

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

# **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





l

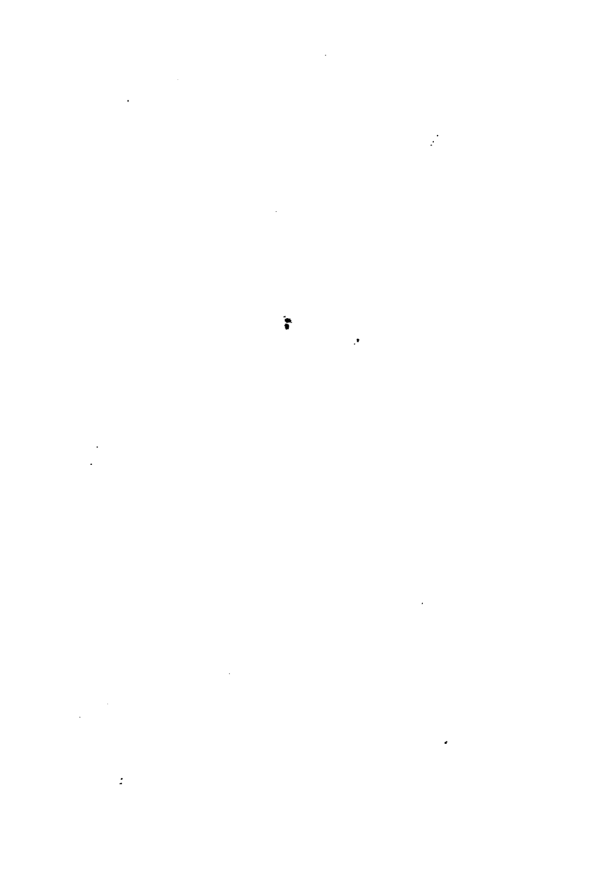
i

ę

•

•

•



| , |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
| • |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |



# THEOLOGIA DOGMATICA.



# **THEOLOGIA**

# DOGMATICA,

**OUAM CONCINNAVIT** 

# FRANCISCUS PATRICIUS KENRICK,

ARCHIEPISCOPUS BALTIMORENSIS.

VOLUMEN II.

SECUNDIS CURIS AUCTORIS.



Non est de Deo humanis judiciis sentiendum. Neque enim nobis ea natura est, ut se in cœlestem cognitionem suis viribus efferat. A Deo discendum est, quid de Deo intelligendum sit, quia nonnisi se auctore cognoscitur.» S. Hilarius, l. V. de Trinitate.

# MECHLINIÆ.

H. DESSAIN, SUCCESSOR P. J. HANICQ,
SUMMI PONTIFICIS, S. CONGREGATIONIS DE PROPAGANDA FIDE
BT ARCHEP. MECEL. TYPOGRAPHI. — MOCCCLYNI.

110. 6. 243.

# DÉPOSÉ EN BELGIQUE ET EN FRANCE.

Entered according to the Act of Congress, in the year 1838, by

Francis Patrick Kenrick,

in the Clerk's Office of the District Court of Baltimore.

# INDEX.

| •                                   |                          |                                                                |     |
|-------------------------------------|--------------------------|----------------------------------------------------------------|-----|
| TRACTATUS IV.                       | Prop. Verbum divinum, 6. |                                                                |     |
| DE DEO CREATORE.                    |                          | estque Filius a Patre genitus,<br>inessabili ratione ex divinæ |     |
| Procemium                           | 1                        | naturæ necessitate et essen-                                   |     |
| Pars I. Theologia specialis.        |                          | tia, et proinde verus Deus.                                    | G   |
| C. I. De Deo.                       | 2                        | C. II. De Jesu Christi divinitate.                             | 7   |
| C. II. De divinis perfectionibus.   | 4                        | Prop. Jesus Nazarenus, qui                                     |     |
| C. III. De Dei voluntate            | 9                        | dicitur Christus, verus est                                    |     |
| Prop. Deus non operatur ma-         | ,                        | Deus, Patri consubstantialis.                                  | 75  |
| la proprie et per se, sed           |                          | Probatur 1. ex Scripturis quæ                                  |     |
| permissive solum                    | 11                       | Dei nomen ei passim tribuunt.                                  |     |
| C. IV. De attributis moralibus.     | 14                       | nullo dato indicio illud ei                                    |     |
| Pars II. Cosmologia.                |                          | haud stricte convenire.                                        | 7:5 |
| C. unicum. De mundi creatione.      | 19                       | Probatur 2. ex Judæorum sen-                                   |     |
| PARS III, Anthropologia.            |                          | su, quem Christus, quin cor-                                   |     |
| C. I. De hominis natura             | 24                       | rexerit, plane confirmavit.                                    | 78  |
| C. II. De homine innocente          | 28                       | Probatur 3. ex Dei Patris te-                                  |     |
| C. III. De peccato originis         | 30                       | stimonio pluries dato.                                         | 80  |
| Prop. Adm prævaricatio uni-         | -                        | Probatur 4. ex testimoniis quæ                                 |     |
| versæ ejus propagini no-            |                          | divinam naturam Christo Jesu                                   |     |
| cuit, mors enim et pecca-           |                          | adsignant.                                                     | 80  |
| tum inde in omne genus              |                          | Probatur 5. ex testimoniis quæ                                 |     |
| humanum transfusum est.             | 31                       | Dei perfectiones et opera di-                                  |     |
| C. IV. De homine lapso.             | 44                       | vina Jesu Christo tribuunt.                                    | 81  |
| Prop. Adm peccato liberum           |                          | Probatur 6. ex Petri et fidelium                               |     |
| hominis arbitrium non est           |                          | omnium professione Chri-                                       |     |
| amissum nec extinctum.              | 46                       | stum esse Filium Dei, quæ                                      |     |
| Pars IV. Pneumatologia.             |                          | de filio naturali et consub-                                   |     |
| Animadversio de operibus ho-        |                          | stantiali necessario est intel-                                |     |
| minis lapsi                         | 50                       | ligenda                                                        | 82  |
| C. I. De Angelorum natura et        |                          | Probatur 7. testimoniis quæ Je-                                |     |
| dotibus                             | 52                       | sum Christum adorandum                                         |     |
| C. II. De Dæmonibus                 | 56                       | _                                                              | 83  |
| Prop. Impium est denegare           |                          | Probatur 8. miraculis Jesu Chri-                               |     |
| veros dari dæmoniacos.              | 59                       | sti, quæ et multitudine, et                                    |     |
|                                     |                          | splendore, et ratione sim-                                     |     |
| TRACTATUS V.                        |                          | plicissima, qua patrata sunt                                   |     |
| ,                                   |                          | rerum Dominum, propria po-                                     |     |
| DE CHRISTO DEO.                     |                          | testate et arbitrio agentem,                                   |     |
|                                     |                          | plane denotant                                                 | 84  |
| Prænotanda                          | 63                       | Probatur 9. titulis quos Chri-                                 |     |
| læresum de Christo brevis recensio. | 63                       |                                                                | 84  |
| C. I. De æterna Verbi generatione.  | 65                       | Probatur. 10. ex jure quo se                                   |     |
| Vol. 11.                            |                          | *                                                              |     |
|                                     |                          |                                                                |     |

INDEX.

11

| vitam æternam largiturum           | Dogmatis expositio 123                    |
|------------------------------------|-------------------------------------------|
| dicit 84                           | Hæresum recensio 124                      |
| Objectiones 84                     | Dogmatis rudimenta 125                    |
| C. III. De fide Ante-Nicæna 97     | Definitiones                              |
| Prop. Fides de Christo Deo,        | C. I. De Spiritu sancto 128               |
| Patri æquali, ejusdem quip-        | Propositio. Spiritus sanctus per          |
| pe substantiæ, viguit ante         | se subsistit, a Patre et Filio            |
| Concilium Nicænum. 98              | vere distinctus 129                       |
| Probatur 1. Conciliorum aucto-     | Objectiones diluuntur 130                 |
| ritate 98                          | C. II. De divinitate Spiritus sancti. 133 |
| Probatur 2. Patrum testimoniis. 98 | Propositio. Spiritus sanctus              |
| Probatur 3. Ex Symbolis quæ        | verus est Deus, ejusdem ac                |
| recitari consueverant sole-        | Pater et Filius substantiæ,               |
| mniter ante Concilium Nicæ-        | idem Deus 133                             |
|                                    | Probatur 1. ex Scripturis. 131            |
| Probatur 4. martyrum testimo-      | Probatur 2. ex traditione divi-           |
| niis 102                           | na 136                                    |
| Probatur 5. ex hæresum dam-        | Objectiones diluuntur 137                 |
| natione 102                        | C. III. De tribus in Deo personis. 141    |
| Probatur 6. ex hostium fidei te-   | Prop. Sunt in una Dei essen-              |
| stimoniis 103                      | tia tres personæ ab invicem               |
| Objectiones                        | distinctæ 142                             |
| C. IV. De Justini sententia 108    | Probatur 1. ex Scriptura. 142             |
| Propositio. Justini ætate Jesus    | Prob. 2. ex traditione quam               |
| Christus Filius Dei, verusque      | Patres testantur 142                      |
| Deus, ejusdem scilicet cum         | Objectiones diluuntur 145                 |
| Patre substantiæ, in univer-       | C. IV. De versiculo Joannis 154           |
| sa Ecclesia ex constanti ma-       | C. V. De processionibus divinis. 161      |
| jorum fide, agnitus est. 108       | Controversiæ de Spiritus san-             |
| Objectiones 109                    | cti processione relatio. 161              |
| C. V. De primæva fide 114          | C. VI. De vocibus Theologicis. 163        |
| Propositio. Ab Apostolorum         |                                           |
| temporibus constanter credi-       | TRACTATUS VII.                            |
| tum est Christum esse Fi-          | DE REDEMPTORE.                            |
| lium Dei, verum Deum,              | DE REDEMPTORE.                            |
| ejusdem ac Pater numericæ          | Prænotanda                                |
| substantiæ 114                     | C. I. De Redemptoris expectatione. 165    |
| Probatur 1. ex baptizandorum       | Prop. Redemptor homini lapso              |
| vetustissima professione. 114      | promissus est, et fidelium                |
| Probatur 2. ex Patrum scri-        | expectatione perpetuo cele-               |
| ptis 114                           | bratus 165                                |
| Probatur 3. martyrum testimo-      | Objectiones diluuntur 169                 |
| niis 116                           | C. II. De Redemptoris natura huma-        |
| Probatur 4. ex hæresum divi-       | na 171                                    |
| nitati Christi adversarum da-      | C. III. De partu virgineo 174             |
| muatione 116                       | Prop. Christus e virgine con-             |
| Objectiones 117                    | ceptus est et natus, Spiritus             |
| Animadversiones 120                | sancti opera, et salva matris             |
| ·<br>·                             | integritate virginali 475                 |
| TRACTATUS VI.                      | Objectiones diluuntur 476                 |
|                                    | C. IV. De Persona Christi 189             |
| DE SANCTIESIMA TRINITATE.          | Prop. Verbum, Dei Patris Fi-              |
| Proœmium                           | lius,humanam assumpsit na-                |
|                                    |                                           |

INDEX. III

| turam , ita ut unica Verbi                      | Pelagianæ hæresis brevis relatio. 210                         |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| Persona utramque naturam,                       | C. I. De Gratise necessitate 211                              |
| divinam et humanam, habe-                       | Prop. Ad quemlibet actum sa-                                  |
| ret 181                                         | lutarem, etiam ad fidem,                                      |
| Objectiones 182                                 | præveniens Spiritus sancti                                    |
| C. IV. De duabus in Christo naturis. 183        | inspiratio, atque ejus adju-                                  |
| Prop. In Christo due sunt na-                   | torium requiritur 219                                         |
| turme integram et perfectme,                    | Probatur 1. ex Scriptura. 212                                 |
| divina scilicet et humana. 184                  | Probatur 2. ex Patribus. 213                                  |
| Objectiones 185                                 | Objectiones solvuntur. 215                                    |
| Consectaria 186                                 | Animadversiones 218                                           |
| C. V. De peccatorum expiatione. 188             | C. II. De gratuita gratiæ natura. 219                         |
| Prop. Christus Jesus sua morte                  | Semipelagianorum errores. 219                                 |
| hominum peccata vere ex-                        | <ul> <li>Prop. Ad initium fidei, et ad</li> </ul>             |
| piavit 189                                      | quamcumque salutarem cogi-                                    |
| Probatur 1. ex Scripturis. 189                  | tationem, lluminatio et inspi-                                |
| Probatur 2. ex constanti om-                    | ratio Spiritus sancti est ne-                                 |
| nium sæculorum a Christo                        | cessaria 221                                                  |
| traditione. 191                                 | Objectiones diluuntur 222                                     |
| Objectiones diluuntur . 192                     | Animadversiones. 221                                          |
| C. VI. De p aculari Sacrificio 194              | C. III. De gratiæ efficacia 226                               |
| Prop. Christus, seipsum piacu-                  | Errorum recensio 226                                          |
| larem victimam offerendo                        | Theologorum sententiæ 228                                     |
| sacerdotio vere functus est. 191                | Prop. Dogma fidei est sub gra-                                |
| Objectiones diluuntur. 195                      | tia efficaci intactam manere                                  |
| C. VII. De Christi satisfactione. 196           | libertatem arbitrii, nullam-                                  |
| Prop. Satisfactio Deo vere præ-                 | que absolutam induci neces-                                   |
| stita est a Christo ob homi-                    | sitatem                                                       |
| num peccata 197                                 | Objectiones and and a                                         |
| Objectiones diluuntur 198                       | Million - Orellan                                             |
| C. VIII. De morte Christi pro omni-             | C. IV. DO Brond Damerous                                      |
| bus 199                                         | Prop. Interiori gratiæ in statu<br>naturæ lapsæ aliquando re- |
| Prop. De fide est Christum pro                  |                                                               |
| aliorum præter prædestina-                      | sistitur                                                      |
| tos æterna salute mortuum<br>fuisse             | Animadversiones. 241                                          |
|                                                 | C. V. De gratia sanctificante. 212                            |
| Objectiones solvuntur. 202 Animadversiones, 204 | Prop. Justificatio veram pecca-                               |
| C IE to an a second                             | torum deletionem indicat, et                                  |
| Prop. Uno eodemque supremo                      | gratiam et charitatem quæ                                     |
| latriæ cultu humana Christi                     | in corde per Spiritum san-                                    |
| natura adoranda est cum                         | ctum diffunditur eique in-                                    |
| Verbo divino, cum quo est                       | hæret secum fert, 243                                         |
| hypostatice conjuncta. 206                      | Objectiones solvuntur. 241                                    |
| Objectiones solvuntur. 207                      | C. VI. De dispositionibus ad justifi-                         |
| Animadversio de cultu cordis                    | cationem 217                                                  |
| Jesu 207                                        | Prop. Sola fide impius non ju                                 |
| 207                                             | stificatur 219                                                |
| TRACTATUS VIII.                                 | • bjectiones 250                                              |
|                                                 | C. VII. De fide ustificante 252                               |
| DE GRATIA CHRISTI.                              | Sectio I, De fiducia peccatorum                               |
|                                                 | remissionis. 252                                              |
| Prænotanda 209                                  | Prop. Fides quæ ad justifica-                                 |
| Vocum explicatio 209                            | tionem requiritur, non est                                    |
|                                                 |                                                               |

14

|         | illa fiducia divinæ misericor-    |            |          | xilio justificat   | us in accep   | pta               |
|---------|-----------------------------------|------------|----------|--------------------|---------------|-------------------|
|         | diss peccata remittentis pro-     |            |          | justitia persev    | erare non p   | ю-                |
|         | pter Christum, qua quis cre-      |            |          | test               |               | 279               |
|         | dit certo, et abeque ulla be-     |            |          | Objectiones dilu   | enter         | 280               |
|         | sitatione proprim infirmita-      |            |          | Animadversione     | s             | 283               |
|         | tis et indispositionis, peccata   |            | C. XII.  | De bonorum ope     | rum merito.   | . 282             |
|         | sibi esse remissa                 | 253        |          | Prop. Bona just    |               |                   |
|         | Objectiones                       | 254        |          | quæ per gratia     | -             |                   |
|         | Sectio II. De fiducia electionis. |            |          | Christi mefitu     |               |                   |
|         | Prop. Fides justificans non est   |            |          | merentur vitas     | •             |                   |
|         | certa persuasio se esse in        |            |          | Objectiones.       |               | 284               |
|         | numero prædestinatorum.           | 256        |          | Animadversiones    |               | 286               |
|         | Objectiones solvuntur.            | 258        | C \$111  | De libertate ad    |               |                   |
| c viii  | De justitiæ certitudine           | 259<br>259 | G. AIII. |                    |               | 287               |
| · VIII. |                                   | 204        |          | cessaria.          |               |                   |
|         | Prop. Nemo scire valet certi-     |            | •        | Prop. Ad meritu    |               |                   |
|         | tudine fidei cui non potest       |            |          | demeritum, re      | -             |                   |
|         | subesse falsum se gratiam         |            |          | in statu natura    |               |                   |
|         | Dei esse consecutum               | 260        |          | tas a necessit     |               |                   |
|         | Objectiones                       | 261        |          | cit libertas a c   | oactione.     | 287               |
| C. IX.  | De justitiæ amissione             | 264        |          | •                  |               | 289               |
|         | Sectio 1. De peccandi possibi-    |            |          | Animadversiones    |               | 290               |
|         | litate                            | 264        | c. xiv.  | De bonis operibu   |               |                   |
|         | Prop. Homo justificatus potest    |            |          | Sectio I. De Orat  |               | 292               |
|         | peccare, et gratiam amit-         |            |          | Sectio II. De jeju |               | 295               |
|         | tere                              | <b>266</b> |          | Prop. Jejunium     | bonum opu     | 18                |
|         | Objectiones                       | 267        |          | est, cœlesti       |               |                   |
|         | Sectio II. De Fide absque ju-     |            |          | mercede, et        |               |                   |
|         | stitia                            | 268        |          | Ecclesia præcij    | p <b>itur</b> | 295               |
|         | Prop. Fides vera manere po-       |            |          | Objectiones solve  | intur         | 297               |
|         | test, et reapse sæpe manet,       |            |          | Animadversiones    |               | 301               |
|         | amissa peccato justitia et        |            |          | Sectio III. De Ele | emosynis.     | <b>302</b>        |
|         | gratia                            | 268        | Appendix |                    |               | 305               |
|         | Objectiones diluuntur             | 269        | ••       | Baji propositione  | s             | 306               |
|         |                                   | 271        |          | Propositiones a    | b Alexandı    | 01                |
| C. X.   | De justitiæ perfectione .         | 272        |          | VIII. damnatæ      |               | 310               |
|         | Sectio 1. De præceptorum ob-      |            |          | Propositiones Qu   |               | 311               |
|         | servatione                        | 273        |          | Animadversiones    |               | 316               |
|         | Prop. Nulla Dei præcepta ju-      |            |          |                    |               |                   |
|         | stis volentibus et conanti-       |            |          |                    |               |                   |
|         | hus sunt ad observandum           |            |          | TRACTATUS          | IX.           |                   |
|         |                                   | 272        |          |                    |               |                   |
|         | ***                               | 274        |          | DE CULTU RELI      | G1080.        |                   |
|         | Sectio II. De peccatis veniali-   | ~, =       |          |                    |               |                   |
|         | haa                               | 275        | Prænotan | da                 |               | 319               |
|         | Prop. Homo justificatus non       | 2/0        |          | De cultu Dei.      | , .           | 320               |
|         | potest in tota vita peccata       |            | u        | Prop. Divinus cu   | ltne qualis   |                   |
|         | omnia etiam venialia vitare,      |            |          | Ecclesia Cathol    | -             |                   |
|         |                                   |            |          | purus et perfec    |               |                   |
|         | nisi ex speciali Dei privile-     | oPro       |          | dignus et hom      |               |                   |
|         |                                   | 276        |          |                    |               | 11<br>3 <b>20</b> |
|         |                                   | 277        |          | conveniens         |               | 3 <del>2</del> 0  |
|         | Sectio III. De justitim aug-      | 070        |          | Objectiones solvu  |               | 323               |
| C VI    |                                   | 278        | ٠        | Animadversio.      |               | 323<br>323        |
|         |                                   | 279        |          | De cultu Sanctoru  |               |                   |
|         | Prop. Absque apeciali Dei au-     |            |          | Prop. Licet Angel  | os, Sancios   | -                 |

INDEX. v

|         | que cum Christo regnantes,        | Dei preces apud Deum ex-           |
|---------|-----------------------------------|------------------------------------|
|         | religioso quodam cultu, ut        | peterentur 36                      |
|         | Dei famulos, prosequi. 324        | Objectiones solvuntur 36           |
|         | Objectiones solvuntur 328         | Animadversio 363                   |
| c. 111. | De Sanctorum invocatione. 331     | C. V. De cultu Reliquiarum 363     |
|         | Prop. Bonum est et utile San-     | Prop. Sanctorum reliquiis ve-      |
|         | ctos cum Christo regnan-          | neratio atque honor debetur. 364   |
|         | tes suppliciter invocare. 331     | Objectiones solvuntur 366          |
|         | Objectiones solvuntur. , 335      | C. VI. De cultu Imaginum 368       |
| C. IV.  | De Virginis cultu 338             | Prop. Imagines Christi, Dei-       |
|         | S I. De Matris Dei titulo. 338    | paræ Virginis, et aliorum          |
| •       | Prop. Virgo Maria vere et         | Sanctorum retinendæ sunt           |
|         | proprie dicenda est Dei           | in templis præsertim, eis-         |
|         | mater 338                         | que honor et veneratio im-         |
|         | Objectiones solvuntur 339         | pertienda 369                      |
|         | § II. De perpetua Mariæ vir-      | Objectiones solvuntur 370          |
|         | ginitate 340                      | C. VII. De veneratione crucis 375  |
| -       | Prop. B. Maria . Christi Do-      | Prop. Vera crux in qua Chri-       |
|         | mini Mater, virgo perman-         | stus passus est speciali ho-       |
|         | sit perpetua 341                  | nore est digna, cujus etiam        |
|         | Objectiones solvuntur 341         | participes sunt cruces quæ-        |
|         | S III. De immaculata bea-         | libet ad eam repræsentan-          |
|         | tissimæ Virginis Conce-           | dam factæ 376                      |
|         | ptione 343                        | Objectiones solvuntur. 378         |
|         | Prop. Doctrina quæ tenet          | Animadversio 379                   |
|         | beatissimam Virginem in           |                                    |
|         | ipso primo Conceptionis           | TRACTATUS X.                       |
|         | suæ momento fuisse, ex            |                                    |
|         | speciali Dei gratia et pri-       | DE VITA FUTURA.                    |
|         | vilegio intuitu meritorum         |                                    |
|         | Christi, ab omni labe ori-        | C. I. De beatitudine æterna 381    |
|         | ginali præservatam, a Deo         | S. I. De gloriæ gradibus. 382      |
|         | revelata est 345                  | Prop. Sancti Deum vident,          |
|         | Objectiones 348                   | pro meritorum tamen diver-         |
|         | § IV. De immunitate a pec-        | sitate alius alio perfectius. 382  |
|         | cato actuali 353                  | Objectiones solvuntur 383          |
|         | Prop. B. Virgo Maria speciali     | S. II. De gloria statim post       |
|         | Dei privilegio ab omni cul-       | mortem 384                         |
|         | pa, etiam veniali, per to-        | Prop. Animæ sanctorum nulla        |
|         | tam vitam servata est im-         | macula inquinatæ statim            |
|         | munis 353                         | post obitum ad Deum in-            |
|         | Objectiones 354                   | tuendum admittuntur. 385           |
|         | S V. De speciali Mariæ cultu. 356 | Objectiones solvuntur 386          |
|         | Prop. Maria Virgo, utpote Dei     | C. II. De Purgatorio 388           |
|         | Mater, speciali prorsus et        | Prop. Purgatorium datur in         |
|         | insigni cultu honoranda           | quo quæ detinentur animæ           |
|         | est 357                           | fidelium suffragiis, potissi-      |
|         | Objectiones solvuntur 359         | mum vero altaris sacrificio,       |
|         | S VI. De invocatione Dei-         | juvantur 388                       |
|         | paræ 360                          | Objectiones solvuntur 395          |
|         | Prop. Ea semper viguit con-       | Animadversio 399                   |
|         | suetudo in Ecclesia Catho-        | C. III. De impiorum suppliciis 400 |
|         | lica ut sanctissime Matris        | Prop. Reproborum supplicia         |

Vſ

| æterna prorsus sunt, adeo ut semel Dei judicio da- mnati numquam ad salutem perventuri sint Objectiones solvuntur Animadversio |     | nos, ned<br>ditione<br>Objectione<br>C. VI. De Prædes | e iis per mille<br>Scripturis ne<br>probatur.<br>Ss    | ec tra-<br>                | L! |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------|----|
| C. IV De corporum resurrectione.  Prop. Corpora omnium hominum in mundi fine resuscitabuntur, animabus iterum                  |     | formalis<br>æternis<br>ciis , fil                     | , qua scilicet<br>destinantur s<br>t propter præ<br>n. | impii<br>suppli-<br>evisum | 21 |
| socianda nexu indissolu-                                                                                                       |     | Objections                                            | es solvuntur.                                          | . 4                        | 2: |
| bili                                                                                                                           | 107 | C. VII De Judicio                                     | ) <i>.</i>                                             | . 4                        | 2  |
| Objectiones solvuntur                                                                                                          | 410 | Prop. Chr                                             | istus Dominu                                           | s uni-                     |    |
| Animadversiones                                                                                                                | 413 | versos h                                              | omines in fine                                         | mun-                       |    |
| C. V. De Millennio                                                                                                             | 413 | di judica                                             | abit                                                   | . \$                       | 29 |
| Prop. Christi regnum cum San-                                                                                                  |     | Objection                                             | es solvuntur.                                          | . 1                        | 2  |

# THEOLOGIÆ DOGMATICÆ

# TRACTATUS IV.

# DE DEO CREATORE.

#### PROCEMIUM

Revelationis documentis statutis, quid revelatum sit jam occurrit inquirendum. De Deo imprimis agendum est, ut noscatur quid de se revelaverit, antequam ad ejus opera investiganda, luce eadem præfulgente, progrediamur. Theologia proprie dicitur sermo de Deo, quamvis plerumque eo nomine intelligatur de rebus divinis quibuscumque tractatus. Placuit autem vocem strictiori sensu, quo et a veteribus est adhibita, hic usurpare, de Deo ejusque perfectionibus sermonem instituturis.De Trinitatis Mysterio eo sub nomine agere liceret; sed quum ea quæ ad Christum pertinent, ad illius probationem scitu sint maxime necessaria, visum est differendum, ut plenius et accuratius de eo disseratur. Conditum a Deo orbem. Mose docente.

didicimus, ideoque de mundi origine duximus secundo loco agendum, Cosmologiæ vocem a Græcis mutuati. De homine, rerum domino a Deo constituto, deinde tractabimus, ut quid de ejus natura, conditione, et fine, revelatum sit, pandamus; qualis a Conditore prodierit, et qualis deinceps sua culpa factus sit. Anthropologia idcirco nuncupabitur tertia hujus tractatus, quem aggredimur, pars. Pneumatologia claudet tractatum, de Spiritibus scilicet sermo; revelatione enim edocti sumus esse spiritus cœlestes, quorum dotes et fata nosse oportet. Plures quæstiones de Dei scientia, voluntate, et decretis, quæ in tractatu de Deo solent agitari, consulto præterimus, eas, quatenus oportere visum fuerit, alias investigaturi.

# PARS I.

# THEOLOGIA SPECIALIS.

CAPUT I.

DE DEO.

1. De Deo quid ipso revelante didicerimus sumus tradituri. Novimus valida argumenta Numinis Supremi ubique in rerum natura præsto esse, quæ insignes auctores passim explicant, Atheos, qui Deum negant, omni telorum genere obruentes: 1 sed Theologi munus præcipuum est revelatam proponere veritatem. Equidem, uti Apostolus monet, « Multifariam multisque modis olim Deus loquens patribus in prophetis, novissime in diebus istis locutus est nobis in Filio. » 2 Cæterum et sacri Scriptores Dei opera sæpe appellant, 3 utpote potentiæ summæ et sapientiæ præclarissima testimonia: « Cœli enarrant gloriam Dei, et opera manuum ejus annuntiat firmamentum. » 4 Hæc Numinis indicia nec ipsos latuere ethnicos, eos præsertim qui ingenio floruerunt et litteris; ex ordine enim mundi sapientiam et potentiam Conditoris agnoverunt, quamvis popularibus superstitionibus se abripi plerumque passi sint, merito idcirco ab Apostolo increpiti : « Revelatur enim ira Dei de cœlo super omnem impietatem et injustitiam hominum eorum, qui veritatem Dei in injustitia detinent : quia

quod notum est Dei, .nanifestum est in illis.Deus enim illis manifestavit.Invisibilia enim ipsius, a creatura mundi, per ea quæ facta sunt, intellecta, conspiciuntur: sempiterna quoque ejus virtus, et divinitas, ita ut sint inexcusabiles. Quia cum cognovissent Deum, non sicut Deum glorificaverunt, aut gratias egerunt: sed evanuerunt in cogitationibus suis, et obscuratum est insipiens cor eorum. » <sup>5</sup>

- 2. Non autem argumentis naturalibus Deum existere probamus, ut, hoc jacto fundamento, viam revelationi struamus; sed eum existere cuedimus fide divina, quia se revelavit: «Accedentem enim ad Deum oportet credere quia est. » <sup>6</sup> Jure tamen optimo Athei, qui Deo revelanti non credunt, aliis rationibus refelluntur, scilicet quod orbis spectabilis eum demonstret, et humani generis constans et universalis traditio et sensus agnoscat Numen, licet quale sit plures ignoraverint.
- 3. Illa quidem Dei notitia prima fuit, quæ ex ejus revelatione est derivata: statim enim homini condito se manifestavit; qua postea, homine peccante, obscurata, res omnes creatæ conditoris et arbitri supremi potestatem adhuc testatam fecerunt, peccatoremque invitum ad Numen agnoscendum revocarunt. Cæterum illustrior

<sup>(1)</sup> Féncion, de l'existence de Dieu c. i. ii. Clarke on the existence of God. Pensées de Pascal, ch. i. et vii. (2) Heb. i. 4.

<sup>(3)</sup> Jacquelot, sur l'existence de Dieu, ch. i.

<sup>(4,</sup> Ps. xviii. (5) Rom. i. 18.

<sup>(6)</sup> Heb. xi. 6.

fuit ac certior quæ ex Deo loquente habebatur notitia, quam quæ ex orbis spectabilis contemplatione: « Humana autem anima rationalis est, » animadvertit idcirco Augustinus, « quæ mortalibus vinculis peccati pæna tenebatur, ad hoc diminutionis redacta, ut per conjecturas rerum visibilium ad intelligenda invisibilia niteretur. » 4

4. Quæ ex rerum natura, vel ordine deducta argumenta certam Dei notitiam ingerunt, fidei divinæ non officiunt; nam, uti recte docet S. Thomas, « nihil prohibet illud quod secundum se demonstrabile est, et scibile, ab aliquo accipi, ut credibile, qui demonstrationem non capit. » 2 li ipsi qui demonstrationum harum vim maxime sentiunt et urgent, fide tenere possunt Deum esse, ejus revelatione nixi, qua affulgente etiam quid de ipsius natura sentiendum sit rectius et clarius norunt, quamvis in hac vita, eodem Angelico doctore, post Augustinum, monente, quid non sit, potius quam quid sit, intelligere datum sit.

5. Audent Athei Deum denegare, quia oculis non subjacet, et rerum infinitam seriem sibi fingunt, ita ut unius corruptio sit alterius generatio, natura, uti ainnt, perpetuo mutata, juxta infinitas combinationum varietates, quin pereat. Cæterum ipsæ materiæ mutationes, quæ quotidie eveniunt, ostendunt eam haud esse necessariam, nec unquam potuisse existere, nisi aliena virtute. Affinitates autem et combinationes ad causam eamdem, ex qua ipsa materia prodiit, necessario referendæ sunt: nec aliquis facile sibi persuaserit pulcherrimum et constantem rerum ordinem inde provenisse, nisi Ens summe sapiens singula ad suos fines, omnia etiam ad finem generalem direxisset. Infinita præterea series absurdum sonat : quæ enim quotidie eveniunt rerum vices, generationes et productiones, seriem augent, quæ proinde infinita non erat : repugnat etiam ut ex finitis numeris infinitum exurgat.

- 6. Unum se esse, imo unicum, Deus per sacros Scriptores sæpius testatus est. Plurali quidem voce אלהים designatus est initio Geneseos, et alias sæpissime; sed trium personarum in una natura divina mysterium ea ratione innuitur, naturæ unitate verbo singulari quod semper sequitur indicata. Moyses ideirco populum Israeliticum monere non desiit Deum unicum esse, quod et Deum ipsum testantem exhibet: « Videte quod ego sim solus, et non sit alius Deus præter me. » <sup>5</sup> Id etiam constanter in Novo Testamento traditum est. <sup>6</sup>
- 7. Quæ de duobus principiis supremis, bono scilicet et malo, docuit tertio Ecclesiæ sæculo Manes, ab antiqua Orientalium philosophia desumpta sunt, ut mali originis redderetur ratio: nec enim intelligere valuerunt quomodo ad optimum Ens referri posset, ideoque luctam inter duo Entia suprema sibi finxerunt. Cæterum divini Numinis unitas, aperte in Scripturis tradita, singularis prorsus est, et omne aliud principium necessario excludit : quæ autem in mundo sunt mala ad causas quæ ipsius providentiæ subjacent referenda sunt, uti postea videbimus. Equidem « deus hujus sæculi » « et princeps hujus mundi » diabolus vocatur, 8 eo quod ei inserviant homines pravi. 6
- 8. Polytheismus latius olim invaluerat, adeo ut Hesiodus, testante Eusebio, triginta et amplius deorum millia recensuerit. 7 Cæterum primariæ revelationis de unico Deo vestigia videre

<sup>(4)</sup> L. iii. de lib. arb.

<sup>(2)</sup> Sum. 1. p. qu. ii. art. II. Ad primum.

<sup>(3)</sup> Deut. xxxii. 39. (4) Marc. xii. 28.

<sup>(5)</sup> II. Cor. iv. 4. Joan. xii. 31.

<sup>(6)</sup> D. Thom. 1. p. q. lxv. a. 1.

<sup>(7)</sup> L. v. Præp. Ev. c. xv.

ubique erat: colebatur enim deorum hominumque Pater, ita ut plerique dii sensu minus proprio dicerentur. ¹ Jam vero toto fere orbe unius Dei cultus viget, adeo ut vix necesse sit eum argumentis suadere: « Non docebit unusquisque proximum suum, et unusquisque fratrem suum, dicens: cognosce Dominum, quoniam omnes scient me a minore usque ad majorem eorum. » ²

9. Essentia divina in ipsa existendi necessitate haud immerito ponitur. Moysi enim postulanti a quo se missum diceret, respondit Angelus, Dei gerens personam : « Ego sum oui sum. » אהיה אשר אהיה. « Sie dices filiis Israel : Our est, misit me ad vos. » 5 אהיה שלחני. Ea igitur habenda est Dei notio aptissima, quod a se ipso sit, vi suæ naturæ et essentiæ. Cætera omnia ex voluntate ipsius esse cœperunt; ipse semper et necessario est, adeo ut nihil esse potuerit nisi ipse esset : « quoniam ex ipso, et per ipsum, et in ipso sunt omnia. » Accurate idcirco dicit S. Joannes Damascenus : « Videtur inter Dei nomina primas tenere Our Est: totum enim in seinso comprehendens, habet ipsum esse, velut quoddam essentiæ pelagus, infinitum et interminatum. » 8 Vivere pari ratione dicitur, quippe ipse vitæ fons est : « Vivo ego, dicit Dominus. » 6 « Ipse dat omnibus vitam. » 7 « Habet vitam in seipso. » 8

10. Præcipua nomina quæ Dee in Scripturis tribuuntur, sunt היה, nomen tetragrammaton, quod Judæi proferre præ reverentia non audebant; אלהי, quod de Angelis etiam sæpe

usurpatum est, imo et de prophetis, judicibus, et sacerdotibus; אדני de homine aliquando singulari numero dictum; אל, Fortis, שורי, Omnipotens.

### CAPUT II.

#### DE DIVINIS PERFECTIONIBUS.

11. Infinita Numinis perfectio, quæ ex ipsa existendi necessitate consequitur, passim in Scripturis prædicatur: « Magnus est, et non habet finem: excelsus et immeusus. » 9 « Ma gnus Dominus et laudabilis nimis, et magnitudinis ejus non est finis. » 10 Infinitas autem concipi nequit, nisi tamquam negatio limitis in essentia divina. 44 Spinosa, Judæus, Amstelodamensis, sæculo decimo septimo medio docuit rerum universitatem esse Deum. Eleaticorum Philosophorum cum Xenophane dogmate resuscitato. Pantheismus vocatus est, eo quod Dei nomine omnia recensentur, proinde ac si tota rerum congeries divina foret substantia. Schelling alifque inter Germanos idem dogmatis monstrum variis rationibus foverunt. Infinitheismus apud aliquos audit : autotheismus etiam . quum Deus non sit nisi ego absolutum et individuale seu personale sublimatum. Sansimoniani, qui in Galliis ante paucos annos erti sunt, progressum humani generis ad perfectionem status socialis prætexentes, Deum nonnisi nomine tenus agnoscunt, eum a rerum universitate haud distinguentes. 12 Socinus Pantheismi notatus est, sed Unitarii hodierni divinas perfectiones celebrant, 13

<sup>(</sup>i) Vide S. Thomam l. i. contra gentes c. 2. Cudworth etiam in Systemate intellectuali mandi c. 4. (2) Heb. viii. 11. (5) Exodi iii 14.

<sup>(4)</sup> Rom. xi. 36.

<sup>(3)</sup> L. iv. de fide c. xii. α C'est pour ainsi dire dégrader l'Etre par excellence que de croire avoir besoin d'ajouter quelque chose quand on a dit, qu'il est . . . L'Etre est son nom essentiel,

glorieux, incommunicable, ineffable, ignoré de la multitude. » Fénelon, de l'existence de Dieu II. p. ch. v. (6) Jer. xxii. 24. (7) Act. xvii. 23

<sup>(8)</sup> Joan. v. 26. (9) Baruch iii. 25. (10) Ps. cxliv. 3.

<sup>(11)</sup> Suarez I. ii. de Deo c. i.

<sup>(12)</sup> Vide Perrone Tract. de Deo, p. ii. c. i. n. 237.

<sup>(13) «</sup> Our reason tells us that there can be but one God, one infinitely perfect Being. » Unitarian

12. Quot absurdis scateat Pantheismus luculenter ostendit Samuel Clarke. Equidem qui omnia Deum esse dicit, quem voce fatetur, reipsa negat : nam rerum perpetuæ vices ostendunt eas non esse necessarias, vel perfectas, earumque discordia obstat ne eadem habcantur substantia. Gratis omnino. et contra ipsam rerum evidentiam, infinita fingitur causarum series, et toti rerum congeriei intellectus tribuitur, quo pleræque carent. Ens igitur necessarium et sapiens, a quo cætera condita sunt et reguntur, ab illis distinguatur necesse est. Deus quidem « ipse est in omnibus » 1 vel si placeat rò mar sori àvrès. « ipse est omne. » a quia nihil nisi eo volente existit, « in sermone eius composita sunt omnia; » 8 « ipse enim omnipotens super omnia opera sua. » 4 Ob rerum originem, et conservationem « ex ipso. et per ipsum, et in ipso sunt omnia.» 8 « Ipsius enim et genus sumus. » 6 Hæc ostendunt nos vitam et motum ab ipso derivare, nec tamen divinam substantiam nos esse. Omnia igitur a Dec ortum habuerunt, et pendent; nec ulla perfectio in rebus creatis reperitur. quæ eminentiori quodam modo in ipso non sit; non tamen ea qua sese exhibet in creaturis forma: 7 hæc enim Ens summum dedecet. Accurate pro more Angelicus Doctor : « Cum ergo Deus sit prima causa effectiva rerum, oportei omnium rerum perfectiones præexistere in Deo, secundum eminentiorem modum. » 8

13. Divinæ perfectiones mentis nostræ cogitatu recte distinguuntur; justitia enim alia ratione concipitur ac misericordia: sed quum Dei essentia simplicissima sit, nam « Spiritus est

Deus, » 9 nulla inter ipsas realis existit distinctio. Gilberti Porrhetani Episcopi errores hac in re, curante sancto Bernardo, in Concilio Rhemensi damnati sunt, quos facunde pro more refutavit: « Recedant a nobis, carissimi, recedant novelli, non dialectici, sed hæretici, qui magnitudinem, qua magnus est Deus, et item bonitatem qua bonus; sed et sapientiam, qua sapiens; et justitiam, qua justus; postremo divinitatem, qua Deus est, Deum non esse impiissime disputant. » 40 Scholarum disceptationes prætermittere juvat, quum dogmata propugnare nostrum sit.

14. Spiritualis Dei natura ex supra allato testimonio Christi liquet, cui consonat Apostolus: « Dominus autem Spiritus est. » 44 Utroque loco ea vocum vis manifesto est ut Spiritus strictissimo sensu accipiatur: quod et ratio comprobat; repugnat enim ut Ens necessarium et æternum, quod sibi est ratio sufficiens existendi, ulla ratione compositum habeatur. Hinc Irenæus, recensitis Gnosticorum de Deo figmentis, quibus variæ ex ipso emissiones cogitabantur, eique humani tribuebantur affectus, animadvertit: « Si autem Scripturas cognovissent, et a veritate docti essent, scirent utique quoniam non sit Deus, quemadmodum homines; et non sic cogitationes ejus, quomodo cogitationes hominum. Multum enim distat omnium Pater ab his quæ proveniunt hominibus affectionibus et passionibus, et simplex et non compositus, et similimembrius, όμιτόχωλιτ et totus ipse sibimetipsi similis, et æqualis est totus, cum sit sensus et totus spiritus. » 12

15. Quæ in Scripturis de Deo, hu-

Miscellany, vol. i. p. 42. « His attributes are infinite. » p. 460. (1) Eccl. xliii. 2v.

<sup>(3)</sup> Grotius legebat aurs « omne est ipsius. »

<sup>(3)</sup> Eccli. xliii. 28. (4) Ibidem v. 30.

<sup>(5)</sup> Rom. zi. v. ult. (6) Act. zvii. 28.

<sup>(1)</sup> Eminenter non tamen formaliter, juxta

Scholarum usum. (8) Sum. t. p. qu. iv. Art. 11.

<sup>(9)</sup> Joan. iv. 24.

<sup>(10)</sup> S. Bern. Serm. 80 in Cant. n. G.

<sup>(14)</sup> II. Cor. iii. 17.

<sup>(12)</sup> L. II. adv. hær. c. xvi. Tullius ipse dixit :

<sup>«</sup> Nec vero Deus ipse alio modo intelligi potest,

mano modo, dicuntur, per & spenona Seias, nonnullis præbuerunt occasionem ei corpus tribuendi; cujus ad exemplar corpus humanum conditum cogitarunt, sæculo quarto, monachi quidam Ægyptii . Anthropomorphitæ idcirco dicti , Audiani vero a S. Epiphanio, ab Audio quodam in Mesopotamia. Cæterum ex iis quæ Moses jussit de imagine nulla Numinis sculpenda (non enim quidquam viderant quando in Sinai monte lex est tradita), liquet Dei naturam non esse cuilibet rei creatæ similem, vel sensibus subjectam. 4 Quod igitur ad ejus imaginem homo sit conditus, de anima intelligendum est, quæ Deo assimilatur aliquatenus, spiritali natura, intellectu, et libero arbitrio, sicut etiam principatu illo quem in animantia exercet : « Excellit autem homo omnia animalia, quantum ad rationem et intellectum; unde secundum intellectum et rationem, quæ sunt incorporea, homo est ad imaginem Dei. » 2 Oculi autem tribuuntur Deo, ut scientiam qua omnia scrutatur perspectam habeamus; aures etiam parem ob rationem, et ut voluntas ejus in famulorum suorum preces proclivis exhibeatur; manus sunt creationis et adjutorii divini symbolum : brachium potentiam ejus denotat, pedes majestatem ejus, et supremum in res omnes dominium. Mirum est Rationalistas a placitis Anthropomorphitarum non abhorrere. Rosenmüller ipse non veretur quærere: « Quam autem Numinis formam ac speciem effingunt homines. præterquam suam? » 8 Optime Augustinus : « Cogitatio quippe turpiter vana est, quæ opinatur Deum mem-

brorum corporalium lineamentis circumscribi atque finiri. » <sup>6</sup>

16. Invisibilis Deus in Scripturis prædicatur, utpote simplicissimus spiritus : « Regi sæculorum immortali et invisibili, soli Deo honor et gloria. » 8 Et alibi : « Quem nullus hominum vidit, sed nec videre potest. » 6 Christus etiam ait : « Non quia Patrem vidit quisquam, nisi is, qui est a Deo, hic vidit Patrem. » 7 Quæ igitur de Deo viso in Scripturis veteribus narrantur, de Angelo vices ejus gerente intelligenda videntur. Re quidem vera Osee Angelum designat, 8 quem Deum vocavit Moyses, 9 illum, scilicet, qui cum Jacob luctatus est; et Stephanus Angelum 40 vocat illum ipsum qui se Ens definivit 44 « Apparuit illi in deserto montis Sina Angelus - dicens : Ego sum Deus patrum tuorum. » Mira quidem familiaritas exhibetur : « Ore enim ad os loquor ei, et palam, et non per ænigmata et figuras Dominum videt. » 42 Hæc indicant Moysi objectam fuisse speciem quamdam, et claras fuisse revelationes, iis quæ per somnia vel mentis visiones fiebant longe manifestiores : sed alia testimonia suadent non ipsum Deum visum. « Moyses, » inquit Augustinus, « vidit nubem, Angelum; vidit ignem; omnis illa creatura est: typum Domini sui gerebat, non ipsius Domini præsentiam exhibebat. » 15 Quod autem Justinus aliique Patres Filium visum Patriarchis censuerint, per Angelum ejus personam gerentem contigisse censendum est: ipse enim invisibilis æque ac Pater fuit, antequam humanam naturam assumpserit.

nisi mens soluta quædam et libera segregata ab omni concretione mortali, omnia sentiens et movens, ipsaque prædita motu sempiterno. » Tusc. qu. l. i. c. xxvii.

<sup>(</sup>t) Deut. iv. 13. Isaiæ xl. 18. Rom. i. 23.

<sup>(2)</sup> D. Thom. Sum. 1. p. qu. iii. art. I. Ad secundum.

<sup>(3)</sup> Scholia in Gen. i. 26. Laudat etiam Heyne, Gabler., et Schott.

<sup>(4)</sup> L. xii. de Trin. c. 7. (5) I Tim. i. 17.

<sup>(6)</sup> Ib. vi. 16. (7) Joan. vi. 45. (8) Osee xii. 3.

<sup>(9)</sup> Gen. xxxii. 30. (10) Act. vii. 30.

<sup>11)</sup> Exod. iii. 14. (12) Num. xii. 8.

<sup>(13)</sup> Tract. iii. in Joan.

17. Incomprehensibilis etiam Deus est, quippe quem, utpote infinitum, nullus creatus intellectus cogitatu totum complecti potest : « Ecce Deus magaus vincens scientiam nostram. » 4 Hinc monemur ne temere scrutando ejus profunda pereamus: « Qui scrutator est majestatis, opprimetur a gloria. » 2 Nequidem Sancti in cœlo Deum penitus comprehendunt. quamvis intimius eum videant, ideoque cognoscere eum dicantur ea ratione qua et cognoscuntur, sed non eodem perfectionis gradu. Hinc Augustini de Roma sequens propositio in Concilio Basileensi damnata est: « Anima Christi videt Deum tam clare et intense, quantum clare et intense Deus videt seipsum. » Multo minus dici potest beatos homines Deum ita clare et intense videre. Est igitur incomprehensibilis, uti Concilium Lateraneuse iv. in fidei expositione professum est.

18. Deum æternum esse, absque initio, vel fine, constat : « Ego Dominus, primus et novissimus ego sum. » 5 Equidem Ens necessarium initio et fine careat oportet. Quamvis autem æternitas mentis nostræ aciem effugiat ipsa tamen ratio suadet ens aliquod semper extitisse; secus nulla ratione concipi potest quomodo aliquod ens unquam e nihilo prodire potuisset. \* Seriem quamdam infinitam excogitare placuit Spinosæ aliisque; sed rationi figmentum hujusmodi repugnat, et ad unum aliquod ens, a quo cætera orta sunt, necessario deveniendum est. 8 Jure igitur Tertullianus : « Quis alius Dei census quam æternitas? quis alius æternitatis status, quam semper fuisse, et futurum esse, ex prærogativa nullius

- 19. Immensus prædicatur Deus, quippe qui totam plenitudinem essentiæ habet, et nullo limite Est : « Magnus est et non habet finem; excelsus et immensus. » 8 Quamvis autem loco non contineatur, non tamen instar corporis per spatia diffunditur, sed totus ubique est : quum « Non longe sit ab unoquoque nostrum: in ipso enim vivimus, movemur, et sumus. » 9 « Numquid non cœlum et terram ego impleo, dicit Dominus? » 40 Psaltes clamat: « Quo ibo a spiritu tuo? et quo a facie tua fugiam? Si ascendero in cœlum, tu illic es : si descendero in infernum, ades. Si sumpsero pennas meas diluculo, et habitavero in extremis maris: etenim illuc manus tua deducet me, et tenebit me dextera tua. » 44
- 20. Quod Deus ubique sit totus, Patres passim tradunt. Sic Chrysostomus in Psaltis verba: « Quis sicut Dominus Deus noster, qui in altis habitat, et humilia respicit in cœlo, et in terra?» animadvertit: « Ostendens illum ubique esse, illic et hic; non enim tamquam aliquis in cœlo conclusus eminus videt, quæ sunt in terra, sed ubique præsens, et omnibus assistens. » 12 Augustinus autem monet non instar corporis Deum esse diffusum : « sed est in sole cœlo totus, et in sola terra totus, et nullo contentus loco, sed in seipso ubique totus. » 48 Suffragatur ratio: quum enim ens sit pecessarium, semper et ubique est sibi existendi causa: si alicubi deesse posset, posset

initii et nullius finis ? » <sup>6</sup> Pulchre etiam Boetius : « Æternitas est interminabilis vitæ tota simul et perfecta possessio: » <sup>7</sup>

<sup>(1)</sup> Job xxxvi. 26.

<sup>(2)</sup> Prov. xxv. 27. (3) Is. xli. 4.

<sup>(4) «</sup> Qu'il y ait un seul moment où rien ne soit, éternellement rien ne sera. » Bossuet, Traité de la connaissance de Dieu et de soi-meme, ch. iv. § v. (5) Clarke ch. III. (6) Contra Hermog. c. iv.

<sup>(7)</sup> De consol. 1. v. prosa 6.

<sup>(8)</sup> Baruch iii. 25. (9) Act. xvii. 27.

<sup>(10)</sup> Jer. xxiii. 24. (11) Ps. cxxxviii. 7.

<sup>(12)</sup> In Ps. exii. (13) Ep. 187, ad Dardanum,c. 4. n. 14, tom. II.

et non esse, nec enim fingi potest causa cur in loco aliquo præ alio foret. Quod autem cœli cœlorum Domino adscribantur, ob gloriam ejus Sanctis manifestatam fit. A facie Domini etiam recedere dicitur, qui a loco in quo Deus se manifestavit decedit: ¹ quod de Jona fugiente, ne Ninivitas ultionis imminentis moneret, affirmatur: sperabat quippe se longius vectum non revocandum ad munere quod detrectaverat fungendum.

21. Omnia Deo patent, occultissimi ipsi cordis motus, et futuræ hominum voluntates : quod enim de sermone Dei ab Apostolo dicitur, de Deo procul dubio intelligendum quoque est : « Non est ulla creatura invisibilis in conspectu ejus: oninia autem nuda et aperta sunt oculis ejus. » 2 « Oculi Domini multo plus lucidiores sunt super solem, circumspicientes omnes vias hominum, et profundum abyssi, et hominum corda intuentes in absconditas partes. » 5 « Domine, tu cognovisti omnia, novissima et antigua. » 4 Pluribus celebrat Job hanc rerum omnium scientiam : « Inse enim fines mundi intuctur, et omnia quæ sub cœlo sunt respicit. » 5 Quiedam autem haud videre dicitur quod ea improbet : « Mundi sunt oculi tui, ne videas malum. »6 Per ardportunation autem dicitur velle scire quæ rerum experimento patere vult : « Descendam et videbo, utrum clamorem, qui venit ad me, opere compleverint, an non est ita ut sciam.» 7 « Quod profecto, » animadvertit pulehre S. Petrus Damianus, « ad nil aliud dietum videtur, nisi ut humana doceatur ignorantia sine experimentis audita non credere, incognita non leviter adjudicare, nec ante sententiam

promere, quam rem dubiam testimoniis approbarit. » 8

22. Futurorum certa scientia Deo omnino adscribenda est : « Domino enim Deo antequam crearentur, omnia sunt agnita : sic et post perfectum respicit omnia. » 9 Eam perfectionem celebravit casta Susanna: « Deus æterne, qui absconditorum es cognitor. qui nosti omnia antequam fierent. » 10 Merito dicit Tertullianus, » Præscientiam Dei tantos habere testes, quantos facit prophetas. » 44 Augustinus etiam : « Confiteri esse Deum, et negare præscium futurorum, apertissima insania est. » 12 Ouomodo autem quæ ex libera hominis voluntate pendeant certo præsciantur, non adeo facile concipitur. Thomistæ dicunt ea præsciri in decretis prædeterminantibus, quibus scilicet Deus hominis voluntatem præmovet et determinat; quod tamen contingere contendunt salva libertate, quia præmovet Deus, habita causæ proximæ ratione, adeo ut effectus libere prodeat a causa libera. S. Thomas ipse docet Deo omnia ab æterno præsentia esse, divinæ scilicet menti: « quia eius intuitus fertur ab æterno supra omnia, prout sunt in sua præsentialitate. Unde manifestum est. quod contingentia infallibiliter a Deo cognoscuntur, in quantum subduntur divino conspectui secundum suam præsentialitatem; et tamen sunt sutura suis causis comparata, » 13 Irridet Clarkius vocem hanc barbaram veluti sensu vacuam; sed acrior et iniquior est censura. Mens Angelici Doctoris profecto patet, quæ Augustini doctrinæ consona est: « Quid autem futurum est Deo, qui omnia prætergreditur tempora? Si enim scientia Dei res ipsas

<sup>.1&#</sup>x27; Gen. iii. 2. Jone, I, 2. (2) Neb. iv. 13.

<sup>3&#</sup>x27; Feel, vaiii, 28, (4) Ps. exxxviii, 3,

<sup>.3&#</sup>x27; Job xxviii. \$4.,6' Hab. i. 13. ,7' Gen.xviii.20.

<sup>3&#</sup>x27; Fp. iv. l. i. ad Leonem iv.

<sup>(9)</sup> Eccl. xxiii. 29. (10) Dan. xiii. 42.

<sup>(11)</sup> L. ii. contra Marcion c. v.

<sup>(12)</sup> De civ. bei l. v. c. 0.

<sup>[13]</sup> Sum. 1, p. q. 13, art. XIII.

habet, non sunt ei futuræ, sed præsentes, et per hoc jam non præscientia. sed scientia dici potest. » 1 Ipsa omnium præsentium scientia a nobis concipi non valet, nam « Deus non particulatim vel sigillatim omnia videt: velut alternante conceptu, hinc illuc, inde buc : sed omnia videt simul. » 2 Ad nos quod attinet, nostram haud gravamur fateri ignorantiam. Deumque futurorum præscium agnoscere, quin explicare aggrediamur quomodo ei sint explorata. Sic olim Augustinus de Philosophorum hac in re concertationibus: « Sed quoquo modo se habeant tortuosissimæ concertationes et disputationes Philosophorum; nos ut confitemur summum et verum Deum, ita voluntatem summamque potestatem ac præscientiam ejus confitemur. Nec timemus ne ideo voluntate non faciamus, quod voluntate facimus, quia id nos facturos ille præscivit, cujus præscientia falli non potest. \* \* Non est autem consequens, ut si Deo certus est omnium ordo causarum, ideo nihil sit in nostræ voluntatis arbitrio. Et ipsæ quippe nostræ voluntates in causarum ordine sunt, qui certus est Deo, ejusque præscientia continetur : quoniam et humanæ voluntates humanorum operum causæ sunt. » 5 Chrysostomus etiam dicit : « Non igitur prædictio ejus scandala adducit : absit : neque quia prænuntiavit, ideo eveniunt. Sed ideo prædixit quia ventura erant; ita ut si noluissent ii qui illa inferunt, nunquam venissent; et nisi eventura essent, non prædicta fuissent. . 4

Scholasticorum distinctiones negligendas putavimus, quas apud Gazzanigam, Perroneum, aliosque quis poterit explicatas legere. <sup>6</sup>

### CAPUT III.

#### DE DEI VOLUNTATE.

23. Supremum Dei arbitrium, ab omni necessitatis vinculo liberum. prædicat fides : « Omnia quæcumque voluit, fecit. » 6 « Operatur omnia secundum consilium voluntatis suæ. » 7 Equidem guum Ens sit necessarium, quod a nullo alio ullatenus pendet, nulla ei potest esse necessitas, præter eam quæ ex ipsa suæ essentiæ perfectione derivatur: patet autem res plerasque alias fleri potuisse, et alium potuisse constitui rerum ordinem. Quod a Stoicis olim ponebatur fati vinculum, et quæ a Pantheistis recentius statuta est ex causarum relatione, infinita serie, necessitas, nullo probatur argumento, imo manifestæ rationi repugnat : liquet enim ex rerum ipsarum natura variari posse eventus. Quæ statuit Deus, utique sapientissime decreta sunt, summoque consilio, cujus præclara indicia in minutis quibusque, sicut et in maximis rebus conspiciuntur: sed nemo sanus dixerit infinita pene varietate res condi disponique haud potuisse, adeo ut sapientia summa adhuc fulgeret. Vix opus est ut dicamus libertatem divinam male agendi facultatem nullam importare; hæc enim libertatis est vitium, nec ad eam ullatenus pertinet, quamvis, dum de hominibus lapsis agitur, liberi arbitrii nomine facultatem in utrumque intelligamus : « Solus Deus est , » inquit Hieronymus, « in quem peccatum

<sup>(</sup>t) L. ii. ad Simplic. qu. 2.

<sup>(2)</sup> S. Aug. l. xv. de Trinit. c. 14.

<sup>(3)</sup> De civ. Dei. l. v. c. ix. n. 1. 3.

<sup>(4)</sup> In Matth. hom. lix.

<sup>(5)</sup> Scientia simplicis intelligentiæ vocata est divinus conceptus rerum possibiliam: scientia visionis complectitur res quæ aliquando extituræ

sunt. Iuvexit Molina scientiam conditionatorum quam mediam vocavit: respicit scilicet ea qua forent, posita quadam conditione numquam adimplenda. I. Reg. xxiii. 41. Sap. iv. 41. Matth xi. 24. Luc. x. 45.

<sup>(6)</sup> Ps. cxiii.

<sup>(7)</sup> Eph. i. 11.

non cadit, nec cadere potest : \* \* \* cætera cum sint liberi arbitrii, in utramque partem flecti possunt. » 4

24. Mutabilis tamen Deus non est, mutatio enim inconstantiam et ignorantiam exhibet : « Non enim est Deus. » inquit Balaam, divinitus afflatus, « quasi homo ut mentiatur, nec ut filius hominis ut mutetur. » 2 « Ego enim Dominus, dicit ipse per Malachiam, et non mutor. » 5 Apostolus Jacobus etiam omnem mutationis umbram procul abesse jubet : « Omne donum perfectum desursum est, descendens a Patre luminum, apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio. » 4 Pœnitentia igitur. ira, aliæque animi mutationes Deo tributæ a sacris scriptoribus, prout sonant, accipiendæ non sunt, sed modus loquendi का अभ्यान agnoscendus est nostris conceptibus accommodatus. וינחם ידוה ויתעצב אל-לבו: Sic illud « Et pænituit eum quod hominem fecisset in terra. Et tactus dolore cordis intrinsecus; » 5 eo tantum dirigitur, ut intelligatur hominum vitia vere Deo displicuisse, et pœnas provocasse gravissimas. « Neque enim homo est ut agat pœnitentiam. » 4 Ita etiam a Rosenmüller explicatur : « quia quod homines facere solent, si eos operis facti pœnituerit, ut illud improbent et deleant, id Deus fecit. » 7 Pulchre Augustinus : « Amas, nec æstuas; zelas, et securus es; pænitet te, et non doles : irasceris, et tranquillus es; operas mutas, nec mutas consilium.» 8 Non facile conciliare valemus libertatem Dei cum immutabilitate, quum perfectissimi Entis consilia cogitationes longe superent humanas. Cæterum adorare oportet quæ de iis ipse revelavit, quæque ratio ipsa agnoscere cogitur, utpote summo Ente digna: « Non enim cogitationes meæ, cogitationes vestræ; neque viæ vestræ, viæ meæ, dicit Dominus. Quia sicut exaltantur cœli a terra, sic exaltatæ sunt viæ meæ a viis vestris, et cogitationes meæ a cogitationibus vestris. » 9

25. Omnipotentem esse Dei voluntatem testatur Scriptura, suffragante ratione: « Domine Deus, rex omnipotens - non est qui possit tuæ resistere voluntati, si decreveris salvare Israel. » 40 Ita precabatur Esther. « Consilium meum stabit, et omnis voluntas mea fiet.44 » inquit Dominus per Isaiam. « Voluntati eius quis resistit? » 42 Attamen Deus vult omnes sanctam degere vitam, ideo enim præcipit virtutum exercitium, prohibet vitium; nec tamen in omnibus ejus impletur voluntas, quod scilicet plurimi libero. quo donati sunt, arbitrio abutantur. Consueverunt idcirco Theologi absolutam Dei voluntatem ah illa quæ conditione nititur, distinguere: ea enim haud impleta, non fit quod alias contigisset, sed aliud evenit quod Deus ea in rerum conditione eventurum decrevit. Sic primaria et antecedente voluntate vult Deus omnes salvos fieri; peccantes vero puniri vult, quia justus est. « Itaque prima illa voluntas antecedens dicitur, et beneplacitum, cujus ipse causa sit. Secunda autem consequens voluntas et permissio ex nostra causa ortum habens.» 18 Ita S. Joannes Damascenus. Sic etiam Augustinus : « Vult autem Deus omnes homines salvos fieri, et in agnitionem veritatis venire; non sic tamen, ut eis adimat liberum arbitrium, quo vel bene vel male utentes justissime judicentur. Quod cum fit, infideles quidem contra voluntatem Dei faciunt, cum ejus

<sup>(4)</sup> Ep. 146. ad Damas.

<sup>(2)</sup> Num. xxiii. 47. (3) Mal. iii. 6.

<sup>(4)</sup> Jac. i. 17. (5) Gen. vi. 6.

<sup>(6)</sup> I. Reg. xv. 29. (7) In loc.

<sup>(8)</sup> L. i. conf. c. iv. (2) Isaiæ lv. 8.

<sup>(10)</sup> Esther xiii. 9. (11) Isaim xlvi. 10.

<sup>(12)</sup> Rom. ix. 19 (13) L. II. de fide orthodoxa,

c 29.

Evangelio non credunt; nec ideo tamen eam vincunt, verum seipsos fraudant magno et summo bono, malisque pœnalibus implicant, experturi in suppliciis potestatem ejus, cujus in donis misericordiam contempserunt. Ita voluntas Dei semper invicta est: vinceretur autem si non inveniret quid de contemptoribus faceret, aut ullo modo possent evadere quod de talibus ille constituit. » <sup>1</sup>

26. Mala physica, scilicet quæ rerum ordinem aliquatenus turbant, ejusque pulchritudini detrahere videntur, ad divinam voluntatem referenda esse constat: ipse enim omnia condidit, legibusque quas statuit regit; quæ contingunt incommoda suo moderans imperio, et emendans, prout altissimis suis consiliis fuerit congruum. Hinc ærumnarum vitæ se exhibet auctorem: « Si erit malum in civitate quod Dominus non fecerit? » <sup>2</sup> « Bona et mala, vita et mors, paupertas et honestas a Deo sunt. » <sup>5</sup>

27. De malo morali magua cum contentione quæsitum est quomodo contingat, Deo Optimo Maximo orbem regente. Simon Magus, Creatorem a summo Numine distinguens, « authorem malorum, id est, scelerum, impietatum, flagitiorumque nostrum ausus est dicere creatorem Deum. » 4 Ccrdonistæ, Marcionitæ, Manichæi, Priscillianistæ a malo principio mala omnia orta dicebant. Florinus ad Deum mala moralia referebat auctorem. 8 Albigenses, qui, variis nominibus, per Gallias præsertim, sæculis duodecimo

et decimo tertio, grassabantur, Manichæorum virus hauserant. Sæculo decimo et sexto revixit erroris monstrum. novis indutum variisque formis. Melanchton docuit opus esse Dei adulterium David et Judæ proditionem, æque ac Pauli vocationem. 6 Calvinus Scholasticos redarguit quod Deum Absalom incestus et aliorum scelerum auctorem non agnoscant : « Jam satis aperte ostendit. Deum vocari omnium eorum auctorem, quæ isti censores volunt otioso tantum ejus permissu contingere. » 7 Presbyteriani hodierni non satis ab hac impietate recesserunt. 8 Patres Tridentini eam fulmine perculerunt: « Si quis dixerit non esse in potestate hominis vias suas malas facere; sed mala opera, ita ut bona, Deum operari non permissive solum. sed etiam proprie et per se, adeo ut sit proprium ejus opus non minus proditio Judæ, quam vocatio Pauli; anathema sit. » 9

### Propositio.

Deus non operatur mala proprie et per se, sed permissive solum.

28. Probatur ex Scriptura. Psaltes dicit: « Quoniam non Deus volens iniquitatem tu es. » <sup>10</sup> Vellet autem maxime, si ipse cam operaretur proprie. « Odio sunt Deo impius et impietas ejus.» <sup>11</sup> « Nemini mandavit impie agere, et nemini dedit spatium peccandi. » <sup>12</sup> « Non dixeris: Per Deum abest; quæ enim odit, ne feceris. Non dicas: Ille me implanavit: non enim necessarii sunt ei homines impii. Omne execramentum erroris odit Dominus. » <sup>15</sup>

<sup>(1)</sup> Aug. l. de Spir. et litt. c. xxxiii.

<sup>(2)</sup> Amos iii. 6. (3) Eccli. xi. 14.

<sup>(4)</sup> Vincent. Lerin. comm. c. 24.

<sup>(5)</sup> Euseb. hist. Eccl. l. v. c. xx.

<sup>(6)</sup> Inc. 8. Ep. ad Rem. (7) L. 4. Inst. c. xviii. p. 3. (8) 4 The almighty power, unsearchable wisdom and infinite goodness of God, so far manifest, themselves in his providence, that it extendeth itself even to the first fall, and all other sins of angels and men, and that not by a bare permission, but such as hath joined with it a most wise

and powerful bounding, and otherwise ordering and governing of them, in a manifold dispensation, to his own holy ends; yet so as the sinfulness thereof proceedeth only from the creature, and not from God; who, being most holy and righteous, neither is nor can be the author or approver of sin. » — Presbyterian Confession of Faith, ch. v. §. iv.

<sup>(9)</sup> Sess. vi. c. 6. (10) Ps. v. 5.

<sup>(44)</sup> Sap. xiv. 9. (12) Eccl. xv. 21.

<sup>(13)</sup> Ib. v. 11, 12.

« Hæc est voluntas Dei sanctificatio vestra. » <sup>1</sup> « Nemo cum tentatur dicat quoniam a Deo tentatur : Deus enim intentator malorum est, ipse autem neminem tentat. » <sup>2</sup> Hæc aliaque plurima testimonia oatendunt Deum penitus odisse malum, illudque vetare et impedire, salva tamen humana libertate.

29. Consonat traditio primæva. Justinus: Caremor yap rurur ir irtedua appanyere, rai avrižustas yurumus, rur ri ayyekus rai rur avdenus, i Geor apartus isa irastu iribuamasi dinasdai arun, eaunsu, ii mur ra ivapesta arus amento, rai addaptus, rai alimpytus autus amento, rai addaptus, rai alimpytus autus liposai. ea de aunpusturi, or ailo deru exastus relacius.

31. S. Augustinus, majorum suorum premens vestigia, dicit: « Sicut enim omnium naturarum creator est, ita omnium potestatum dator, non voluntatum. Malæ quippe voluntates ab illo non sunt, quoniam contra naturam sunt, quæ ab illo est. » 6

32. S. Fulgentius scribit: « Ad voluntatem malam Deus hominem non prædestinavit, quia homini eam daturus ipse non fuit.» 7 « Absit hoc a nobis, atque ab omnibus christianis, ut causam cujuslibet peccati quisquam deputare divinæ audeat æquitati, cum nec malitiæ, nec impietatis cujusquam causa esse possit, nisi in eo, qui malus atque impius fuerit. » 8

33. Merito ideireo Concilium Arausicanum II. decrevit: « Aliquos vero ad

malum divina potestate prædestinatos esse, non solum non credimus, sed etiam si sunt qui tantum malum credere velint, cum omni detestatione illis anathema dicimus. »

Ipsa quidem ratio, et insita animis nostris Numinis notio ab illo dogmatis monstro abhorret.

#### Objectiones.

34. Objiciunt Prædestinatiani. « Convenerunt enim vere in civitate ista adversus sanctum puerum tuum Jesum.... facere quæ manus tua et consilium tuum decreverunt fieri. » 10 Ergo non se habuit Deus permissive tantum.

33. Resp. lis verbis profitentur fideles ea quæ passus est Christus summo Dei consilio contigisse; nec potuisse ejus hostes aliquid ei nocere, nisi Pater id, in humani generis salutem, voluisset. Eo sensu dixit Christus Pilato: « Non haberes potestatem adversum me ullam, nisi tibi datum esset desuper. » "Decreta sunt utique a Deo, cui Judæorum consilia ab æterno patuerunt, qui tamen nullatenus eos impulit ad scelus adeo immane patrandum.

36. Obj. 2. Deus sæpius dicitur commovisse homines ad male faciendum:

Addidit furor Domini irasci contra
Israel, commovitque David in eis dicentem: Vade, numera Israel et Judam.» 12 Michæas Achabo dixit: « Dedit Dominus spiritum mendacii in ore omnium prophetarum tuorum, qui hic sunt, et Dominus locutus est contra te malum.» 15 De Semei David dixit: « Dominus enim præcepit ei, ut malediceret David.» 14

- (4) « · Quod Deus non sit auctor malorum. »
- (5) Euseb. l. v. hist. Eccl. c. xx.
- (6) L. v. de; civ. Dei. c. 9. (7) S. Fulg. l. 4. a Monimum c. xix. (8) Ibid. c. xxii.
  - (9) Can. xxv. (10) Act. iv. 27. (11) Joan. xix. 11
  - (12) II. Reg. xxiv. 1.
  - (13) III. Reg. xxii. 23.
  - (14) II. Reg. xvi. 10.

<sup>(1)</sup> I Thess. iv. 3. (2) Jac. 4, 43.

<sup>(3)</sup> Dial. cum Tryphone n. 78. « Nam cum vellet Deus angelos et homines libera eligendi potestate præditos, ac sui juris, ea agere quæcumque ipsis agendi facultatem dedisset, tales eos fecit; ut si ipsi placentia eligerent, corruptionis et pænæ expertes servaret, sin autem improbe agerent, suo arbitratu in unumquemque animadverteret. »

37. Resp. Sacri scriptores omnia ad Deum auctorem referre consueverunt. ut innuant ipsos impiorum actus divinæ subesse providentiæ, nihilque nisi Dei consilio contingere, quod certissimum est. Pro vehementiori Orientalium stylo Deus dicitur facere. quæ nonnisi ipso sinente facta sunt. Sic dicitur commovisse David ad censum populi faciendum, ut intelligeretur regem id cepisse consilii, culpa quidem sua, sed Dco ita disponente, altiori providentiæ consilio, ut puniretur Israel. Michæas parabolam seu imaginem adhibuit, ut Achab intelligeret vales mendaces ei illudere, idque in pænam a Deo permissum. David agnovit nonnisi Deo permittente contingere ut Semei ei malediceret, quod præcepti instar habuit, ut pœnæ sibi irrogatæ æquitatem deelararet. « Quomodo dixerit Dominus huic homini maledicere David, quis sapiens et intelliget? Non enim jubendo dixit, ubi obedientia laudaretur; sed quod ejus voluntatem proprio vitio suo malam in hoc peccatum judicio suo justo et occulto inclinavit, ideo dictum est : dixit ei Dominus. Nam si jubenti obtemperasset Deo, laudandus potius quam puniendus esset, sicut ex hoc peccato postea novimus esse punitum. » 4 Ita præclarus Doctor Augustinus.

38. Obj. 3. « Induravit Dominus cor Pharaonis. » <sup>2</sup> « Dicit enim Scriptura Pharaoni: Quia in hoc ipsum excitavi te, ut ostendam in te virtutem meam: et ut annuntietur nomen meum in universa terra. Ergo cujus vult miseretur, et quem vult indurat. » <sup>3</sup> « Excœca cor populi hujus, et aures ejus aggrava, et oculos ejus claude: ne forte videat oculis suis, et auribus suis audiat: et corde suo intelligat, et con-

vertatur, et sanem eum. » 4 « Quare errare nos fecisti, Domine, de viis tuis; indurasti cor nostrum, ne timeremus te? » 5 « Propterea non poterant credere quia iterum dixit Isaias: Excœcavit oculos eorum, et induravit cor eorum. » 6

59. Resp. Vehementior est illa loquendi ratio qua cor a Deo indurari dicitur, quod, in pænam præcedentis peccati, gratiam qua emolliretur subtrahit, nam « præcedentis est pæna peccati, » uti optime animadvertit Augustinus in illud Pauli: « Quia cum cognovissent Deum, non sicut Deum glorificayerunt — propter quod tradidit illos Deus in desideria cordis corum. »7 Postulant equidem alia Scripturæ testimonia, quæ Dei bonitatem et sanctitatem prædicant, ut mitior hæc interpretatio adhibeatur: quam facile patitur Hebraicæ linguæ indoles. Dicimus igitur cum insigni magistro: « Non obdurat Deus, impertiendo malitiam, sed non impertiendo misericordiam. » 8 « Obduratio Dei est nolle misereri : nec ab illo irrogatur aliquid, quo sit homo deterior, sed tantum quo sit melior non erogatur. » 9 In illa verba Joannis quæ objecta sunt, scribit Augustinus: « Hoc autem propheta prædixit, quia Deus hoc futurum esse præscivit. Quare autem non poterant, si a me quæratur. cito respondeo, quia nolebant: malam quippe eorum voluntatem prævidit Deus, et per Prophetam prænuntiavit ille, cui abscondi futura non possunt; sed aliam causam, inquis, dicit Propheta, non voluntatis eorum.... Etiam hoc eorum voluntatem meruisse respondeo. Sic enim excœcat, sic obdurat Deus, deserendo, non adjuvando; quod occulto judicio facere potest, iniquo non potest. » 10 Liceat Rosenmüller et

<sup>(1)</sup> Aug. l. de gratia et lib. arb. c. xx.

<sup>(2)</sup> Exod. ix. 42. (3) Rom. ix. 17.

<sup>(4)</sup> Isaiæ vi. 40. (5) Ibid. lxiii. 47.

<sup>(6)</sup> Joan, xii. 39.

Vol. II.

<sup>(7)</sup> Vide Aug. I. v. contra Julian. c. 3.

<sup>(8)</sup> Ep. 105, nunc 194 ad Sixtum.

<sup>(9)</sup> L. 1. ad Simplician. qu. 2.

<sup>(10.</sup> Tract. liii. in Joan.

Clerici iu obdurandi vocem animadversiones subjungere : « Quod hic Deo tribuitur, id 9,34 Pharaoni ipsi adscribitur, 137 732" obduravitane cor suum inse et servi eius. » 1 « Apposite Clericus ad hunc locum: - Deus hic id se facturum dicit, cujus rei occasio erat. Misit Mosen ad Pharaonem, Mosesque coram eo miracula fecit. quibus quivis alius permotus fuisset. ut illud, anod Deus fieri voluerat, faceret. Sed ille inde occasionem cevit pertinaciæ augendæ, quod inter mala, quae passus est, intervalla quædam fuerunt, et similia nonnulla miracula a magis Ægyptiis facta vidit. Sic Deus pertinaciæ Pharaonis occasio fuit, sed non causa. » \*

- 40. Obj. 4. Quum tota creaturarum vis a Deo derivetur, omnes hominis actus, ipsaque voluntatis ad malum determinatio a Deo proveniant, necesse est.
- 41. Resp. Vis quidem omnis quæ creaturis inest a Deo derivatur, adeoque ipsa voluntatis determinatio ad eum referri potest, tamquam ad virium omnium, et liberi arbitrii largitoreni. Carterum ca est liberi arbitril essentia. ut voluntas sui juris sit; quapropter determinationes ejus referri nequeunt ud Deum, qui causæ primæ et universalis habet rationem, potius quam specialis; præsertim quum de lis agatur qua sanctitati eius repugnant. Optime Augustinus: « Neque enim Deus omnipotens, cum aumme bonus sit ullo modo sineret mali aliquid esse in operibus suia, nisi usque adeo esset omnipotens, et bonus, ut bene faceret et de maio. »
- 42. Obj. 5. Discrimen inter voluntatem, quæ Dei operatio dicitur, et permissionem, inane est, quum hæc sit

mera inertia, et actus omnis absentia.

43. Resp. Permissio ab ope Dei jure optimo distinguitur « permissio quidem ad malum ratio vero ad bonum » <sup>4</sup> refert « nihil fit, nisi Omnipotens fier vel sinendo, ut fiat, vel facier Ideo autem permissio divina scenda est, ut intelligatur ipsos actus divinæ subesse providenti quidquam, Deo renitente, con posse, quacumque impii pollere tur potentia.

### CAPUT IV.

#### DE ATTRIBUTIS MORALIBUS.

44. Justitiam divinam prædica pissime sacræ Litteræ, ration suffragante. « Justus es, Domin rectum judicium tuum. » 6 Eluc fectio hæc in virtutis præmiis e lerum vindicta, quod in veteris historia videre est : sed in alter plene explicatur; in hac enim s contingit impios rebus prosperis i opprimi justos : quod sapient consilio permittitur, ne tota o providentiæ ratio tempore con videretur. Ex rerum eventibus, q rumque nullo servato justorum i rumve discrimine contingunt, dis hanc vitæ conditionem ad altiorer tinere œconomiam, et tamquam p ad totum referri; adeo ut expect sit alius rerum ordo, in quo unic quod suum est tribuatur, non s dum externam speciem, sed ipsis arcanis justo judicio subje « Oui inspector est cordis, ipse ligit, \* \* reddetque homini juxta sua. » 7 De Filio ad judicandum ve

<sup>(1)</sup> Rosenmüller in Exod, iv. 21.

<sup>(1)</sup> Cit. a Rosenmüller loc. sup.

<sup>(3)</sup> Enchir. v. ii. circa princ. t. 8. clt. a S. Thoma Summe t p. qu. ii. art. III. Ad primum.

<sup>(4)</sup> S. Thom. Summ. 4 p. qu. xix. art. X1 § Quod enim.

<sup>(8)</sup> Aug. Ench. c. 95. ib. cit.

<sup>(6)</sup> Ps. caviii. 137. (7' Prov. axiv. 12.

dicitur: « Tunc reddet unicuique secundum opera ejus. » 1 Patrem, juxta Petri dictum, invocamus « eum, qui sine acceptione personarum judicat secundum uniuscujusque opus. » 2 Vindicativa justitia, quæ punit scelera, et distributiva, quæ præmia muneraque pro merito confert. Deo recte tribuitur. pro summa suorum consiliorum æquitate: cæterum cavendum ne quid cuicumque ab ipso deberi, stricto veluti iure, credatur : quam enim ipse omnia ex summa munificentia largitus sit, nil quisque habet quod suum est, nilque postulare jure potest ob officium persolutum. In donis suis distribuendis summo arbitrio agit Deus, nec queri licet quod alii plura, alii minora accipiant; nec enim invidia uri quis debct quod Deus bonus sit, et munera varie pro libito largiatur. Quæ in virtutum præmium dat, præsertim cœlestis vitæ gaudia, mercedis habent rationem, ob promissum divinum, et conditionis adimpletionem. « Reposita est mihi corona justitiæ, quam reddet mihi.... justus judex. » 5 Alias nihil cuiquam debetur, quum Deus creaturarum obsequium summo jure exigere valeat. ob infinitam suam perfectionem, et vires concessas. Peccantibus justissime irrogat pœnas, sed ab omni justitiæ notione abhorret, ut censeatur vel pœnas irrogare vel irrogandas decernere, nulla peccatorum habita ratione. Hæ fusius, quum de æterna vita agendum fuerit, pertractare in animo est.

45. Sapientia in eo elucet, quod electo fine bono media idonea ad eum assequendum adhibeantur. In rerum universitate divina maxime effulget sapientia: « Quam magnificata sunt opera tua, Domine! Omnia in sapientia fecisti. » 4 Cæterum quamvis mirus sit

- 46. Sanctitas divina sæpe prædicatur in Scripturis: « Non est sanctus, ut est Dominus. » <sup>5</sup> Seraphim clamant: « Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus exercituum. » <sup>6</sup> Sanctitas hæc est summa perfectio, cujus norma est ipsa divina essentia.
- 47. Veracem esse Deum ratio ipsa suadet, quod et prædicant Scripturæ, omnem erroris vel mendacii umbram ab eo repellentes. « Est autem Deus verax. » 7 « Non mentitur Deus : » 8 « Impossible est mentiri Deum. » 9 Fidelis ideo dicitur, quod promissis stet : « Fidelis enim est qui repromisit. » 40 « Si negaverimus, et ille negabit nos : si non credimus, ille fidelis permanet, negare seipsum non potest. » 44
- 48. Quæ de Deo Achab decipiente per prophetas mendaces retulit Michæas, allegoriæ habent rationem: consueverunt scilicet vates divina consilia pandere, imaginibus usi quæ vividiorem rerum notionem ingerant. Ut igitur intelligeret rex justo Dei judicio contingere, ut ipsi vates blandirentur, Michæas se vidisse cœtum cœlestem perhibuit, Deumque exquisisse qui egrederetur ad decipiendum Achab, Spiritum autem suam obtulisse operam: « Egrediar, et ero spiritus mendax in ore omnium prophetarum ejus. Dixitque Dominus : Decipies, et prævalebis: egredere, et fac ita. » 12 Hæc divini consilii enarratio nullam præbuit occasionem suspicandi audientibus Deum esse mendacii auctorem; omnes

rerum ordo, et optime respondeant omnia fini quem Deus sibi præstituit, fefellit *Leibnitzium* sententia de absoluta mundi perfectione; nihil enim est quod suadeat Deum non potulsse alia ratione res disponere, qua etiam sua sapientia magis eluceret: tantæ sunt divitiæ ejus et summa libertas.

<sup>(1)</sup> Mat. xvi. 27. (2) J. Pet. i. 47.

<sup>(5)</sup> II. Tim. iv. 8. (4) Psal. ciii. 24.

<sup>(5)</sup> I. Reg. ii. 2. (6) Isaiæ vi. 3.

<sup>(7)</sup> Rom. iii. 4. Joan iii. 33. (8) Tit. i. 2.

<sup>(9)</sup> Heb. vi. 48. (40) Ibid. x. 23.

<sup>(44)</sup> II. Tim. ii. 12. (19) II. Par. xviii. 21.

enim facile intelligebant rem haud peractam referri, sed imaginem quamdam exhiberi, ut falsis prophetis detraheretur fides.

49. Providentia Dei dicitur ratio ordinis rerum ad finem; seu cura quam creaturarum suarum gerit Deus, ut finem sibi præstitutum asseguantur, et universali inserviant ordini. Eam testatur Scriptura, quæ docet Deum non tantum rerum dominos, sed humiles quosquam solicite curare: « quoniam pusillum et magnum ipse fecit, et æqualiter cura est illi de omnibus. » 1 Omnia prorsus sapientia illa divina moderatur: « Attingit ergo a fine usque ad finem fortiter, et disponit omnia suaviter. » 2 Sic mercator mari se committens, lucri cupidine, navi arte factæ frustra confidit, nisi Deus sibi adsit propitius: « Tua autem, Pater, providentia gubernat : quoniam dedisti et in mari viam, et inter fluctus semitam firmissimam. » 3 Ideo Psaltes: « Nisi Dominus ædificaverit domum, in vanum laboraverunt qui ædificant eam. Nisi Dominus custodierit civitatem. frustra vigilat qui custodit eam. » 4 Singulorum, etiam minutissimorum, curam ostendit Christus: « Unus passer non cadet super terram sine Patre vestro : vestri autem capilli capitis omnes numerati sunt. » 8 A rebus inanimis, et ab animantibus ratione carentibus argumentum pulcherrimum providentiæ erga homines desumit: « Respicite volatilia cœli, quoniam non serunt, neque metunt, neque congregant in horrea: et Pater vester cœlestis pascit illa. » — « Considerate lilia agri quomodo crescunt: non laborant, neque nent. » 6

50. Hæc Dei erga res creatas cura conditorem rerumque arbitrum decet, et sapientiam et bonitatem ejus maxime exhibet, quum nullo sui labore yel

51. Quamvis divina providenti: omnes complectatur, non pari s tudine animantibus prospicit, qu mini; quapropter Apostolus de cepto legis, ne bovi trituranti raretur os, disserens, illud alti includere significationem conte quærens : « Numquid de bobus est Deo? » 7 Hieronymus etiam « Absurdum esse ad hoc Dei ded majestatem, ut sciat per mor singula, quot nascantur culices, q moriantur. » 8 Merito guidem. licet nihil divinum conspectum giat, nihilque extra divinum reg sit positum, res hujusmodi speci illam curam haud merentur.

52. Contra providentiam maxim dentur facere rerum humanarum v quæ ex virtute meritoque non pen sæpius enim impii prosperis, adversis utuntur: de qua re just querelæ in ipsis Scripturis referu Cæterum licet « universa æque niant justo et impio, bono et malid summo consilio contingit, ut ligamus rerum hunc ordinem nor perpetuum, sed hanc veluti pa totius, Deo in posterum homii præmia vel pænas repensuro, ad tiam statuendam. Interim præcl benignitatis exemplum nobis ex tur, ut erga inimicos benefici Pa

conatu, sed simplici voluntatis omnia gubernet, et ad finem di Id fit plerumque, non speciali e nifesto ejus interventu, sed per c secundas, quæ ex virtute sibi nitus data agunt, et supernæ subj ordinationi. Earum defectu, con Deum aliquando fines particulares assequi, quos scilicet conditione dam niti voluit; sed numquam frutur divinum consilium, nam finis mus, quem Deus sibi præstitui decrevit, semper obtinetur.

<sup>(1)</sup> Sap. vi. 8. (2) Ibid. viii. 4. (3) Ibid. xiv. 3.

<sup>(4)</sup> Ps. cxxvi. (5) Matth. x. 30.

<sup>(6)</sup> Ibid. vi. 26. 28. (7) I. Cor. ix. 9.

<sup>(8)</sup> In c. 1. Habacuc. (9) Eccli. ix. 2.

cœlestem imitemur, « qui solem suum oriri facit super bonos et malos: et pluit super justos et injustos. » 1 Cæterum præclara nonnumquam providentiæ indicia dat Deus, impios percellendo; nec unquam famulis suis deest, sed eos sublevat, viresque dat, quibus, invicto lætoque animo, perferant quæ virtutis et religionis causa patiuntur. Ideo dixit Apostolus, fidelibus dans animos ad tolerandas ærumnas: « Fidelis autem Deus est, qui non patietur vos tentari supra id quod potestis, sed faciet etiam cum tentatione proventum ut possitis sustinere.»2 Sic quæ maxime adversantur sanctis inserviunt ad salutem : « Scimus autem quoniam diligentibus Deum omnia cooperantur in bonum, iis, qui secundum propositum vocati sunt sancti. » 8

53. Nexus qui inter causas physicas suosque effectus reperitur, nullum dat dubitationi de Deo providente locum: quamvis enim ad causam naturalem referre aliquando liceat eventum, quem priorum temporum ignorantia, vel pietas, ad Deum consueverit referre, iræ ejus in eo agnoscens indicium, non ideo omnis ejus relatio ad Deum tolli. Potest: est enim ipse totius naturæ auctor, legum quibus regitur fons, omniaque suo diriguntur arbitrio. Ineo elucet summa ejus sapientia, quod legibus illis totam rerum compagem ita colligaverit, ut firma consistat. Idem dicendum de nexu qui in mundo, ut ita dicam, morali, inter causas et effectus exhibetur, libertate causarum servata: quamvis enim omnia plerumque sponte veluti sua fluant, vel ex aliis causis pendere videantur, non ideo

abest Deus, arcano consilio ipsas impiorum rebelles voluntates suæ subdens ordinationi supremæ.

54. Quum Dei providentia omnia complectatur, nihil ipso invito contingit, nullum ejus consilium in irritum mittitur: attamen non omnis eius vo luntas absoluta est, sed sæpe ex conditione quadam pendet. Quidquid fit contra morum regulam, sanctitati divinæ quum repugnet, decreto divino absoluto non nititur, quamvis fieri non potuisset, nisi decrevisset Deus id se permissurum. Prædestinationis nomine apud recentiores absolutum Dei decretum intelligitur, quod de malo patrande nefas est cogitare, quum illud sanctitati divinæ repugnet, et libertati qua Deus hominem præditum esse voluit. Perperam igitur Lutherus de servo arbitrio disserens dixit: « Est itaque et hoc imprimis necessarium et salutare Christiano nosse, quod Deus nihilpræscit contingenter, sed quod omnia incommutabili et æterna infallibilique voluntate et providet, et proponit, et facit. Hoc fulmine sternitur et conteritur penitus liberum arbitrium. » 4 Item Calvinus: « Non enim cum Stoicis necessitatem comminiscimur ex perpetuo causarum nexu et implicita quadam serie, quæ in natura contineatur: sed Deum constituimus arbitrum ac moderatorem omnium, qui pro sua sapientia, ab ultima æternitate decrevit quod facturus esset, et nunc sua potentia, quod decrevit, exequitur. » 5 Invidiam hujus dogmatis de prædestinatione ut declinent Presbyteriani. causarum secundarum rationem haberi. Deo decernente, statuunt : 6 quod si probe intelligatur, cum Catholico-

come to pass immutably and infallibly; yet by the same providence, he ordereth them to fall out according to the nature of second causes, cither necessarily, freely or contingently. » Confession of faith, cb. v. §. II.

<sup>(</sup>i) Matt. v. 45. (2) I. Cor. x. 13.

<sup>(5)</sup> Rom. viii. 23.

<sup>(4)</sup> Opp. ed. lat. Jen. t. iii. p. 470.

<sup>(5)</sup> Inst. l. 1. c. 16. n. 8.

<sup>(6) «</sup> Although in relation to the foreknowledge and decree of God, the first cause, all things

rum Theologorum e D. Thomæ Schola sententia concordabit; hi scilicet omnia a Deo prædeterminari dicunt, sed ita ut, pro causæ secundæ natura, eventus liber sit vel necessarius. De prædestinatione ad gloriam vel ad interitum impræsentiarum agendum non duximus : id tamen animadvertemus absolutum. Dei decretum de hominum interitu æterno dari non posse, quum necessario nitatur malis eorum meritis: repugnat enim justitiæ divinæ et bonitati decretum absolutum, nulla de causa, de creaturarum suppliciis; prædestinatio igitur hoc sensu impia est et blasphema, a Christianis auribus procul ableganda.

53 Dei bonitas et benignitas in Scripturis commendatur: « Confitemini Domino quoniam bonus, quoniam in sæculum misericordia ejus.» <sup>1</sup> « Diligis omnia quæ sunt: et nihil odisti eorum quæ fecisti. » <sup>2</sup> Amor erga homines præcipue prædicatur: « Quid est homo, quod memor es ejus? « <sup>5</sup> Χρηστο<sup>7</sup>νς χαι φιλαι βρητιά. « Benignitas et humanitas apparuit Salyatoris nostri Dei. » <sup>4</sup>

Cum hac bonitatis notione intimo nexu conjungitur misericordia: « Benignus et misericors est, patiens et multæ misericordiæ. » <sup>8</sup> « O quam bonus et suavis est, Domine, spiritus tuus in omnibus! Ideoque eos qui exerrant, partibus corripis: et de quibus peccant, admones et alloqueris: ut relicta malitia, credant in te, Domine. » <sup>6</sup>

56. Beatus etiam in se est Deus, ipsi sibi omnis beatitudinis fons: « beatus et solus potens. » 7 Gloria quæ a creaturis eum colentibus datur, nihil illi confert; sed est officii persolutio, quam gratam habet, probatque, recti justique utpote norma. Ex spectabili mundo oritur gloria, quum in eo eluceant mira sapientia potentiaque infinita, omnibus eo in ordine constitutis, quem labefactare vel frangere haud valent rerum vices, et quæ identidem contingunt clades. Stat machina artificis manu sustentata. Miracula præcipua quadam ratione gloriam Dei annuntiant: justorum etiam opera in eam cedunt. 8

<sup>(1)</sup> Ps. cv. (2) Sap. xi. 25.

<sup>(3)</sup> Ps. viii. 5. (4) Ad Titum. iii. 4.

<sup>(5)</sup> Joel. II. 43. (6) Sap. xii. 4.

<sup>(7)</sup> I. Tim. vi. 45. (8) Matt. v. 6. I. Cor. x. 31.

# PARS II.

# COSMOLOGIA.

CAPUT UNICUM.

DE MUNDI CREATIONE.

57. Deus, cujus perfectiones contemplati sumus, potentiam, sapientiam, bonitatem in rebus creatis ostendit. Omnia e nihilo divina potentia educta olim esse ipse nos edocuit : quod quum ignorarent ethnici, in eo laborabant ut rerum originem sibi fingerent, plerique materiam semper extitisse æstimantes, eamque nonnisi in ordinem redactam, et divina sapientia dispositam. Ex recentioribus plures fuerunt qui hæc placita instaurarent, variis sub nominibus, creationis opus revera inficiantes. 4 Geologi non adeo progressi videntur; plurima tamen quæ passim tradunt cum Mosaica narratione de mundi creatione vix conciliari possunt. Cæterum plerique libere fatentur omnia initium, Deo creante, habuisse, <sup>2</sup> quamvis infinitam fere sæculorum seriem effluxisse velint ex quo mundus sit conditus, antequam ad hanc quam præsefert conditionem pervenerit.

58. Fides docet omnia esse creata, quod et rationi consonum est: quamvis enim humana mens eductionem e nihilo vix valeat concipere, facile tamen percipit nil præter Deum ab æterno extitisse, omniaque proinde, quæ

existunt, e nihilo fuisse aliquando educta. « In principio creavit Deus cœlum et terram. » Quidquid de vocis Hebraicæ ברא dicatur, liquet creationem bic indicari: nam terra et cœli tunc primum prodierunt, nondum suo decore instructi, sed confusa quædam moles, terra quippe « erat inanis et vacua » החו ובהו Omnia quæ terra cœlisque continentur creata sunt : « sex diebus fecit Dominus cœlum et terram, mare et omnia quæ in eis sunt. » 8 « In ipso (Filio) condita sunt universa in cœlis et in terra, visibilia et invisibilia, sive throni, sive dominationes, sive principatus, sive potestates: omnia per ipsum et in ipso creata sunt. » 4 « Qui autem omnia creavit Deus est. » <sup>8</sup> Pulchre mater Macchabaica filium monuit, ut omnium conditoris memor esset : « Peto, nate, ut aspicias ad cœlum et terram, et ad omnia quæ in eis sunt; et intelligas quia ex nihilo if uz derer fecit illa Deus."6 Apostolus etiam ad creationem alludere videtur : « Vocat ea quæ non sunt, tamquam ea quæ sunt. » 7 Potentia autem divina simplici illa, quam Moyses refert, jussione mire exhibetur: quod ויאםר אלחים יהי אוד ויהי-אור Psaltes celebrat : « Ipse dixit, et facta sunt : ipse mandavit et creata sunt » 8 Veritatem hanc professi sunt

<sup>(4) «</sup> Les philosophes qui font un monde, ne font guères qu'un monde ridicule. » Voltaire, Diss. sur les changemens arrivés dans notre globe, vol. iii.

<sup>(2) «</sup> He may put an end, as he no doubt gave

a beginning to the present system. v Playfair's Works, vol. iv. p. 55. cit. a Lyell.

<sup>(3)</sup> Exod. xx. 41. (4) Col. i. 46.

<sup>(5)</sup> Heb. iii. 4. (6) II. Mac. vii. 28.

<sup>(7)</sup> Rom. iv. 47. (8) Ps. exlviii. 4.

Lateranenses Patres: « Sua omnipotenti virtute, simul ab initio temporis, utramque de nihilo condidit creaturam, spiritualem et corporalem, angelicam videlicet et mundanam, et deinde humanam, quasi communem, ex spiritu et corpore constitutam.» <sup>1</sup>

59. Mundum non esse æternum, nec materiam semper extitisse ex dictis liquet: quod et ostendunt plurima alia Scripturæ testimonia: « Priusquam montes essent, aut formaretur terra et orbis; a sæculo et usque in sæculum tu es Deus. » <sup>2</sup> Christus Patrem alloquens ait: « Et nunc clarifica me tu Pater apud temetipsum, claritate, quam habui prius, quam mundus esset, apud te. » <sup>5</sup> Consonant gentium omnium traditiones, ipsaque mundi facies novitiam originem prodit. <sup>6</sup>

60. De Origene questus est Hieronymus, eum finxisse sibi mundos « innumerabiles æternis sibi sæculis succedentes extitisse. » <sup>8</sup> Eum imitantur aliquatenus geologi, quorum tamen recentiores, Huttonem secuti, de origine mundi, seu cosmogonia, nolunt agere, totum eorum studium in terræ superficie indaganda, ut quas vices subjerit, explicent, vel divinent, ponentes. 6 Cuvier, ex avium, piseium, cæterorumque animantium exuviis, quæ in tractu illo terræ, qui Alveus Parisinus audit, repertæ sunt, in lapides conversæ, irruptionum seu inundationum seriem excogitavit, quibus per vices iteratas obrutus est orbis,

variis animantibus terram aguasque incolentibus. Eum, insignem licet magistrum, plerique jam deseruerunt, 7 quum, examine instituto, non eadem ubique occurrerint indicia; nec in ipso Alveo Parisino satis distinguerentur animantium, pro temporum ordine. exuviæ. 8 Id vero apud geologos plerosque pro principio obtinet, quod quæ in terra occurrunt observanda. explicanda sunt juxta causas legesque naturales, quarum effectus, experientia magistra, innotescunt: proinde eam sæculorum seriem postulant, per quæ per volcanicos, vel alios terræ motus, vel chimicas quasdam actiones. et ignis aquæque impetus varios, terræ facies qualis nunc videtur, facta sit. 9 Agnoscunt tamen plerique recentem hominis originem, 10 ideoque terram magnas putant subiisse vices, et animantia a recentioribus longe diversa tulisse, plurimis elapsis sæculis antequam homo conditus fuerit. De Scriptura quæstionem moveri nolunt, re tota, juxta indicia e stratis terræ, rupibus montibusque, et fossilibus cæterisque phænomenis naturalibus desumpta, dijudicanda. Nonnullis revelationis vindicibus visum est geologorum placita rata habere, quum temporis intervallum, per guod terra אחהו מהו « inanis et vacua » fuerit, non sit a Moyse definitum, et dierum nomine, saltem antequam sol creatus fuerit, spatium haud certum intelli-

<sup>(1)</sup> Conc. Lat. iv. cap. Firmiter.

<sup>(2)</sup> Ps. lxxxix. 2. (3) Joann. xvii. 5.

<sup>(4) «</sup> La nature nous tient partout le même langage, partout elle nous dit que l'ordre actuel des choses ne remonte pas très-haut; et ce qui est bien remarquable, partout l'homme nous parle comme la nature, soit que nous consultions les vraies traditions des peuples, soit que nous examinions leur état moral et politique, et le développement intellectuel qu'ils avaient atteint au moment où commencent leurs monumens authentiques. » Cavier, Dissert. sur les ossemens fos-

siles. Vide etiam Jacquelot, Sur l'existence de Dieu, Diss. I. ch. xi. et Diss. II. c. ii.

<sup>(5)</sup> L. ii. adv. Rufinum.

<sup>(6)</sup> Lyell's Principles of Geology, book 1, ch. iv. Hutton 1788.

<sup>(7)</sup> Ibidem L. iv. ch. xviii.

<sup>(8)</sup> Forichon, Examen des questions scientifiques, 4 question sect. iv.

<sup>(9)</sup> Vide totum opus : « Principles of Geology, » by Charles Lyell, in four volumes, London, 1835.

<sup>(10)</sup> lbid. book. 1. ch. ix.

<sup>(11)</sup> Vide Wiseman's Lectures on Science and

61. Cæterum quamvis liberam interpretandi facultatem aliis relinquamus. que proferunt geologi non adeo firma nobis videntur, ut ab obvio verborum Scripturæ sensu facile recedamus. Equidem hactenus mire inter se pugnarunt, et quæ magna fiducia posita sunt principia, ab aliis temere projecta visa sunt : 1 adeo ut sapientiores jam fateantur ab initio iterum incipiendum, et observationes potius faciendas in terræ superficie et visceribus, quatenus ea scrutari datum sit, quam theoriæ et speculationi indulgendum. Gratis et inverosimiliter assumit Lyell easdem nunc quæ olim vires naturæ, nec contigisse aliquid præter rerum ordinem, quo terræ totius facies subito immutata sit. 2

62.Detemporis intervallis quæ dierum trium priorum nomine designata sunt, nil temere volumus pronuntiatum: sed condito sole, diem eo sensu accipimus quo consuevit usurpari. Fatemur fide non constare terram alia conditione haud prius extitisse; 3 sed quæ ex ejus visceribus a geologis eruta sunt argumenta haud satis firma videntur, et alias verosimiles explicationes excipium.

63. Quam pulchre vereque dixit Ecclesiastes: « Vidi afflictionem, quam dedit Deus filiis hominum, ut distendantur in ea. Cuncta fecit bona in tempore suo, et mundum tradidit disputationi eorum, ut non inveniat ho-

mo opus quod operatus est Deus ab initio usque ad finem. » 4

64. Divinam in eo miramur sapientiam, qua non statini omnia, suo ordine distincta, et sua pulchritudine speciosa, comparuerunt, ne naturæ cœco quodam et necessario impetu prodiisse viderentur: nec tamen lento sæculorum progressu, ne artificis instar, operosius tardiusque laborare censeretur Deus, naturæ vires legesque expectans. Sapientissimo etiam consilio septimus dies, veluti requies Domini, in exemplum homini datus est, ut et ipse sex dies laboraret, septimo die otio sancto fruiturus : « Sex diebus operaberis, et facies omnia opera tua, septimo autem die sabbatum Domini Dei tui est: non facies omne opus in eo. Sex enim diebus fecit Dominus cœlum et terram, et mare, et omnia quæ in eis sunt, et requievit die septimo. » 8 Laborem autem Dei et requiem humanitus nemo conceperit, idem enim semper manet; laborare autem censetur, dum opera cjus ex voluntatis æterno consilio prodeunt; requiescere, operis nova genera haud edendo, quamvis adsit semper, suaque virtute faciat ut rerum semel creatarum series perduret; imo dat ipse identidem nova et illustria suæ potestatis argumenta : « Pater meus usque modo operatur, et ego

65. Quomodo lux ante solem condi-

Religion, lecture 6th; Perrone Tract. de Deo creature p. ii. c. ii. Buckland, Bridgewater Treatise, ch. II.

- (1) Lyell, Book I, c. ii. iii. iv. v.
- (1) Cuvier hace præclara protulit in dissertatione: Sur les ossemens fossiles: « Je pense donc, avec M. M. de Luc et Dolomieu, que, s'il y a quelque chose de constaté en géologie, c'est que la surface de notre globe a été victime d'une grande et subite révolution, dont la date ne peut romenter beaucoup au delà de cinq ou six mille ans. »
- (3) « La foi universelle ou Catholique , mots qui signifient la meme chose, ne prescrit pas de

croire qu'avant la race humaine la terre n'ait pas eu un autre mode d'existence. Il résulte seulement des livres saints que la race humaine n'existe sur la terre que depuis six ou sept mille ans. » Note de M. de Genoude.

- (4) Eccl. III. 40.
- (5) Exod. xx. 9. De Sinensibus ait Voltairius:
  α Ce qui mérite peut-être le plus d'attention,
  c'est que de tems immémorial ils partagent le
  mois en semaines de sept jours. » Essai sur
  l'histoire générale. t. 4. De la Chine. De Indis
  pariter id testatur: α Leurs semaines furent toujours de sept jours. » Des Indes.
  - (6) Joan. v. 17.

tum existere potuerit, jam vix quæritur : plerique enim physici hodierni lucem'a sole distinguunt, eamque fluidam esse, ex cujus vibrationibus sol cæteraque corpora manifesta flunt, docent. ¹ De ea Augustinus : « Quo alternante motu, qualemque vesperam et mane fecerit, remotum est a sensibus nostris \* \* \* \* tamen sine ulla hæsitatione credendum est. » ²

66. Nonnulla quæ ad Mosaicam narrationem de sole quarto die condito. et de firmamento pertinent, alias exposuimus. <sup>5</sup> Augustini testimonium hic referre placet, ut pateat hujusmodi explicationes, quas scientiarum cultoribus offerimus, haud penitus latuisse veteres interpretes, nec improbatas. « Laudabiliter conatus est quidam demonstrare aguas super cœlos. . . . . Et primum quidem, quod facillimum fuit, ostendit et hunc aerem cœlum appellari. Cum ergo probasset hunc aerem cœlum dici, nulla alia causa etiam Firmamentum voluit existimari. nisi quia intervallum ejus dividit inter quosdam vapores aquarum, et istas aquas quæ corpulentius in terris fluitant. Hanc ergo diligentiam, considerationemque laude dignissimam judico. Quod enim dixit, neque contra fidem est, et in promptu posito documento credi potest. 4 » Juxta hanc sententiam « aquæ quæ supra firmamentum sunt, sunt aquæ quæ vaporabiliter resolutæ supra aliquam partem aeris elevantur. ex quibus pluviæ generantur. » 8

67. Finis quem sibi proposuit Deus, mundum condendo, ipse fuit, nec enim aliquid se minus expetere potuit: « Universa propter semetipsum operatus est Dominus. » 6 « Cœli enarrant gloriam Dei, et opera manuum ejus

annuntiat firmamentum. » 7 Attamen non aliquam sui utilitatem, sed suarum perfectionum communicationem respexit: nec enim aliquid ei accedere potest, quum omnium ipse sit fons; nec ullus ei est gloriæ fructus, vel voluptas; summe beatus enim est, sicut et perfectus.

68. Veram rerum gestarum historiam, non rem suo ingenio excogitatam, vel allegoriam quamdam mythumve tradere Mosen, legenti fit perspicuum. Quomodo autem quæ ab initio Deus gesserat illi innotuerint, facile concipitur; divinitus quippe illustratus est, ciusque menti imago quædam Dei mundum condentis est obversata: ni placeat quam habuit, Deo ipso revelante, creationis notitiam Adam, transmissam scripto, vel monumento aliquo, vel publica omnium traditione celebratam. Ea est narrationis simplicitas quæ humani ingenii inventa non indicat, sed rerum veritatem. Equidem exordium et caput historiæ Israelitarum inde desumpsit Moyses : perstrinxit enim summatim præcipuas res gestas ab orbe condito ad sua usque tempora; quæ ipse gessit, vel quorum pars fuit magna, Israelitarum fata deinceps relaturus. Quotquot eum secuti sunt scriptores suæ nationis ipsas quas retulit res celebrarunt, veluti indubias, nec ullam allegoriam suspicati sunt in iis ipsis narrationibus, quæ speciem aliquam huic opinationi præbere possent. Sic de muliere ex costa viri dormientis facta Apostolus loquitur, omni allegoriæ suspicione remota : « non enim vir ex muliere est; sed mulier ex viro. 8 Adumbrata tamen mysteria Christiana iis quæ relatæ sunt rebus gestis, docet: « Sacramentum

<sup>(1) «</sup> L'existence de la lumière avant la création du soleil fut long-temps un écueil pour l'ignorance. Aujourd'hui ce n'est plus une difficulté! » Moyse et les Géologues ch. iii. p. 55.

<sup>(2)</sup> De civ. Dei. l. xi.

<sup>(3)</sup> Vol. 1. p. 306.

<sup>(4)</sup> L. de Gen. ad lit. c. 4.

<sup>(5)</sup> S. Thom. Aq. Sum. 1. p. qu. 68. art. 8. Si autem. (6) Prov. xvi. 4. (7) Ps. xvii. 1.

<sup>(8) 1</sup> Cor. xi. 8.

Christo et in Ecclesia. » 4

69. Bona esse quæ creavit Deus, Moyses sæpius testatur : a Vidit Deus quod esset bonum, quod fecit. » « Viditque Deus cuncta quæ fecerat, et erant valde bona. » 2 Ideo dicit Apostolus: « Omnis creatura Dei bona est.» 8 ld quidem optime adnotatum, ut intelligeremus omnia e Conditoris manu bona prodiisse, nihilque e sui natura malum esse; adeo ut quæcumque experiamur mala, in Deum auctorem non referamus, sed vel nihil turpe in se continere, vel ab hominis culpa provenisse agnoscamus. Equidem mala physica non obstant quin mundus optimi et sapientissimi Conditoris opus habeatur, quum ordine procedunt constanti et mirabili, licet quædam aliquando inter se collidant, mala autem

hoc magnum est: ego autem dico in moralia a praya voluntate, libertatis abusu, proveniant.

> 70. Moysen inscitiæ arguerunt Deistæ, quod solis, lunæ, et stellarum, fixarum præsertim, quas circa, solis instar, planetæ circumvolvuntur, magnitudinem, et cometarum infinitum pene numerum ignoraverit. Cæterum non constat quousque eius scientia sese protenderit : nec satis explorata sunt plurima quæ magno cum scientiæ apparatu a recentioribus astronomis venditantur. Quidquid autem de rebus physicis obiter veluti tradiderit, magnum plerumque lumen scientiis affert: quod si quædam populari more dicta reperiantur, id mirum non est, quum scriptor divina documenta tradens, receptis de rebus physicis opinionibus uti possit; multo magis usui loquendi populari sese accommodare. <sup>8</sup>

crainte de Dieu. C'est pourquoi sans s'arrêter aux précisions de la Philosophie, de l'Astronomie, ni des Mathématiques, l'Ecriture Sainte nous parle des phénomènes d'une manière populaire, à peu près comme ils paraissent à nos yeux, sans vouloir étonner le peuple par des descriptions surprenantes de la vaste étendue des cieux, de la rapidité incompréhensible de leur mouvement. » Jacquelot, Ibid.

<sup>(</sup>I) Eph. v. 32.

<sup>(2)</sup> Gen. i. 40, 42, 48, 31, 31,

<sup>(5)</sup> I. Tim. iv. 4.

<sup>(4) «</sup> Moyse l'appelle sans difficulté un grand luminaire par rapport à nous, et c'est avec rai-1011. 3 Jacquelot, Sur l'existence de Dieu ch. xxii. (5) « Car il faut savoir que les auteurs sacrés n'ont en aucune autre vue, que d'enseigner aux bonnes la religion, c'est à dire, la piété, et la

## PARS III.

## ANTHROPOLOGIA.

CAPUT I.

#### DE HOMINIS NATURA.

71. Quæ hominis spectant naturam et conditionem, ad scientiam naturalem referri possunt, quippe quæ pleraque sensibus subjacent, vel suis se produnt effectibus; cæterum, uti rite animadvertit Angelicus Doctor, « ea, quæ in diversis scientiis philosophicis tractantur, potest sacra doctrina una existens considerare sub una ratione, in quantum, scilicet, sunt divinitus revelabilia. » ¹ Quid igitur de homine tradat Scriptura videndum est.

72. Eum post cætera animantia creatum refert Moyses; nec dissentiunt jam geologi plerique, quamvis putent per sæcula fere innumera terram extitisse, animantibus, quorum species penitus extincta est, cam incolentibus: extrum scilicet exuvias in rupium visceribus invenerunt, nullis hominis relianiis admixtis. Cæterum Mosaicæ narrationis simplicitas facit, ut credamus hominem paulo post ea creatum, sexto reiliest die imme dominatum esse: nee come est nt explicemus, cur nullæ sing reperiantur exuvia, quum plurimis casibus id potnerit contingere, et vix exolorata sit a geologis ea terracom part quam primi homines, dum panci extent numero, incolucrunt. » 3

73. Corpus humanum ex limo a D conditum retulit Movses, ejusque n ribus flatum vitæ a Deg immissum « Inspiravit in faciem eius spiraculu vitæ, et factus est homo in anima viventem. » 5 Inde sumpserunt occ sionem Gnostici, Manichæi, et Prisc lianistæ animam yeluti portionem ( vinæ substantiæ habendi; quod sir. plicissima Dei natura, nulli obnox mutationi, vetat cogitare. 4 Equide voces a sacro scriptore adhibitæ hi manum quid sonant, hominibus scil cet accommodantur; sed eum faci excipiunt sensum, quod Deus corpo humano motum vitamque impertiti sit : נילמת היים. Halitum auter vitæ esse animam, spiritum scilic ad Dei imaginem creatum, ex iis qu de homine ad Dei imaginem creand dicit sacer autor, merito infertur; ne enim in corpore Numinis exemplui intueri est. « Animam » inquit Tertu lianus, « ex Dei flatu, non ex materi vindicamus; muniti et illic divinæ de terminationis inobscurabili « Et flavit, » inquit, « Deus flatur vitæ in faciem hominis, et factus e: homo in animam vivam, utique ex Dflatu. » 8

74. Animam simplicem esse substatiam, spiritum, scilicet, intelligen et volendi facultate præditum, perptua fuit fides. Sic Ecclesiastes qu

<sup>15, 4</sup>mm, 4, p. cm, 4, art. 111. Ad accordam. 4 foresten, Framen des quantions scienti-3 cmes, 4, cm, 5, v. (4, fren. 1), 7.

<sup>(4)</sup> Conc. Tolet. 4. can. ii. errorem illum ar: themate percussit.

<sup>(5)</sup> Tertull. de anima c. iii.

sequentur mortem describit : « Et revertatur pulvis in terram suam, unde erat, et spiritus redeat ad Deum, qui dedit illum. » 4 τὸ πτευμα τοῦ ἀτθρώπου rì ir avra « Spiritus hominis qui in ipso est, > 2 a S. Paulo memoratur. Stephanus moribundus animam Salvatori et Domino commendabat : « Domine Jesu, suscipe spiritum meum. » 3 Jacobus spiritum a corpore plane distinguit : « Sicut corpus sine spiritu mortuum est, ita et fides sine operibus mortua est. » 6 Dogma hoc ipsi suadetur rationi : cogitationis enim simplicissima natura, et mira ratiocinandi facultas, cum cæteris mentis actibus, materiei minime conveniunt. 75. Sunt inter Religionis hostes qui animam materialem esse contendunt. vel potius nihil per se esse; sed materiam organizatam, uti aiunt, animal prædicant, organizationem vitæ esse principium contendentes. Errorem hunc tuentur ea præcipue ratione, quod vires intelligendi, recordandi, volendique, quæ animæ dicuntur facultates, ex corporis conditione pendeant, ideoque, explicante se corpore, was manifestentur, corpore languescente, vel læso, deficiant. Insuper organizatione destructa, partis alicujus rilalis læsione, vita deficit, quæ proinde in ipsa organizatione consistere dicitur. Denique substantia spiritalis, que nullo rerum experimento probatur, non est, inquiunt, sibi fingenda, ob facultates quibus homo pollet; nam similes facultates, quamvis non adeo perfectæ, in brutis animantibus inveniuntur.

76. Fatemur vires intelligendi, cæterasque quæ animæ solent tribui, ex corporis conditione plurimum pendere, adeo intimo nexu corpus animaque inter se conjunguntur; sed sui natura cogitatio a materia discrenat. et substantiam denotat simplicem : nam in partes quasdam si divideretur. homo totum aliquid nequaquam simul perciperet. 8 In animantibus sensationes, motusque cupidinis videre est. quæ tamen toto cœlo discernuntur a ratiociniis humanis, et libero voluntatis arbitrio. Quidquid igitur sit de principio quo aguntur bruta animan tia, utrum scilicet spiritale sit, vel materiale, liquet intellectus et voluntatis humanæ actus nonnisi spiritni tribui posse. Mirum non est spiritum anatomicis se non prodere, dum singulas corporis partes scrutantur; jam enim recessit, et ex ipsa sui natura sensibus se subtrahit : sed non ideo incertum est utrum existat, quum effectus ejus non minus manifesti sint, quam corporis motus. Linguæ motus audientibus oratorem aliquem patet. sensuum testimonio: mentis vires simul se produnt. Falluntur Materialistæ qui vitam in organizatione statuunt. quia ex ea pendet, adeo ut ea destructa tollatur; nam lex Creatoris, qua conditio illa corporis et animæ conjunctionis posita est, inde quidem patet, sed non ipsa animæ natura, quæ aliunde locupletibus indiciis claret.

77. Fhrenologiæ cultores, qui plurimi jam sunt, animæ facultates ex quadam cerebri dispositione repetunt, quas tamen explicari magis minnsve, pro educatione, aliisque adjunctis, fatentur. Eos materialismi insimulant nonnulli, eo quod videantur animæ vires ad materiei molem, et situm referre; sed a tanta labe se immunes habent, cerebri formas peculiares mentis actibus occasionem et facultatem præbere, non autem inferre necessitatem, contendentes. Dubitari quidem nequit quosdam natura ita

<sup>(1)</sup> Eccl. xii. 7. (2) I. Cor. ii. 11. (3) Act. vii. 58. (4) Jac. ii. 26.

VOL. II.

<sup>(5)</sup> Præclare Jacquelot hoc tractat argumentum Diss. ii. sur l'existence de Dieu ch. vii.

comparatos, ut scientiis quibusdam colendis sint aliis magis idonei; nec repugnat ut illa varietas ingenii ad cerebri variam conditionem, tamquam ad occasionem, referatur; instrumentum scilicet animæ haberi potest. Sic etiam constat cupiditates, et ad vitia proclivitatem variari, quod ad sanguinis humorumve impetum magis placet referre. Cæterum pro re explorata tenendum est animam esse spiritalem substantiam, liberamque, quidquid sit de phrenologiæ argumentis, seu phenomenis. 4

78. Immortalem esse animam humanam Dei cultorum fuit semper fides. Eius documenta in prioribus libris Veteris Testamenti non adeo sunt manifesta; nec enim scripti sunt ab initio rerum. divinitus revelatas veritates tradendi consilio; sed bis mille quingentis saltem annis post conditum orbem, historiæ et legum codicis instar. Quæ igitur ab initio innotuerant dogmata, occasione data indicata sunt, potius quam conceptis verbis credenda proposita. 2 Ecclesiastes de spiritu ad Deum redeunte, corpore in pulverem soluto, 5 locutus est, certissima gentis Judaicæ fide innixus. Sapientiæ auctor justos impiosque corporibus superstites exhibet : a Justorum animæ in manu Dei sunt, et non tanget illos tormentum mortis. Visi sunt oculis insipientium mori \* \* \* illi autem sunt in pace. » 4 - « Justi autem in perpetuum vivent, et apud Dominum est merces eorum. » Eam fidem apertissime confirmavit Christus: « Nolite timere eos qui occidunt corpus, animam autem non possunt occidere. » 6 Et de impiis dixit: « Ibunt hi in supplicium æternum, justi autem in vitam æternam. » 7 Tota Religio revelata hoc

nititur dogmate, quod nec latuit Ethnicos ipsos, vetustæ traditionis vestigia secutos. Equidem animæ inest sensus quidam immortalitatis, quem vix exuere potuerunt, qui revelationis nullam prorsus habuerunt rationem. Laudis cupido, quæ homines ad ardua quæque impellit, ut eorum apud posteros memoria vigeat, animam fore superstitem indicat; nec enim voluptas ex re quam prorsus ignoraret quærenda foret. Spiritualis animæ substantia nullam partium solutionem excipit, et proinde esse non desinit, nisi Deo volente. Nulla autem occurrit ratio. cur censeamus Deum quam semel condidit animam ad nihil redire jubere, quum vel ipsa materies, varias licet subeat vices, semper existere pergat.

79. Verba Ecclesiastis, quibus inter hominis jumentorumque interitum instituitur comparatio, dogmati immortalitatis animæ visa sunt repugnare; « Unus interitus est hominis et jumentorum, et ægua utriusque conditio: sicut moritur homo, sic et illa moriuntur: similiter spirant omnia. et nihil habet homo jumento amplius: cuncta subjacent vanitati, et omnia pergunt ad unum locum : de terra facta sunt, et in terram pariter revertuntur. Quis novit si spiritus filiorum Adam ascendat rursum.et si spiritus iumentorum descendat deorsum? » 8 Hæc tamen aliaque veluti ex impiorum persona dicta licet accipere : « Hic igitur liber, » inquit S.Gregorius M. « idcirco Concionator dicitur, quia Salomon in eo quasi tumultuantis turbæ suscepit sensum, ut ea per inquisitionem dicat, quæ fortasse per tentationem imperitamens sentiat : « Nam quot sententia=== quasi per inquisitionem movet, quastot in se personas diversorum susci-

<sup>(1)</sup> Vide London Quarterly Review, Lectures on Fhrenology, by George Combe, Edinburg, 4836. Censor Londinensis irridet scientiam Phrenologize adeo jactatam!

<sup>(2)</sup> Vide vol. I. p. 40. (3) Eccl. xii. 7.

<sup>(4)</sup> Sap. iii. 4. (5) Ibid. v. 16. (6) Matth. z. 2

<sup>(7)</sup> lbid. xxv. 46.

<sup>(8)</sup> Eccl. iii. 19.

pit » 4 « Similis est interitus » inquit 8. Thomas Aquinas , « quantum ad corpus , sed non quantum ad animam. » 3

80. De origine animæ variæ fuerunt apud veteres sententiæ. Eam ex traduce procreari, corporis instar, censebat Tertullianus, 5 nec renuit aliquando Augustinus. 6 Origines animas omnes ab initio simul conditas, singulas vero in corpora in dies immitti, in peccati pænam, existimabat. Utraque sententia jamdiu explosa est; eaque nunc obtinet cui favit Concilium Lateranense V. nempe « animam humanam, pro corporum quibus infunditur multitudine, singulariter multiplicabilem et multiplicandam. »

81. Apud Zachariam Deus exhibetur fingens spiritum hominis in eo. » ל מור אדם בקרוי ישר ביי של ביי ישר ביי י

82. Ad imaginem Dei homo conditus est: « Creavit Deus hominem ad imaginem suam, ad imaginem Dei creavit ilum, masculum et fœminam creavit eos. » § Imaginem hanc ad corpus referre nefas est, nec enim Deus corpus est. Spiritus igitur qui a Deo datur similitudinem Conditoris exhibet. Diversimode eam explicuerunt Patres; sed omnes explicationes eodem re-

deunt, nempe hominem anima præditum esse, quæ Deo adsimilatur, intelligendo, et volendo, et imperio quod in corpus et animantia bruta exercet. « Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram : et præsit piscibus maris, et volatilibus cœli, et bestiis, universæque terræ, omnique reptili quod movetur in terra. » Mulier etiam eam præsefert imaginem, uti ex supra relatis verbis liquet, sed homo præcipue : « quoniam imago et gloria Dei est, mulier autem gloria viri est. Non enim vir ex muliere est, sed mulier ex viro. » <sup>10</sup>

83. Mulieris corpus ex Adæ costa factum est, sopore illi immisso dum auferretur, et carne pro ea suffecta : « Immisit ergo Dominus Deus soporem in Adam : cumque obdormisset, tulit unam de costis eius, et replevit carnem pro ea. Et ædificavit Dominus Deus costam, quam tulerat de Adam, in mulierem. » 44 Sapientissimo sane consilio ea selecta est materies, ut, originis ratione, mulier homini intimo affectu adhæreret; nec homo carnem suam, anima præditam, et sui imaginem præseferentem, odio haberet, vel sperneret. Humani generis nexus arctissimus sic factus est, et conjugii jura indicata, ut mulier virum revereretur, et consortem nihilominus, potius quam dominum, haberet. Mythum in ea simplicissima narratione frustra quæsierunt Rationalistæ, quum contextus rem gestam suadeat, et Apostolus inde desumat argumentum. 12 Consonat Judæorum et Christianorum concors traditio, et sensus.

84. Ex Ada et Heva omnes homines ortos tradit Scriptura, nam ante eos creatos « homo non erat qui operaretur terram; » 45 et Ada condito, « non

<sup>(</sup>i) L. iv. dial. c. 4.

<sup>(</sup>t) 8. Thom. 1. p. q. 73. art. 6. Ad 4.

<sup>(5)</sup> Tertull. de anima. c. 25.

<sup>(4)</sup> L. 4, de anima et ejus origine a c. 12.

<sup>(5)</sup> Zach. xii. 4. (6) Eccl. xii. 7.

<sup>(7)</sup> In locum. (8) Gen. i. 27.

<sup>(9)</sup> Ibid. 26. (40) I. Cor. xi. 7.

<sup>(11)</sup>Gen. ii. 21. (12) I. Cor. xi. 8. (13) Gen. ii. 3.

inveniebatur adjutor similis ejus. » <sup>4</sup>
Heva appellata est , « eo quod mater esset cunctorum viventium. » <sup>2</sup> Ideo dicit Paulus de Deo : « Fecit ex uno omne genus hominum inhabitare super universam faciem terræ. » <sup>5</sup> Adam etiam « primus homo » <sup>4</sup> vocatur. « Primus formatus est a Deo pater orbis terrarum , cum solus esset creatus. » <sup>5</sup>

85. Isaac Perevrus, Calvinianus homo, decimo septimo sæculo medio, extitisse homines ante Adam contendit, sed errorem cum secta postea Romæ ejuravit. Moyses plura dicit sub initium Geneseos, quæ magnam jam esse hominum multitudinem innuunt. Sic Cain timet quemque obviam sibi futurum: « Omnis igitur qui invenerit me, occidet me. » 6 Profugus autem constitit in terra orientali, et ædificavit civitatem, utique plurimorum hominum adiutus labore. Cæterum guum centum triginta fere anni a condito orbe fluxissent, quo tempore occisus est Abel, Seth enim Adæ brevi post ejus mortem, anno centesimo trigesimo, natus est, mirum non est fuisse jam plurimos homines in terra : « Non enim , » uti optime adnotat Augustinus, « et Adam ipse eos solos genuit, quorum nomina leguntur, cum de illo Scriptura loquens, ita concludat, quod genuerit filios et filias. Proinde cum multo pluribus illis vixerint annis quam Israelitæ in Ægypto fuerunt, quis non videat, quam multi homines nasci potuerunt, unde illa civitas impleretur, si Hebræi multo minori tempore ita multiplicari potuerunt? » 7

86. Ex diversitate coloris, quo homines discernuntur, diversam eorum originem nonnulli intulerunt, cui et

forma varia cerebri et capitis apud varias gentes, et incolæ, qui in insulis dissitissimis et regionibus, præsertim Americanis, reperti sunt, nullo originis communis vestigio extante, nulla verosimili ratione quomodo illuc pervenerint suppetente, suffragari videbantur. Cæterum coloris varietas ad cœli temperiem videtur referenda; cerebri forma ex plurimis causis immutata aliquatenus est: homines variis casibus hac illac delati sunt : 8 et ea apud omnes occurrunt communis originis indicia, quæ rem indubitatam faciant : nam et forma humana idem denotat genus, et traditiones, quamvis vitiatæ, veritates pristinas quibus nitebantur produnt. Mirum est quanta sit in rerum substantia concordia. 9

#### CAPUT II.

#### DE HOMINE INNOCENTE.

87. Homo in Paradiso a Deo constitutus est, in horto scilicet deliciarum איניין ביניין לייניין איניין אייין איניין אייין איניין איניין איניין איניין איניין איניין איניין איניין אינייין איניין אינייין אינייין אייייין אינייין אייייין אייייין איייייין אייייין אייייין אייייין אייייין איייין איייין איייין איייין

88. Duæ præ cæteris arbores Para—disi in Scripturis notantur, lignum sci—licet vitæ, et lignum scientiæ boni e mali. Illud vitæ hominis servandæ di—

<sup>(1)</sup> Gen. ii. 20. (2) c. iii. 20.

<sup>(3)</sup> Act. xvii. 26. (4) I. Cor. xv. 45.

<sup>(5)</sup> Sap. x. 4. (6) Gen. iv. 44.

<sup>(7)</sup> L. 1. quæst. in Gen. q. 1.

<sup>(8)</sup> Cooke in insula Wateoo tres homines invenit illue ventorum vi delatos in navicula (canoe)

a littore Otaheitii, 550 milliaribus procul. Vicalios casus apud Lyell I. iii. c. vii. Vide et Jacqualot, De l'existence de Dieu Diss. II. c. vi.

<sup>(9)</sup> Vide vol. I. p. 36.

<sup>(40)</sup> Gen. ii. 45.

<sup>(44)</sup> Ibid. 14.

vino consilio inserviebat, eum, quamdiu innocens erat, a morte immunem facturum. « Fructus arboris, » optime adnotat S. Bonaventura, « non dabat immortalitatem; sed divina virtus, cum fructus ille comedebatur, immortalitatem homini largiebatur. » ¹ Arbor altera « appellata est scientia dignoscendi bonum et malum, quia si post prohibitionem ex illa homo ederet, in illa erat futuri præcepti trangressio; in qua homo per experimentum pænæ disceret, quid• interesset inter obedientiæ bonum, et inobedientiæ malum. » ²

89. Magna rerum scientia homo innocens fuit instructus : de primis enim parentibus apud Ecclesiasticum legimus: « Cor dedit illis excogitandi, et disciplina intellectus replevit illos. Creavit illis scientiam spiritus, sensu implevit cor illorum, et mala et bona ostendit illis. » 8 Equidem Adam animantibus imposuit nomina, eorum naturæ congrua, quod scientiæ eximiæ argumento est. Quomodo autem serpenti falsa suadenti obsecuta sit mulier, huicque morem gesserit vir, non facile concipitur, nisi amore propriæ excellentiæ sensim sine sensu luminis coelestis subductionem inducente: · Mulier, » inquit Augustinus, « verbo serpentis non crederet, nisi jam inesset menti ejus amor propriæ potestatis, et quædam de se superba præsumptio. » 4

90. Rectus, scilicet, ab omni vitio immunis, creatus est primus homo, imo dono gratiæ cœlestis auctus :« Solumnodo hoc inveni, quod fecerit Deus hominem rectum. » 5 700° autem de justis sanctisque passim in Scripturis usurpatur, imo et Deus ita vocatur.

Sanctitatem et justitiam originalem in qua homo constitutus erat, 6 divina munificentia tributam esse liquet; potuit enim Deus hominem, anima et corpore constantem, ad finem mere naturalem creare, integrum quidem et innoxium, sed nullo subsidio supernaturali instructum. Potuit eum relinquere iis incommodis obnoxium, quæ ex corporis conditione sequentur, morbo scilicet et morti. Quod igitur eum ad altiorem statum evexerit, et sanctitate ornarit, ut Deo fruendo fieret idoneus, dono cœlesti et gratuito contigit. Vehementer idcirco erravit Lutherus dicens : « Quare statuamus, justitiam non esse quoddam donum, quod ab extra accederet, separatumque a natura hominis, sed fuisse vere naturalem, ut naturæ Adæ esset diligere Deum, credere Deo, cognoscere Deum. » 7 « Hæc probant justitiam esse de natura hominis, ea autem per peccatum amissa, non mansisse integra naturalia, ut Scholastici delirant. » 8 Plures Baji propositiones, huic haud absimiles, damnatæ sunt a Summis Pontificibus. 9 Concupiscentiæ rebellis motus hominem non exagitabant, ideoque nullam pudoris habuit causam : « Erat autem uterque nudus, Adam scilicet et uxor ejus; et non erubescebant. » 10

91. Immortalis fuisset homo, si mansisset fidelis; mors enim in pœnam transgressionis intentata est: « De ligno autem scientiæ boni et mali ne comedas: in quocumque enim die comederis ex eo, morte morieris. » 44 « Præcepit nobis Deus » inquit Eva, serpenti respondens, « ne comederemus, et ne tangeremus illud, ne forte moriamur. » 42 Sententia lata est: « Pulvis

<sup>(1)</sup> ln 2. dist. 47.

<sup>(2)</sup> Aug. 1. 8. de Gen. ad lit. c. 6.

<sup>(3)</sup> Eccl. xvii. S.

<sup>(4)</sup> Aug. l. ii. de Gen. ad lit. c. 30.

<sup>(5)</sup> Eccl. vii. 30.

<sup>(6)</sup> Conc. Trid. Sess. v. Can. 1.

<sup>(7)</sup> Luther in Gen. c. iii. op. ed. Jen. t. i. p. 83.

<sup>(8)</sup> Ibidem.

<sup>(9) 21. 23. 24. 26. 55. 78. 79.</sup> inter Bajanas.

<sup>(10)</sup> Gen. ii. 25. (11) Ibid. 47. (12) Ibid, iii. 3.

es, et in pulverem reverteris. » 1 Hinc auctor Sapientiæ dicit : « Deus mortem non fecit; » 2 « Deus creavit hominem inexterminabilem, et ad imaginem similitudinis suæ fecit illum. Invidia autem diaboli mors introivit in orbem terrarum. » 3 Apostolus etiam peccato mortem tribuit : « Per unum hominem peccatum in hunc mundum intravit, et per peccatum mors, et ita in omnes homines mors pertransiit, in quo omnes peccaverunt. » 4 Merito igitur Pelagii Cœlestiique sententia, qua mors pristina hominis statuebatur conditio, ex naturæ necessitate profecta, anathemate damnata est: « Quicumque dicit Adam primum hominem mortalem factum, ita ut sive peccaret, sive non peccaret, moreretur in corpore, hoc est, de corpore exiret, non peccati merito, sed necessitate naturæ; anathema sit. » 8

92. Veterum testimonia nonnulla hac de re referre juvat, Zieglero ea nobis suppeditante. Tatianus : « Non facti sumus ut moreremur: morimur autem nostra culpa. > 6 Theophilus : « Homo sua inobedientia mortem sibi accersivit. > 7 Cyprianus : « In illa prima transgressione præcepti firmitas corporis cum immortalitate discessit. » 8 Ambrosius : « Deus mortem non fecit ; sed postquam homo lapsus in flagitium est, sententiam tulit, ut in terram suam terra remearet. » 9 Athanasius : « Si autem legem transgrederentur, scirent, se naturalem mortis corruptionem esse passuros, morientes in mortem, putredinemque solvendos. » 10 Augustinus : « Constat inter Christianos, veraciter Catholicam tenentes fidem, etiam ipsam nobis corporis

93. Immortalitas tamen co mano non vi suæ naturæ, Dei conveniebat, ea conditior ceptum sibi datum servaret est, » inquit præclarus qu'audavimus Doctor, « non posicut quasdam naturas in creavit Deus: aliud est posse i secundum quem modum pritus est homo immortalis, præstabatur ligno vitæ, non tutione naturæ. Mortalis ergo ditione corporis animalis: in autem beneficio Conditoris.

94. Immunitate ab ærumni cumque gaudebat homo i juxta constantem Veterum « Quam igitur felices erant, » Augustinus, « primi homine lis agitabantur perturbation morum, nullis corporum la incommodis! » <sup>13</sup> Id congrui hominis rerumque omnium c Consonat universi generis hu ditio de aurea mundi ætal vates adeo celebrarunt.

#### CAPUT III.

#### DE PECCATO ORIGINIS.

95. Quæ dona accepit h munificentia, servanda erant temperando: quumque innolum carnis motum rebellem tur, nulla flagraret cupiditate

mortem, non lege naturæ, lam mortem homini Deus i merito inflictam esse peccati: peccatum vindicans Deus, dixi in quo tunc omnes eramus » es, et in terram ibis. » 44

<sup>(1)</sup> Gen. iii. 49. (2) Sap. i. 43.

<sup>(3)</sup> Ibid ii. 23. (4) Rom. v. 42

<sup>(3)</sup> Milevitan. Conc. can. 4. an. 446. Vide etiam Tridentin. Sess. v. in decr. de pecc. orig.

<sup>(6)</sup> Orat. contra Gent. s. 14.

<sup>(7)</sup> Ad Autolyc. 1. 2.

<sup>(8)</sup> Serm. de patientia.

<sup>(9)</sup> L. de bono mortis, c. 4.

<sup>(10)</sup> L. de incarn.

<sup>(11)</sup> L. xiii. de civ. Dei. c. 13.

<sup>(12)</sup> L. vi. de Gen. ad lit. c. 25.

<sup>(15)</sup> L. xii. de civ. Dei. c. 10.

ntum conditioni suæ congruum divinitus est datum, a cujusdam arboris fructu sese abstinendi; morte, si illud transgrederetur, intentata. Res erat servatu facilis : 1 attamen « serpens antiquus qui vocatur diabolus et satanas. » 2 angelus lapsus tantæ felicitati invidit, et homini innocenti insidias struxit. Serpente, animali quod astutia notabatur, quippe quod, in herba latens, animalium calces mordeat, usus est diabolus; 5 et, vocibus ejus ore prolatis, suasit Evæ ut fructum comederet, scientiam amplissimam, qua Deo adsimilaretur, illi pollicitus. Seducta est ipsa, quæ et Adæ pomum dedit manducandum. Admisso peccato, pœnas ejus statim cœperunt luere: nam et de nuditate erubuerunt : caro quippe haud amplius, dono gratiæ, spiritui obtemperabat. Deus peccantes arguit, et sententiam in eos protulit. ipse serpens, utpote tentationis instrumentum, debuit deinceps in pulvere repere, eoque veluti pasci, scilicet dum comedit, pulverem etiam deglutire. Hæc naturæ suæ jam congruisse nonnemo putat, ex eo tempore in pœ-Pam et monumentum tentationis cessura. Mulieris semen serpentis caput erat calcaturum : ille insidias generi humano moliturus indesinenter; quod <sup>in</sup> odio quo homines animalia illa detestantur, quæ avide occidunt, <sup>et in</sup> serpentis vi noxia, ad litteram <sup>imple</sup>tum videre est. Cæterum in diaboli vi Christi potestate compressa illustrius est vaticinii hujus impleti ex-

emplum. Mulier pæna mulctata est. incommoda ex conceptu prolis, dolores vehementes in parturiendo patiendi, et duriori hominis subjacendi imperio. Homo ipse, qui in paradiso constitutus erat, ut hortum illum custodiret et coleret, nullo certe labore difficili, quum terra e virgineo gremio fructus fere sponte sua funderet, jam peccati pœnam ferens, solum durum et ingratum culturus. Mortis sententia prolata est; et ut executioni demandaretur, ejecti sunt Adam et Eva ex horto illo amœno, ne arboris vitæ fructum degustarent, quippe qui viribus reficiendis et vitæ servandæ alias ex Dei consilio inserviturus erat. Cherub, igneum ferens gladium, in paradisi aditu visus est ejectis hominibus, quibus omnis reditus præcisa est spes.

96. In hac Mosis narratione purum mythum viderunt Rationalistæ, quem putavit Joannes Georgius Rosenmüller ex monumento Ægyptiaco figuris hicroglyphicis inscripto derivari. 4 Filius eius Ern. Frid. Car. Rosenmüller censuit mytho illo designari rationis in hominibus primordia, primosque ad coitum motus. <sup>8</sup> Veram autem rei gestæ narrationem illic exhiberi, patet ex ipsa orationis serie, sicut et ex iis quæ sacri scriptores, præsertim Paulus, de Evæ seductione, et Adæ delicto dixerunt. 6 Equidem quod apud plerasque gentes ejusdem traditionis vestigia reperire sit, rei veritatem demonstrat; quæ enim adjecerunt poetæ

<sup>(1)</sup> Pulcherrime Chrysostomus inquit: a Quemadmodum munificus aliquis dominus sedes amplas et magnificas cuipiam fruendas concedens, aon justum illorum pretium, sed exiguam ejus particalam vult accipere, ut et sibi dominii jus inlegrum servet et usuarius iste certe sciat, non se sedis esse dominum, sed illius beneficio ac liberalitate utendum sese accepisse; sic Dominus noster, cum quidquid adspectabile est, homini commisisset, eique tum in paradiso domicilium, tum ejus delicias ad fructum animi tribuisset,

ne paulatim animo in transversum abreptus ista ipsa, qua oculis cernuntur, per se ac temere esse crederet, et supra dignitatis sua modulum de ipso sentiret, unius illi usum arboris interdixit. » Hom. xvi. in Gen. cit. a Perrone.

<sup>(2)</sup> Apoc. xii. 9.

<sup>(3)</sup> Vide Aug. l. xi. de Gen. ad lit. c. 29.

<sup>(4)</sup> Erklärung der Geschichte vom Sündenfall von D. Joh. Geo. Rosenmüller.

<sup>(8)</sup> In locum.

<sup>(6)</sup> Sap. x. i. II. Cor. xi. 3. Rom. v. 12.

ornatus causa, vel quæ alias immutata mors est animæ; anathema sit : cur sunt, ex gentium singularum ingenio, non possunt rem ipsam incertam reddere, quæ etiam inter fabellas se pro- » dum, et per peccatum mors, et ita i dit, certo Mosis testimonio alias firmata.

Scripturæ auctoritate, et perpetua Ecclesiæ traditione, tenendum est, revera primis hominibus datum præceptum abstinendi a fructu cuiusdam arboris, sub pœna donum immortalitatis amittendi: quod tamen, serpente suadente, violarunt, morti idcirco facti obnoxii. Singula autem adjuncta explicare sacrorum est interpretum. qui a simplici et obvio verborum sensu. in re plane historica, non debent facile recedere. Figuras, allegorias, mythos Orientalibus et plerisque gentibus antiquis familiares fuisse novimus; sed non ideo omnia sunt ab obvio detorquenda sensu, præsertim Apostolo Paulo rei veritatem manifesto tradente.

98. Ex Mosaica narratione Komet mortem peccato primorum parentum inductam, una cum plurimis, quibus humanum genus laborat, ærumnis: cæterum de animæ reatu, eorum nosteris communi, nihil dicitur, quem tamen constanter prædicat Christi Ecclesia, Apostolo Paulo præeunte. « Si quis Adæ prævaricationem sibi soli et non ejus propagini, asserit nocuisse: et acceptam a Deo sanctitatem, et justitiam, quam perdidit, sibi soli, et non nobis etiam perdidisse, aut inquinatum illum per inobedientiæ peccatum, mortem et pœnas corporis tantum in omne genus humanum transfudisse, non autem et peccatum, qued

contradicat Apostolo dicenti:«Per unui » bominem peccatum intravit in mur » omnes homines mors pertransiit, i » quo omnes peccaverunt. » « Si qui 97. Id igitur pro indubitato ex sacræ hoc Adæ peccatum, quod origin unum est, et propagatione, non im tatione transfusum omnibus, ineunicuique proprium, vel per human naturæ vires, vel per aliud remediu asserit tolli, quam per meritum unii mediatoris Domini nostri Jesu Chy sti - - anathema sit. \* 1 Ontime a notavit Augustinus : « Antiquo peccat nihil est ad prædicandum notius, nihi ad intelligendum secretius. » 2 De eju natura plura disceptarunt Theologi curiosius forsan arcanum fidei rimati. ut hæreticorum obviam irent objectionibus. Nos intra fidei limites sistendum duximus : scilicet, Ada peccante, to tum humanum genus lapsum agnosci mus, universos proinde nasci pecca tores , anima Deo mortua. Hoc dogus negavit quinto sæculo ineunte Pelagit monachus laicus e Britannia, 8 Cœlesti Scoto assentiente; quibus præclay restitit Augustinus, quosque Concilia et Pontifices damnarunt. Albigenses 1 eodem hæserunt luto, sicut Zuinglit etiam, et Socinus uterque. Illud negat aperte Unitarii hodierni. 8 Novissim Albertus Barnesius, præco Presbyte rianus, illud evellere studuit, art quadam et industria, editis in Episto lam S. Pauli ad Romanos commenta tionibus, quæ magnum in secta con flaverunt incendium. Profitetur quiden se rem ipsam admittere, ex quo per cavit Adam totum humanum genus in peccatum et interitum prolapsum;

<sup>(1)</sup> Conc. Trid. Sess. v. decr. de pec. orig.

<sup>(2)</sup> L. de moribus Eccl. c. xxii.

<sup>(5)</sup> Conjicit Priestley eum Morgan Anglicum nomen Græce reddidisse. Cælestium dicit Hibernum, Scoti quippe Hiberniæ incolæ dicebantur. Priestley hist. Vol. II. per. aii. g. ix.

<sup>(4)</sup> Conc. Carthag. plenarium 217 Episcopii constans, an. 418. Vide etiam Milevitanum II Diospolit. Constantinop. sub Atțico. Antiochemun sub Theodoto. (5) Abstract of Unitarian belief p. 49. Vol. I. Unitarian Miscellany.

<sup>(6) «</sup> The simple fact is stated that that sin wa

sed theoriam nullam ab Apostolo statutam dicit, a qua igitur statuenda abstinendum est. Re tamen vera inse suam mentem prodit, occasionem lapsus cæteris hominibus ex Adæ peccato ortam, sed nullam veram peccati labem. Latet anguis in herba; de theoria enim statuenda haud agitur, sed de reipsa: utrum scilicet peccante Adamo, universi homines constituti sint peccatores, et ideirco morti obnoxii: non adhuc quæritur quomodo id contigerit, qua ratione reatus ille transfundatur. quave in re peccati hujus natura sit posita. Has quæstiones ad theorias relegari patimur libenter : sed dogma, rem, factum, negat, qui dicit homines Adæ posteros tunc primum peccatores constitui, quando suis actibus deliquerunt; 4 Apostolus quippe docet omnes Adæ peccato peccatores constitutos.

99. Vere dixit Priestley Reformatores decimo sexto sæculo. Catholicæ doctrinæ de merito ut obviam irent, in dogmate de peccato originis longius progressos; 2 quum enim doceret Ecclesia « totum Adam per illam prævaritationis offensam, secundum corpus et animam in deterius commutatum faisse; » 5 illi plerique hominem lapsum penilus inquinatum in omnibus facultatibus et partibus animæ et corporis, et omni prorsus bono ineptum contendebant, et ipsam corruptionem manere etiam in renatis, et esse vere peccatum. Hæc in confessionibus fidei

Presbyterianorum, Baptistarum, Episcopalium, et Methodistarum adhuc reperiuntur. 4

100. Peccatum originis, quod Adæ posteris commune est, longe differre a peccato actuali, quod scilicet quisque patraverit, in confesso est. De ejus natura variæ sunt Theologorum sententiæ, inter quas ea nobis arridet. quæ peccatum illud in privatione justitiæ originalis constituit : hæc enim quum sit animæ vita, eius privatio mors est. Ideo autem peccati habet rationem, quod fuerit Adæ, tamquam capiti humani generis, concessa, ad posteros, si fidelis fuisset, transitura: «Dicendum, »inquit S. Thomas, « quod defectus illius originalis justitiæ, quæ homini in sua creatione collata est, ex voluntate hominis accidit, et sicut illud naturæ donum fuit, et fuisset in totam naturam propagatum, homine in justitia persistente : ita etiam et privatio illius boni in totam naturam perducitur, quasi privatio et vitium naturæ; ad idem enim genus privatio et habitus referuntur. Et in quolibet homine rationem culpæ habet ex hoc, quod per voluntatem principii naturæ, id est primi hominis, inductus est talis defectus. » 8 Hinc Bellarminus ait: « Quare non magis differt status hominis post lapsum Adæ a statu ejusdem in puris naturalibus, quam differat spoliatus a nudo. neque deterior est humana natura, si culpam naturalem detrahas, neque magis igno-

followed by the sin and ruin of all his posterily. Preface, Notes on Epistle to Romans, by Albert Barnes, Philadelphia, 1834.

(f) I understand it, therefore, as referring to the fact that men sin in their own persons, sin themselves, — as, indeed, how can they sin in any other way? — and that, therefore they die. » Notes on the Epistle to the Romans, by Albert Barnes, on ch. v. ?. 42.

(3) Hist. Christian Church. vol. II. per. xii. §: ix. (3) Conc. Trid. Sess. v. Decr. de pecc. orig.

(4) Original sin \* \* \* is the fault and corruption of the nature of every man \* \* \* and in every person born into this world, it deserveth God's wrath and damnation. And this infection of nature doth remain, yea in them that are regenerated. » Art. x. Prot. Ep.  $\alpha$  By this sin they \* \* \* became dead in sin, and wholly defiled in all the faculties and parts of soul and body \* \* \* From this original corruption, whereby we are utterly indisposed, disabled, and made opposite to all good, and wholly inclined to all evil, do proceed all actual transgressions... Both itself and all the motions thereof are truly and properly sin. » Presbyterian Confession, ch. vi.

(5) In II. Sent. D. xxx. q. i. art. 2.

rantia et infirmitate laborat, quam esset et laboraret in puris naturalibus condita. Proinde corruptio naturæ non ex alicujus doni naturalis carentia, neque ex alicujus malæ qualitatis accessu, sed ex sola doni supernaturalis ob Adæ peccatum amissione profluxit. Quæ sententia communis est doctorum Scholasticorum veterum et recentiorum.» <sup>1</sup>

#### Propositio.

Adæ prævaricatio universæ ejus propagini nocuit : mors enim et peccatum inde in omne genus humanum transfusum est.

101. Probatur 1. ex Apostoli Pauli celeberrimis testimoniis. Quum Romanos de gratuita Dei misericordia, et de salute per fidem instrueret, reconciliationem, quam per Christum consecuti sumus, extulit, eamque cum detrimento quod Adam generi humano intulit, comparavit, ut eluceret e eontraria veluti parte : « sed et gloriamur in Deo per Dominum nostrum Jesum Christum, per quem nunc reconciliationem accepimus. Propterea sicut per unum hominem peccatum in hunc mundum intravit, et per peccatum mors, et ita in omnes homines mors pertransiit, in quo omnes peccayerunt. Usque ad legem enim peccatum erat in mundo: peccatum autem non imputabatur, cum lex non esset. Sed regnavit mors ab Adam usque ad Moysen etiam in eos, qui non peccaverunt in similitudinem prævaricationis Adæ, qui est forma futuri. Sed non sicut delictum, ita et donum: si enim unius delicto multi mortui sunt, multo magis gratia Dei et donum in gratia unius hominis Jesu Christi in plures abundavit. Et non sicut per unum peccatum, ita et donum; nam judicium quidem

102. Mortem ubique obtinuisse que vis mundi ætate, ea de causa quo peccatum obtineret, animadvertit Apt stolus; quum enim nonnemini vide posset peccata nonnisi data lege MC

ex uno in condemnationem : gra autem ex multis delictis in justific tionem. Si enim unius delicto mo regnavit per unum : multo magis abu dantiam gratiæ, et donationis, et ! stitiæ accipientes, in vita regnabu per unum Jesum Christum. Igitur sic per unius delictum in omnes homin in condemnationem : sic et per uni justitiam in omnes homines in just ficationem vitæ. Sicut enim per inoh dientiam unius hominis, peccator constituti sunt multi : ita et per uni obeditionem, justi constituentur mu ti. » 2 Apostolus dicit per unum hon nem peccatum coepisse, et per pe catum mortem; et hanc dat ratione quare omnes mortis legi subjacean quia scilicet omnes peccato adstri guntur. Sià rus apaprias o Sararos' 3 eures ils maires erdpomeus i daiares lind έφ' & πάντις ημαρτον. Hæc ratio prob universos homines peccato irretiri quidquid sit de vocibus illis io' 3 i quo. Has ad Adamum referent nor nulli emunctæ naris critici, 8 sicu Græci Patres Chrysostomus, Theophy lactus, OEcumenius. Contendunt ali cum Rosenmüller eas vim particult causalis hic habere: » tantumdem vale ac libri quia, eo quod, quandoquidem.» Quoniam igitur moriuntur plurimi i infantili ætate, nullo personali reat adstricti, peccato tantum Adæ obnox haberi possunt, in quo peccaverunt non suæ voluntatis actu, sed veluti i capite generis humani. Latior auter hæc peccandi significatio rei et conu xtui congruit.

<sup>(1)</sup> De gratia primi hominis c. v. Controv. t. iv. Vide et Symbolik von Möhler, l. 1, c. 41. §. 5.

<sup>(2)</sup> Rom. V. v. 11. - 19.

<sup>(3)</sup> Maratori, De ingeniorum moderatione l. iii.

c. 1. cit. a Perrone, qui etiam Græcorum recit testimonia. Tract. de Deo p. iii. c. iv. u. 416. no Vide etiam *Criticos sacros*.

<sup>(4)</sup> Rosenmüller in loc.

saica patrata fuisse (est enim peccatum legis violatio), affirmat peccatum ante legem extitisse, quamvis ejus turpitudo lege promulgata magis innotesceret; scilicet quæ flehant legi naturali mentibus insculptæ adversa abominationi habebantur, adjecta legis Mosaicæ prohibitione, minisque mortis intentatis. Ex eo quod mors per illud temporis in universos homines dominata fuisset, haud exceptis iis qui nullo suo actu Adæ prævaricationem fuerant imitati, infert Apostolus, hos eliam peccato fuisse adstrictos, non suo, sed alieno: secus mortis necessitati haud subjiciendos. Iterum quum legis Mosaicæ pænæ ante eam latam haud vigerent, morte tamen mulctati sint universi homines, etiam antequam lex illa fuerit lata; legem aliam pecato violatam ab omnibus agnoscere oportebat. Præstantiam doni in Christo dati pergit ostendere. Id autem tamquam notissimum ponit principium, unius Adæ culpa plurimos, scilicet universos, esse mortuos, quod de peccato, quod mors est animæ, et de morte, qua solvitur corpore anima, licet intelligere. El yap ro rou iròs παραπτώματι ங்கைக்கர்க்கான. Recte adnotat Rosenmüller: 00 #0220, cum articulo: multitudo, loum genus humanum. Est Hebraismus in hac dictione, nam etiam בנים omnes denotat, et \*\*\* redditur in Theodotionis versione Dan. xii. 2. » Totum genus humanum igitur mortis necessitati subjacuit, propter unius Adæ delictum: mors autem, uti Apostolus jam dixit, peccati est pœna: ergo totum genus humanum peccato adstrictum tenebatur, Ada peccante. Abundantia doni non respicit majorem numerum hominum, nam eædem voces in textu occurrent : is rous moddoùs hominum scilicet universitatem, cui, copia magna, divina offeruntur beneficia. In eo est Apostolus ut ostendat universis suppetere subsidia salutis, qui Christum fide illa, quæ per dilectionem operatur, amplecti velint. Ada peccante, totum humanum genus noxa tenebatur, quam contrahit quisque statim ac inter Adæ posteros recensetur. Christus moriens universis hominibus omnia promeritus est subsidia ad delenda peccata, et ad assequendam salutem: quæ reapse quis obtinet, statim ac Christo adhæret, et instituta ab eo Sacramenta, saltem desiderio, suscipit.

103. In eo autem maxime splendet redemptio Christi, quod damnationem, ex uno delicto ortam, non tantum solvat, sed omnia prorsus peccatorum vincula : To mir yap xpima, if irer εις κατάκριμα το δε Χάρισμα, έκ πολλών παραπτυμάτων sis δικαίωμα. Ad unum Adæ peccatum constanter recurrit Apostolus, tamquam condemnationis, qua omnes adstringuntur, causam : El yas ro rov irer παραπτώματι i Sararos ifacilioce Sià rev eres. \* \* \* « Unius delicto mors regnavit per unum. » δί ένος παραπτώmaros ils mátras átopónous ils natangima « per unum delictum, » vel uti habet Vulgata, quod his quæ præcesserunt magis consonat : « per unius delictum in omnes homines in condemnationem. » Sià rus mapanous rou irès άνθρώπου έμαρτωλοί κατεσταθησαν όι πολλοι « per inobedientiam unius hominis peccatores constituti sunt multi, » scilicet universi. « Per quinque versus, » animadvertit Rosenmüller, « quinquies idem fere repetitur, variatis quidem verbis, at re semper eadem manente. » Quis non videt Apostolum hanc inculcare sententiam, Adæ peccatum toti humano generi attulisse interitum, et omnibus esse mortis causam, omnes inde constitui peccatores? Non eodem prorsus sensu, quo qui actu peccarunt, vox hæc sumitur; cæterum vim sane haud parvam habet, quum simus morti obnoxii, Deo mortui. Sententiæ totius repetitæ vim sensit Rosenmüller ipse, qui frustra ad peccata actualia confugit, ut ejus redderet rationem: de iis enim eo loci non disserit Apostolus. « Omnes nempe » inquit eruditus interpres, « post Adam peccarunt, et rei facti sunt pœnæ vi legis, quæ uni quidem Adamo data erat cum comminatione, sed ad hominum universitatem pertinebat. » <sup>4</sup> Si de peccatis hominum ex occasione primi illi peccati admissis ageretur, nulla erat causa cur Apostolus rem tegeret involucris, toties de unico illo peccato loquendo.

104. Ad Corinthios scribit se omnesque fideles eximia erga illos Christi dilectione impelli, ut ei totos se dicent : « Charitas enim Christi urget nos: æstimantes hoc, quoniam si unus pro omnibus mortuus est, ergo omnes mortui sunt : et pro omnibus mortuus est Christus : ut et qui vivunt. jam non sibi vivant, sed ei qui pro ipsis mortuus est, et resurrexit. » ? Ex morte quam Christus pro omnibus subiit, infert omnes mortuos fuisse. delictis utique, juxta illud principium: « Vix enim pro justo quis moritur: \*\* commendat autem charitatem suam Deus in nobis : quoniam cum adhuc peccatores essemus secundum tempus, Christus pro nobis mortuus est. » <sup>5</sup> Universi igitur peccatores et injusti fuerunt, et delictis mortui : el ele! vwep narrer anidarer, apa of narrer anidarer.

105. Ad Ephesios scribens, dicit eos olim mortuos fuisse delictis et peccatis, néc abnuit Judæos etiam cupiditatibus inservisse: « In quibus et nos omnes aliquando conversati sumus in desideriis carnis nostræ; facientes voluntatem carnis et cogitationum, et eramus natura filii iræ, sicut et cæteri. » <sup>4</sup> μιν τακνα φύστι ἐργλῶς. Vitia ex innata quadam ad peccatum proclivitate oriri, manifesto indicat: homines scilicet naturali sua conditione sunt ira digni, et ad vitia proclives. Vim verbis infert Ro-

senmüller aliique, φυσιι, ad consuetudi

quisque ex Adæ posteris contrahit alte professus est Psaltes, eam ad di vinam misericordiam conciliandar allegans; quippe qui in flagitium, im pellente praya cupiditate inde orta lapsus erat: « Ecce enim in iniqui tatibus conceptus sum, et in pec catis concepit me mater mea.

tatibus conceptus sum, et in pec catis concepit me mater mea. ון-בעוון הוללתי ובהטא יהמתני אמי Ipse Rosenmüller versum hunc sic ex ponit : « En! eao cum iniquitate genitu sum hæret in natura tota mea, jan inde ab ortu meo est innata mihi pra vitas. Quibus verbis judicem ad mise ricordiam flectere studet, ignoscen dique peccati sui, si ex æquitate e clementia judicare velit, nonnihil ad esse causæ asserit, quod infecta pe originis vitium natura non mirum est si peccata alia proferat ac germinel \* \* \* Præfixum 2 ante illy non re spicit parturientem matrem, sed so bolem partu editam, quæ cum peccato sive peccato jam infecta in lucem edi tur. \* \* \* Dicit itaque Vates, s tunc etiam quum a matre concipere tur, uteroque gestaretur, peccato fuis se infectum; hinc autem æquum esse ut non summo jure, sed clementer se cum Deus agat, iniquitatemque suam non tam admissi sceleris, quam infirm tatis innatæ habita ratione, relaxet.» 107. Job simili ratione Deum flecter

107. Job simili ratione Deum flecter studuit: אירון טהור מטמא לא אהד.

\* « Quis dabit purum ex immundo sc. homine natum \* \* \* Non una ne unus quidem hoc præstabit, mundus ex immundo nascatur. » I Rosenmüller litteræ inhærens. Vulg tus interpres paulo liberius: « Qu potest facere mundum de immunc

nem, quæ fit altera natura, referentes 406. Probatur 2. ex Veteri Testa mento. Originariam noxam, quar quieque ex Adm nostaris contrahit

<sup>(1)</sup> Rosenmüller in v. 19. (2) II. Cor. v. 14.

<sup>(3)</sup> Rom. v. 7. (4) Eph. ii. 3.

<sup>(5)</sup> In locum. Perrone hæc Zuingliano sem i dici putat. (6) Job xiv. 4.

conceptum semine? Nonne tu qui solus es? » Sensum hunc non respuit interpres prius laudatus, sed explicat: « Quid, inquit, hominem punis ob peccata, ad quæ suapte natura est proclivis, et quæ ex vitiosa indole naturæ suæ, quum immundus sit origine, vitare non potest? » ¹ Septuaginta paulo aliter, sed in eundem sensum: τὸς γὰρ καθαρὸς ἴσται ἀπὸ ρυπου; ἀλλ' ωθοὶς ται μία »μέρα ὁ βίος ἀυτω ἰπὶ της γης. « Quis enim mundus erit a sorde? Nemo, licet vita ejus unius diei fuerit super terram. »

108. Constat igitur, Job et Davidi fuisse persuasum juxta divinam traditionem, sordem peccati a quolibet contrahi etiam in utero. Hanc fuisse Judzorum communem fidem adeo liquet, at Rosenmüller velit Paulum cum iis ex concessis agere, dum ad peccatum Adæ universa humani generis mala retert. 3

109. Probatur 3 ex Christianæ Ecclesiæ perpetua traditione. Justinus dicit Christum in Jordane baptizatum, sicul et in cruce passum, non sui, sed humani generis causa: υπερ τω γενες των άπερα, ό άπε τω Αδαμ υπο Σανατος των άπερα των των του 'Όφιως ἐπιστωχει, παρα τω δων άπειας ίχαστω ἀυτως ποτριυσαμετου: \* Pro humano genere, quod ab Adamo in mortem et serpentis fraudem inciderat, præter culpam propriam cujusque improbe agentis. 5

110. Irenæus: « Quoniam in illa plasmatione quæ secundum hominem est, in transgressione factus est homo, ibdigebat lavacro regenerationis. » 4 \*\* \* « Dissolvens enim eam, quæ ab initio in ligno facta fuerat hominis inobedientiam, obediens factus est usque ad mortem. » 5 « Quem in primo

quidem Adam offendimus, non facientes ejus præceptum, in secundo autem Adam reconciliati sumus. » 6

111. Tertullianus, animi motus qui rationi congruunt ab iis qui repugnant discernens, dicit : « Quum dicit : « Fuimus aliquando natura filii iræ, » irrationale indignativum suggillat, quod non sic ex ea natura quæ ex Deo est. sed ex illa quam diabolus induxit. dominus et ipse dictus sui ordinis, « Non potestis duobus dominis ser-» vire: » pater et ipse cognominatus: « Vos ex diabolo patre estis. » Ne timeas et illi proprietatem naturæ alterius adscribere, posterioris et adulteræ, quem legis avenarum superseminatorem, et frumentariæ segetis nocturnum interpolatorem » 7 Hoc naturæ vitium ad serpentis tentationem refert : de Ada enim dicit : « Si et malum in eo apparuit transgressionis admissum, nec hoc naturale deputandum est, quod instinctu serpentis operatus est. » 8 Fidelium filios æque ac cæteros eam labem contrahere docet, Apostoli verha explicans: « Sic et omnibus Genii deputantur, quod dæmonum nomen est: adeo nulla ferme nativitas munda est, utique ethnicorum. Hinc enim et Apostolus ex sanctificato alterutro sexu sanctos procreari ait, tam ex seminis prærogativa, quam ex institutionis disciplina. « Cæterum , » inquit, « immundi nascerentur; » quasi designatos tamen sanctitati, ac per hoc etiam saluti, intelligi volens fidelium filios; ut hujus spei pignore matrimoniis, quæ retinenda censuerat, patrocinaretur. Alioquin meminerat Dominicæ definitionis : « Nisi quis » nascetur ex aqua et spiritu, non ibit » in regnum Dei, » id est, non erit san-

<sup>(1)</sup> Ultra dogmatis Catholici limites progreditur Rosenmüller, Protestantico errore laborans.

<sup>(2) «</sup> Peccatum originis agnovisse Hebræos, testatum faciunt, qui gentis illius dogmata explicarunt data opera, refutaruntve. » Ita Ziegler

Theol. Dog. p. 11. l. II. Not. 3. p. 17.

<sup>(3)</sup> Dial. cum Tryphone Judæo n. 89.

<sup>(4)</sup> L. v. adv. hær. c. xv. (5) Ibid. c. xvi. (6) Ibid.

<sup>(7)</sup> Tertul. de anima c. xvi

<sup>(8)</sup> Ibid. c. xxi.

ctus. Ita omnis anima eousque in Adam censetur, donec in Christo recenseatur: tamdiu immunda, quamdiu recenseatur. Peccatrix autem, quia immunda, recipiens ignominiam ex carnis societate. \* Alias de diabolo dicit: « Per quem homo a primordiis circumventus, ut præceptum Dei excederet, et propterea in mortem datus; exinde totum genus de suo semine infectum, suæ etiam damnationis traducem fecit. \* 2

112. Origenes: « Omnis qui ingreditur hunc mundum, in quadam contaminatione effici dicitur. Propter quod et Scriptura dicit: « Nemo mundus a » sorde, nec si unius diei fuerit vita » ejus. » Hoc ipso ergo quod in vulva matris est positus, et quod materiam corporis ab origine paterni seminis sumit, in patre et in matre contaminatus dici potest. \* \* \* Omnis ergo homo in patre et in matre pollutus est, solus vero Jesus Dominus meus in hanc generationem mundus ingressus est, in matre non est pollutus. » <sup>3</sup>

113. S. Cyprianus ex sententia concilii lxvi. Episcoporum, Fido proponenti parvulorum baptisma ad octavam usque diem a nativitate differendum, respondens, dicit: « Porro autem si etiam gravissimis delictoribus et in Deum multum ante peccantibus, cum postea crediderint, remissa peccatorum datur, et a baptismo atque a gratia nemo prohibetur; quanto magis prohiberi non debet infans, qui recens natus nihil peccavit, nisi quod secundum Adam carnaliter natus, contagium mortis antiquæ prima nativitate contraxit, qui ad remissam peccatorum accipiendam hoc ipso facilius accedit. 114. S. Hilarius in illa Psaltis v. « Vivet anima mea, » adnotat : « V se in hac vita non reputat, quipp dixerit : « Ecce in iniquitatibus » ceptus sum, et in delictis p. » me mater mea. » Scit sub porigine, et sub peccati lege se natum. » 5

115 S. Ambrosius: • Omnes in morimur, quia per unum hon peccatum intravit in mundum, e peccatum mors, et ita in omne mines pertransiit, in quo omnes caverunt. Illius igitur culpa mornium est. • • Fuit Adam, et in fuimus omnes: periit Adam, et in omnes perierunt. • 7 • Antequam mur, maculamur contagio, et usuram lucis, originis ipsius excipiniuriam, in iniquitate concipim

116. Probatur 4. ex Baptismi 1 sitate et ritibus antiquissimis. I ex indubitatis monumentis, quæ t recensebimus, baptismum sempe bitum esse omnibus, etiam par necessarium: eumque in peccat remissionem conferri. Quum parvuli nullo sui actu inquine reliquum est ut communi gener mani, a primo homine derivata, teneantur. Insuper, uti optime jam tempore argumentabatur Au nus, exorcismi in Baptismo se adhiberi consueverunt, qui eo guntur ut satanæ potestate eripi baptizandi : cui certe nonnisi ot ginis labem infantes subjacere pos « Id tu commemorare timuisti, (e brabat Juliano), tamquam ipse a orbe exsufflandus esses, si huic: flationi, qua princeps hujus mu

quod illi remittuntur, non pro sed aliena peccata. » 4

<sup>(4)</sup> Tertul. de anima c. xxxix. xl.

<sup>(2)</sup> L. de test. animæ c. III.

<sup>(3)</sup> Hom. xii. in Leviticum n. 4.

<sup>(4)</sup> Ep. lix. ad Fidum.

<sup>(5)</sup> Tract. in Ps. cxviii. sub finem.

<sup>(6)</sup> L. 4, n. 67 ad Luc. c. 4. v. 38.

<sup>(7)</sup> L. 7, n. 234 ad Luc. c. 45, v. 24.

<sup>(8)</sup> Apologia David c. 11. Ps. 50, 7.

parvulis ejicitur foras, contradicere voluisses. » 1

117. Probatur 5. ex Pontificum et Conciliorum, quinto ineunte sæculo, decretis in causa pelagiana. Quum enim Pelagio et Cœlestio labem originis negantibus, totus commotus sit orbis christianus, et decreta in eos sint lata a Conciliis Carthaginensibus et Milevitano, et ab Innocentio I., toto probante Episcoporum cœtu, liquet vetustam fuisse et exploratam dogmatis illius fidem. Concilii Ephesini OEcumenici <sup>2</sup> et Concilii Arausicani II., anno 529, licet adjicere auctoritatem.

118. Obj. 1. Lex Adæ data nihil de posteris annuntiabat : ergo Adam non poterat suspicari eos ea comprehendi. Ex tota narratione liquet Deum etiam post culpam nihil de iis protulisse. la Albertus Barnesius, qui animad-vertit Mosen haud dicere Adam de legum et poenarum vi fuisse instructum; nec tantam scientiam homini recens condito convenire contendit. 5

119. Resp. Ipse Barnesius fere eodem spiritu fatetur absurdum esse, ut quis exigat omnia, quæ ex delicto secutura sint, mala prænosci, ad justitiam legis e penæ vindicandam. Magnam fuisse cellus datam primis parentibus scientian affirmat Ecclesiasticus, quod suadet Dei erga hominem, ad sui similitudinem factum, bonitas: nec OEdipo opus erat, ut intelligeret se donis spoliandum, si deliquisset; posteros iis etiam carituros. Quod Moses non referat Deum pœnas posterorum, et corum reatum explicuisse, non obstat: nec enim disserentis more Numen exhibetur : mala autem plurima inde derivata, constat, nam « jugum grave super filios Adam, a die exitus de ventre <sup>matris</sup> eorum usque in diem sepulturæ, in matrem omnium. » 4 Cæterum juxta sententiam, quæ peccatum in priva420. Objicitur 2. Lex nequit obligare eos qui nondum existunt. Peccare nequit quis antequam nascatur.

121. Resp. Nemo certe vel lege ligari, vel peccare potest antequam existat, directe, scilicet, et suo actu. Sed legis datæ capiti humani generis sequelæ possunt ad omnes ejus posteros pertingere, ipsa vi sua et ordinatione divina. Peccare idcirco hi dicuntur latiori sensu, nec enim suo peccarunt actu, et voluntate: sed noxa communi, quam unus admisit, omnium pater, tenentur.

122. Objicitur 3. De Ada tamquam capite humani generis fæderativo omnes homines repræsentante, non loquitur Scriptura, imo nec loqui potuit, quum consensum eorum quorum vices gerit repræsentatio supponat. Ita Barnesius.

123. Resp. Simpliciter, pro sacrorum scriptorum more, refert Moses legem Adæ datam, quem primum fuisse hominum, omnium patrem, etiam narrat. De fœdere et de repræsentatione silet, sicut etiam explicare omittit quæ ad posteros fluxerint ex Adæ actu mala. Cæterum innotuerat jam ex pristina traditione et tristi experientia hæreditaria noxa, quam plorat Job, David, Ecclesiasticus, et quam Apostolus lucide declarat. De vocibus non est lis, sed de re ipsa quam certe Scriptura testatur. Non eo sensu profecto repræsentavit Adam genus humanum, quo delegatus a populo ut eius consulat utilitatibus; sed tamquam pater, fons et origo. Nullo fœdere

tione justitiæ originalis statuit, opus non erat ut Adam nosceret posteros lege sibi data comprehendi: poterat enim Deus, solo suo arbitrio, et arcano decreto, facere ut dona illa gratuita denegarentur generi humano, capite ea sua culpa amittente.

<sup>(</sup>i) L. Il. contra Julian. c. II.

<sup>(2)</sup> Can. iv. apud Harduin. t. 1. col. 1623.

<sup>(3)</sup> In c. v. ad Rom.

<sup>(4)</sup> Eccl. xl. 1.

opus erat, nullo aliorum consensu; sed quæ libere tribuit Deus, posteris communicanda, ex conditione ab Ada servanda pendere voluit; qua violata, ipse gradu dejectus est, et ita factum ut posteri ejus, humiliori loco nati, a Deo haberentur alieni.

124. Objicitur 4. Apostolus ad Romanos in eo totus erat, ut ostenderet, tum Judæos, tum Gentes, indigere salvatore, quippe qui omnes plurimis se inquinaverant delictis, illi quidem legis Mosaicæ præcepta violando, hi legem naturalem. Adamum autem ostium peccato aperuisse dicit: eum scilicet omnes quotquot peccarunt secuti sunt. Factum notissimum testatur: modum non explicat, nec enim de imputatione, pravitate totali, vel imitatione loquitur. Ita Barnesius.

125. Resp. Utique ostendit Apostolus ex flagitiis quibus Judæi et Ethnici inquinati fuerant, opus esse salvatore: sed in argumento progressus, aliam affert rationem ex noxa omnibus, « etiam qui non peccaverunt in similitudinem prævaricationis Adam, » communi, deductam. Quotquot moriuntur pœnas luere peccati affirmat, eosque omnes peccato idcirco teneri. Factum utique testatur; omnes scilicet peccasse; unius delicto omnes mortuos esse; illud in omnes permeasse homines in condemnationem. Vis vocum toties repetitarum ea plane est, ut omnes homines peccasse censendi sint. ex eo ipso quod Adam illud unum delictum admiserit. Verbis ludunt qui dicunt Apostolum difficultatem metaphysicam haud evolvere, et nullam theoriam præbere; dicit enim, et iterum iterumque inculcat, ipso unico Adæ delicto omnes constitutos esse peccatores, reosque mortis. Si de facto statuendo, quod omnes rationis compotes sua culpa deliquerint, hic ageretur, non opus erat Adæ unum peccatum toties in medium afferre. Si coccasione peccati esset sermo, no deerant Apostolo verba quibus sua explicaret mentem; nam de concur scentia postea agens, dicit peccatn occasione accepta, omnem in se op ratum esse concupiscentiam. 4 Qui de imputatione, pravitate totali, v imitatione Apostolus non loquatur, 1 obstat, quum dicat plane unius pecca omnes homines in condemnatione venisse: 12' iris xapanticuator dis xamaticuator un saranticuator.

126. Obj. 5. Apostolus dicendo morte ante legem mosaicam regnasse etia in eos qui non peccaverunt in sim litudinem prævaricationis Adam, m nifesto ostendit omnes eo reatu hau teneri: omnes quippe ante legem d tam rei tenebantur ob violatione legis naturæ: sed illi tantum Ad peccanti adsimilabantur, qui præcep divina exterius sibi data transgredibantur. Mens igitur Apostoli est: Quo quot ante legem mosaicam vixerun Adæ prævaricationem haud sunt im tati : attamen in eos dominata e mors, quæ peccati est pæna : era peccati rei erant, ob legem naturale violatam.

127. Resp. Non eo loci laborat Ap stolus ut legem naturalem statua quam secundo capite præclare ja demonstraverat. 2 Omnes hic pecca reos dicit, utpote mortis lege adsta ctos; quæ in homines universos ser per dominata est, etiam ante data legem, in eos ipsos qui Adæ præv: ricationem nullo suo actu fuerant im tati. Profecto si ad adultos sua volui tate peccantes verba Apostoli restris gantur, deficiet argumentum quod e mortis universalitate ad universalita tem peccati demonstrandam desun psit: magnus enim est eorum qui ant usum rationis moriuntur numerus, qu ea in hypothesi peccato omni careren

Ergo vel peccatum originis admittendum, vel Apostoli demonstratio infirma agnoscenda erit. Perrone post Toletum Apostolum ita explicat, ut peccatum ante datam legem mossicam haud imputatum intelligatur, quatenus pœnas quas ferebat lex illa haud secum ferebat. Quod igitur mors hominibus dominaretur, factum est ob peccatum a primo homine admissum, quod toti bumano generi commune habebatur. 128. Obj. 6. Inter Adamum et Chri-

stum oppositio potius quam similitudo reperitur: in eo autem comparatio ab Apostolo instituta continetur, quod Adam, primus homo et peccator, toti bumano generi exemplo suo et culpa fuerit peccandi occasio: Christus autem universis illi credentibus sit gratize et salutis auctor.

129. Resp. Re quidem vera si Adam nobis nonnisi exemplo nocuerit, deerat fundamentum comparationi quam adeo diligenter persecutus est Apostolus: quapropter mirum non est eos qui Originis peccatum negant, nullam fere similitudinem, vel levissimam, 2 agnoscere. Disputationem idcirco satis obsturam dicit Rosenmüller, Apostolum ad mentem Judæorum loqui intellises. Cæterum lux fulget clarissima, esimilitudo patet, dogmate hæreditanæ noxæ admisso; sicut enim Adam unico suo actu se totumque genus humanum omni dono præclaro gratiæ spoliatum reliquit, unde fit, jut quotquot ab eo sunt progeniti, ejus teneantur delicto; ita et Christus, semel se <sup>oblato</sup>, humanæ suæ naturæ gloriam Promeritus est, humano vero generi fratiam et salutem, cujus sunt participes quotquot illi in baptismo renascuntur, et fide et dilectione adhærent. Juxta Ermeniæ leges ea certe est præferenda interpretatio, quæ seriei orationis convenit, et qua posita scriptor

sacer inania verba protulisse non videbitur.

130. Obj. 7. Sicut Christus salutem non attulit, nisi iis qui eum Salvatorem agnoscunt et fide amplectuntur, ita nec Adam interitus fuit causa, nisi iis qui eum peccando imitantur. Æque extenditur salus et interitus: « Sicut in Adam omnes moriuntur, ita et in Christo omnes vivificabuntur.» <sup>5</sup>

131. Resp. Comparatio non exigit ut singula ad amussim ex utraque parte conveniant: satis est enim insignem aliquam existere similitudinem. Profecto Christus omnes suo sanguine redemit. quos Adam suo inquinaverat peccato. copiosamque dedit redemptionem, cujus fiunt participes quotquot in eo renascuntur: sed quum spiritualis nativitas a naturali differat, requiritur in adultis fides, una cum aliis animi dispositionibus, ut filii Dei sint. Cæterum vi illius mortis factum est ut universi prorsus homines, ne reprobis ipsis exceptis, resurrecturi sint, adeo ut hic effectus æque pateat ac mors, quæ, Ada peccante, totum genus humanum obstrinxit; quod Apostolus objecto loco tradit : « Quoniam quidem per hominem mors, et per hominem resurrectio mortuorum. Et sicut in Adam omnes moriuntur, ita et in Christo omnes vivificabuntur. »

132. Obj. 8. Quum Julianus Cassianus nuptias malas prædicaret, et execrandam generationem, Clemens Alexandrinus ei, testimonia quæ labem naturæ adstruere videntur objicienti, respondit: « Nullus est a sorde mun» dus, » ait Job, « nec si sit quidem una » dies vita ejus. » Dicant ergo nobis, ubi fornicatus est infans natus? vel quomodo sub Adæ cecidit execrationem, qui nihil est operatus? Restat ergo eis, ut videtur, consequenter, ut dicant malam esse generationem, non

solum corporis, sed etiam animæ, per quam existit corpus. Et quando disit David: « In peccatis conceptus sum, et » in iniquitatibus concepti me mater » mea; » dicit prophetice quidem matrem Evam: sed Eva quidem fuit mater viventium; et si in peccatis fuit conceptus, at non ipse in peccato, neque vero ipse peccatum. » <sup>4</sup>

133. Resp. Locus ille non caret obscuritate: nec enim facile distinguuntur quæ objicit Julianus, ab iis quæ ex sua sententia dicit Clemens. Cæterum testimonia Scripturæ quibus peccatum originis adstruitur, objecta videntur a Juliano ut ipsa generatio inquinata haberetur. Quum reponerent Catholici sordem illam ab Ada derivari, Julianus provocat ut demonstrent, quomodo infans, nihil per se operatus, ea inquinari potuisset? ### P## F## F## Абам пконтики асаг то мибег вестроваг; Utrinque conveniebat infantem esse inquinatum; Catholicis dicentibus eum sub execrationem Adæ cecidisse: Juliano respondente execrationem generationi ipsi, utpote in se malæ, adnecti, idque Davidis testimonio firmante. Ne igitur conceptui ipsi sordem inesse fateretur, visum est Clementi matris nomine Evam intelligere, veluti prophetice Davidis matrem, quæ, quum viventium mater vocetur, posteros suos vivere contendit, nec esse ipsos peccata, imo non esse in peccato, eo sensu quod non generationis vi constituantur peccatores, quamvis procul dubio peccatum geniti contrahant. Profecto Clemens agnovit Baptismum esse lavacrum quo sordes peccati absterguntur: λουτζον μεν , \$ ) » τως άμωςτιως ἀπορροπτομεθα. 2 De Clementis sententia nulla lis mota est a Pelagianis; quamvis vel invitos suffragatores magna industria quæsiverint.

134. Obj 9. Chrysostemus in Wer Apostoli dicit : « At vero ex illies (# inobedientia alterum peccatarem ( titisse : id vero quam (cheecre) a gruentiam, consequentiamque bake Invenietur enim nec pozas quit debere, qui talis fuerit, si quiden: ex se ipse peccator extiterit. Quid tur hoe loco verbum hoc meets significat? mihi videtur tantum significare, quantum illud, obnoxii, ac mortis rei? » 3 « Infa hantizamus, cum non sint coinqui peccato, ut eis addatur sanctitas. stitia, adoptio, hereditas, fratera Christi, ut ejus membra sint. »4

135. Resp. Chrysostomus intell S. Paulum eo loci cum Judgo certa qui salutem ex Christi morte univ sis hominibus offerri mirabatur; qui non magis ultra fidem esset, quan i teritum ex unius delicto comnibes # venire, prout Judgis persuasum & Putat autem eum in morte, que # plicium erat peccati, præcipue insiste utpote notissima, quin de peccate # quo unusquisque tenebatur, diserti loqueretur.quamvis ipsum mortis # omnibus causa: « invenietur enim 1 pænas quidem debere \* \* \* si 4 dem non ex se ipse peccator extiteri Igitur peccatores latiori sumit sens quod censeat Apostolum nondum r plenius pandere; « quod autem quæstionem cadit, est, qua id de ca factum est? sed nondum hoc add neque enim ipsi ad præsens condo nam adversum Judæum constituta | gna est ambigentem ac deridente quem per unum justitiam factam e vult. » 5 Quidquid sit de hac ratio explicandi mentem Apostoli, com Chrysostomo adeo fuisse persuas peccato unumquemque inquinari, mortem omnino ejus pœnam haber

<sup>(1)</sup> Strom I. iii. n. xvi.

<sup>(2)</sup> L. 1. Pædagog. c. vi. sub initium.

<sup>(3)</sup> Hom. z. in Ep. ad Rom.

<sup>(4)</sup> Hom. ad Neophytos.

<sup>(5)</sup> Hom. x. in Ep. ad Rom.

· Liquet quod non ipsum peccatum quod a legis transgressione ortum est, sed illud quod ab Adam inobedientia: ipsum illud, inquam, peccatum erat, quod omnia perdebat; et quænam rei hujus probatio fuerit? nempe quod omnes ante legem interirent. » 4 Altero in loco objecto Chrysostomus effectus Baptismi effert, quum præter remissionem peccatorum, quæ quis adultus patraverit, plurima tribuat dona et privilegia. Id parvulorum baptismate illustrat, nec enim ad suorum peccatorum remissionem baptizantur, quamvis procul dubio baptismus illis ad remittendam noxam originis conferatur. Cæterum Pelagiani perperam reddiderunt textum, uti illis olim exprobra-Vit Augustinus : Sià revre nai ra maisia Aurijouer nairos emagrimara en inorra. « Vides certe non ab eo dictum esse mrvulos non coinquinatos esse peccato. sive peccatis; sed non habere peccata: intellige propria, et nulla contentio est. At inquies : Cur non ipse addidit propria? Cur putamus, nisi quia dispuans in catholica Ecclesia, non se aliter intelligi arbitrabatur, tali quæstione nullius pulsabatur, vobis nonm litigantibus securius loquebatur. » <sup>1</sup> Profecto Chrysostomus alias dicit: · Deus in regenerationis lavacro menm gratia tangit, radicale peccatum evellit. » 5 « Quando Adam peccavit ind grande peccatum, et omne genus hominum in commune damnavit, de merore poenas luebat. » 4 Alia plura clusdem sancti Doctoris testimonia laudat Augustinus, eumque ostendit concordem cæteris Patribus in hoc dogmate, quod merito habet præcipuum : · Hoc autem unde nunc agimus, ad ipsa fidei pertinet fundamenta. Quisquis in Christiana fide vult labefactare quod scriptum est, a Per hominem

136. Obj. 10. Abhorret ab omni humanitatis sensu ut totum humanum genus, uno Ada peccante, damnatum censeatur.

137. Resp. Latiori sensu damnatio est illa humani generis conditio, qua donis supernaturalibus spoliatum est. et gloriæ cœlestis fruendæ spe. Nihil nos cogit ut posteros Adæ ob unicum illud peccatum suppliciis inferorum cruciandos existimemus. Rationi autem certe non repugnat, ut Deus homini rebelli dona gratis concessa subducat, ejusque posteros iis carere velit, quæ nullo suo jure possent sibi vindicare. Cæterum si quid durum nimis ex peccati originis dogmate sequi videatur, judicia Dei æqua esse credendum est, gratoque animo remedium donumque, in Christo oblata, sunt excipienda.

458. Obj. 11. Si nascamur peccato inquinati, quod nullatenus a nostra pendet voluntate, Deus duræ illius conditionis auctor habendus erit, qua filii sumus iræ, divinæ ultioni obnoxii. 6

139. Resp. Deus naturæ est auctor: quod autem hæc labe peccati inquinetur, Adæ culpa contigit, non Dei decreto: in eam scilicet conditionem ipse lapsus in causa fuit, cur posteri ejus ei subjacerent. Ordinatione divina æquissima factum est, ut totius generis humani sors felix vel infausta ex obedientia Adæ penderet: nec enim illis denegabantur debita, sed quæ gratis concessa sunt, ex summa donantis munificentia. Filii quidem iræ

<sup>&</sup>quot; mors, et per hominem resurrectio " mortuorum, sicut enim in Adam " omnes moriuntur, ita et in Christo " omnes vivificabuntur: " totum quod in Christum credimus auferre molitur." "

<sup>(</sup>i) Hom. x. in Ep. ad Rom.

<sup>(2)</sup> Aug. contra Julianum Pelag. l. 4. n. 22. t. 10.

<sup>(3)</sup> Chrys. hom. iv. in 4 ad Cor.

<sup>(4)</sup> Ep. ad Olympiam.

<sup>(5)</sup> Aug. contra Julian. l. 1. n. 22.

<sup>(6)</sup> Umtarian Miscellany, vol. I. p. 454.

nascimur, iis donis spoliati, quæ filiis dilectionis concessurum se decreverat Pater beneficus: sed non constat ultionem aliquam eos manere qui decesserint solo peccato originis maculati. <sup>4</sup>

140. Obj. 12. Absurdum est homines reos teneri ob Adæ culpam ante sex millia annorum admissam. <sup>2</sup> Quod si dicantur alias rei, quam vere ac proprie, frustra, imo perniciose vox illa adhibetur.

141. Resp. Manifestum est discrimen inter reatum peccati personalis, et eum quo quis ratione originis tenetur. Verus tamen est uterque, nam anima hæreditaria noxa adstricta Deo est mortua, omni jure ad regnum cœleste carens. Hujusmodi reatum contrahi ab iis qui per sæculorum seriem ab Ada nascuntur, absurdum non est; nascendo enim inter ejus posteros recensentur, noxa idcirco gravati, quam i pse, caput generis humani, admisit.3 Quod si quis velit labem hanc originis cum labe peccati personalis confundere, ut facilius dogma impugnet, nobis ignoscendum, qui dogmate admisso, discrimen manifestum agnoscunt. Nec ideo frustra, vel perniciose rei dicimur, et credimur.

142. Obj. 13. Omnis morum regula tollitur, innata et totali hominis pravitate admissa.

143. Resp. Non docet Ecclesia tantam naturæ depravationem, qua boni moralis tollitur facultas, vel libertas a malo abstinendi; quamvis homo lapsus nil quod ad salutem conducat aggredi possit absque gratiæ auxilio. Manet igitur morum regula, quia ipsa labes originis peccatum actuale non inducit, nisi libero voluntatis consensu. Quæ Presbyteriani, Episcopales aliique se-

(4) Dura illa placita Presbyterianis arriserunt:
« All mankind, by their fell, lost communion
with God, are under his wrath and curse, and so
made liable to all the miseries of this life, to
death itself, and to the pains of hell for ever. »

ctarii de totali hominis pravitate tradunt, a dogmate Catholico de labe ipsa originis sunt omnino distinguenda.

CAPUT IV.

DE HOMINE LAPSO.

144. Universum genus humanum originis labe infici ostendimus : cui tamen dilucide explicandæ nos impares profiteri cum Augustino haud gravati sumus: nec mirum rem certo divina revelatione constare, quamvis eius natura non plene innotescat. Effectus ejus facile quidem dignoscuntur: inde enim fit, ut infirmi nascamur, ærumnis mortique obnoxii, fomite etiam vitiorum, quem concupiscentiam vocant. in nobis accenso. Sunt ex Theologis qui. Augustini prætexentes auctoritatem, concupiscentiam cum reatu mortis æternæ peccatum originis esse censent; aliis e S. Thomæ schola, eam materialem peccati hujus partem, privationem vero justitiæ originalis formalem designantibus. Lutherani et Calviniani ipsam esse peccatum originis contendebant, adeo ut vere et proprie, etiam in renatis, peccati haberet rationem, omnesque ejus motus peccata forent. Hunc errorem, sententiis scholarum illæsis, anathemate damnaverunt Tridentini Patres: « Si quis per Jesu Christi Domini nostri gratiam, quæ in Baptismate confertur, reatum originalis peccati remitti negat : aut etiam asserit non tolli totum id quod veram et propriam peccati rationem habet; sed illud dicit tantum radi, aut non imputari; anathema sit. In renatis enim nihil odit Deus : quia nihil est damnationis iis, qui vere conse-

Assembly's Shorter Catechism. 2. 19.

<sup>(2)</sup> Unitarian Miscellany, p. 163.

<sup>(5) «</sup> That their condition may be affected by the conduct of Adam, has nothing in it impossible or unreasonable. » — Ibid.

pulti sunt cum Christo per Baptisma in mortem. Manere autem in baptizatis concupiscentiam, vel fomitem, hæc Sancta Synodus fatetur, et sentit.... Hanc concupiscentiam, quam aliquando Apostolus peccatum appellat, Sancta Synodus declarat Ecclesiam Catholicam numquam intellexisse peccatum appellari quod vere et proprie in renatis peccatum sit, sed quia ex peccato est, et ad peccatum inclinat. Si quis autem contrarium senserit, anathema sit. "

145. Quæ allegarunt Protestantes Scripturæ testimonia ut probarent concupiscentiam ipsam, etiam in renatis, peccatum esse, eam quam tribuit Concilium Tridentinum excipiunt explicationem; scilicet proclivitas ad peccandum peccatum aliquando dicitur. quum ex peccato sit. Eam quam justi ipsi in se experiuntur pugnam descri-Pail Paulus, verbis vehementioribus usus, ut tentationum exprimeret molestias; satis tamen indicans peccatum Milum repugnantibus viriliter esse. mm e nihil nunc damnationis est iis. qui sunt in Christo Jesu, qui non sewdum carnem ambulant. Lex enim spiritus vitæ in Christo Jesu liberavit lege peccati et mortis. » 2 Quod attem ploret se peccato subjici, sicut www venundatum domino, motuum ibidinis vehementiam exprimit; sed plane significat se repugnantem haud esse reum : « Nunc autem jam non es operor illud, sed quod habitat in me peccatum. » 5 Profecto S. Jacobus, sicut et Paulus, concupiscentiam peccati causam declarat : « Unusquisque vero tentatur a concupiscentia sua abstractus et illectus. Deinde concupiscentia cum conceperit, parit peccatum. » <sup>6</sup>
146. Amissum esse penitus primi

hominis peccato humanæ voluntatis liberum arbitrium asseruerunt Lutherus, Calvinus, et deinceps Jansenius. Celebris est Lutheri liber « de servo arbitrio. » quem adversus Erasmum arbitrii vindicem edidit : quo duriora contineri fatetur Walchius, adeo ut visus sit, ac si « homini plane omne liberum arbitrium denegaverit, non alienus ab eorum sententia, qui inevitabilem quamdam necessitatem inducant. » 6 Calvinus passim eam tradit, verborum ambagibus nonnumquam tamen usus. 6 Equidem, uti adnotat Walchius, « qui sane ex decretis divinis absolutis cuncta derivant, non possunt non inevitabilem necessitatem admittere, hominemque omni privare libertate. » 7 Nec tamen gravabatur Calvinus hominem a coactione, seu vi externa, qua voluntas invita moveretur, liberum fateri: « Liberi ergo arbitrii hoc modo dicetur homo, non quia liberam habeat boni æque ac mali electionem, sed quia male voluntate agit, non coactione. Optime id quidem : sed guorsum attinebat rem tantulam adeo superbo titulo insignire? Egregia vero libertas, si homo quidem non cogitur ad serviendum peccato: si tamen est identification, ut vincta teneatur peccati compedibus eius voluntas. » 8 Jansenius verbis aliis idem docuit: voluntatem enim agi delectatione terrena necessario, nisi prævaleret delectatio cœlestis, dixit; coactionem, haud vero necessitatem libertati repugnare asserens cum Bajo. Presbyteriani hodierni idem sentire videntur: 9 quamvis na-

<sup>(1)</sup> Sess. v. c. 5. (2) Rom. viii. 4.

<sup>(3)</sup> Ibid. vii. 47. (4) Jac. i. 14.

<sup>(5)</sup> Introd. ad libros Lutheranæ Ecclesiæ Symbolicos I. 4. c. vii. p. 780. Vide ipsa Lutheri verba edata a Mohler Symbolik I. i. c. i. §. 2. p. 44. not.

<sup>(6)</sup> Instit. I. ii. c. ii.

<sup>(7)</sup> latrod. l. 1. c. vii. p. 780.

<sup>(8)</sup> Inst. l. ii. c. ii. n. 7.

<sup>(9) «</sup> Nor is violence offered to the will of the creatures. » Confession of faith, c. iii. n. 4. Vide etiam c. ix. 4. « God hath endued the will of man with that natural liberty, that is neither forced, nor by any absolute necessity of nature determined, to good or evil. »

turalem necessitatem, scilicet quæ ex naturæ constitutione provenit, etiam excludant.

147. Concilium Tridentinum libertatem humanam vindicavit, hoc edito canone: « Si quis liberum hominis arbitrium post Adæ peccatum amissum et extinctum esse dixerit, aut rem esse de solo titulo, imo titulum sine re, figmentum denique a satana invectum in Ecclesiam; anathema sit. » 1 Quum nomen retineret Jansenius, re negata, contendens scilicet libertatem a necessitate qua delectatur voluntas non requiri in præsenti hominis conditione, ut reus habeatur, Innocentius X. hæreticam declaravit propositionem : « Ad merendum vel demerendum in statu naturæ lapsæ non requiritur libertas a necessitate, sed sufficit libertas a coactione. » 2 Inepte quidem prædicatur voluntatis a coactione immunitas: nam coactio, quum sit vis externa adversa, in voluntatem nullatenus cadere potest. repugnat quippe velle simul et nolle: « Etenim violentia proprie dicta, quæ voluntatem ipsam perimit, fictum est aliquid, neque extat uspiam; neque facit, aut operatur aliquid, quia nihil est, uti nec illa omnia quæ ad contradictionem implicata dicuntur. » Ita præclare Petavius. 5 Ipsi qui fato omnia regi contendebant Stoici; vel qui homines, brutorum animantium instar. instinctu quodam et naturæ impulsu dicebant agi; vel qui Dei decreto et prædestinatione singulos actus definiri putabant Calviniani, non eam sustulerunt libertatem, quæ est a coactione: fatebantur enim hominem velle, et sibi volendo complacere; in eo errantes, quod arbitrium voluntatis et electionem negarent. Hanc agnoscat necesse est quicumque liberum hominem ex animo prædicat.

Propositio.

Liberum hominis arbitrium Add peccato amissum vel extinctum nca est: sed homo lapsus vere liber = a necessitate.

148. Probatur 1. ex Scriptura. P Isaiam dixit Deus : « Si voluerit et audieritis me, bona terræ com detis. Quod si nolueritis, et me ad cundiam provocaveritis: gladius den rabit vos. » 4 Hæc, quorum simillar testimonia passim occurrunt, indica volendi vel nolendi facultatem pene homines esse, adeo ut pro suo arb. trio velint, vel nolint, ad voluntatis exercitium nulla causa necessario determinati. Illuderet sane Deus hominibus, eos vocibus hujusmodi alloquendo: et haud absque injuria minaretur pænas se irrogaturum, ipsis suo arbitrio haud utentibus, sed subjacentibus necessitati.

149. Ecclesiasticus dicit: « Deus ab initio constituit hominem, et reliquit illum in manu consilii sui. Adjecit mandata et præcepta sua : si volueris mandata servare, conservabunt te, el in perpetuum fidem placitam facere. Apposuit tibi aquam et ignem : ad auod volueris, porrige manum tuam Ante hominem vita et mors, bonun et malum : quod placuerit ei, dabitu illi. » 8 Quum sacer scriptor legenten alloquatur, liquet hominem lapsum e pro arbitrio agendi facultate frui quod illusorie et falso diceretur, si ne cessitate quacumque determinaretui 150. Caino cædis reo dixit Deus

450. Caino cædis reo dixit Deus « Quare iratus es? et cur concidit fa cies tua? Nonne si bene egeris, reci pies? sin autem male, statim in foribu peccatum aderit? Sed sub te erit appetitus ejus, et tu dominaberis illius.

ואלידי תשוקתו ואתה תמשל-בו

<sup>(1)</sup> Soss. vi. can. S.

<sup>(9)</sup> III. prop. Jans.

<sup>(5)</sup> De opere sex dierum I. iii. c. iii. n. ix.

<sup>(4)</sup> Isaim i. 19.

<sup>(5)</sup> Eccli. xv. 44.

<sup>(6)</sup> Gen. iv. 7.

Ipsæ voces adhibitæ sunt ut mulieris viro subjectio declararetur. ¹ Dominatur igitur homo lapsus peccato, illudque pro arbitrio complectitur, vel respuit.

151. Probatur 2. Patrum auctoritate. Cyrillus Alexandrinus: « Sui juris est, et ad id quod sibi visum est, soluta cujusvis hominis est mens. Quare licet malis legibus quidam ad id quod reclum non est, instituti sint, ad meliora facile se transferent et utilia, si velint. cum naturæ legibus ad turpia non sint allegati, neque necessariis quibusdam attractionibus præter voluntatem cogantur. Sed, ut dixi, licet ipsis libere transferri ad id quod melius est. » 2 · Mud igitur maximopere considerandum est, quia rationali creaturæ liberam potestatem Creator largitus est. et suæ voluntatis habenas cuique commisit, ut in eo sit quicquid probaverit eligere. » 3

152. Chrysostomus: « Propterea te Deus liberi arbitrii fecit, ut ne post-modum expostules cum ipso, tamquam Decessitate constrictus. » 4

153. Basilius: « Unicuique nostrum intusinest statera quædam a Conditore Netro fabricata, in qua rerum natura discerni potest : « Posuit , » inquit Dest. xxx. 15, « ante faciem tuam vitam odmortem, bonum et malum, » natu-78 duas invicem oppositas. Eas tu ex adverso privato in judicio tuo et examine ponderato. Expende diligenter quid tibi magis expediat, utrumnam temporariam eligere voluptatem, et per ipsam mortem consequi sempiternam, an laborem et perpessionem, quæ inest in exercitatione virtutis eligentem eam adhibere conciliatricem æternæ vitæ.» Genethliacos refellens, ait: « Quarum rerum domina est uniuscujusque no-

strum voluntas (hoc est, studiorum virtutis aut vitii) illarum etiam causas coelestibus attribuunt. » Ω<sup>7</sup>, ε προαέριστε εκάστου έμων χυρία (λέγω δ'ε των επιτεδευμάτων άριτλε ε κακίας) καὶ τάντων τὰς ἀιτίας τοις έυράνιοις συνάπτουστι. 6

454. Optatus Milevitanus: « Denique voluntas habet pœnam, necessitas veniam. Homicida scelus, dum nemo cogit, potest et facere, potest et non facere. Adulterium mœchus, dum deforis nemo compellit, potest admittere, potest et non admittere; et cætera hujusmodi, in quibus liberum habetur arbitrium. » 7

135. Epiphanius, Isaiæ testimoniorecitato, animadvertit: « Ex quo perspicue illud, ac citra dubitationem efficitur, liberum arbitrium homini a Deo esse concessum, cum ita per se dixit: « Si volueritis, et si nolueritis; » adeo ut bene agere, vel malas res concupiscere in illius arbitrio sit relictum. » <sup>8</sup>

456. Cyrillus Hierosolymitanus: «Liberi arbitrii est anima. Et diabolus suggerere quidem potest; necessitatem vero afferre non potest. Proponit tibr stupri cogitationem. Si vis, eam admisisti, si non vis, non admisisti. Si enimnecessitate impulsus, stuprum faceres, cur gehennam pararet Deus? » 9

457. Hieronymus: « Liberi arbitriinos condidit Deus, nec ad virtutes, nec ad vitia necessitate trahimur. Alioquin ubi necessitate est, nec damnatio nec corona est. » <sup>10</sup> Quum his verbis abuterentur Pelagiani, ea se toto corde amplecti significavit Augustinus, gratiæ auxilio opus esse animadvertens: « Quis non agnoscat? quis non toto corde suscipiat? quis aliter conditamhumanam neget esse naturam? » <sup>14</sup> Alibi

<sup>(1)</sup> Gen. iii. 16.

<sup>(2)</sup> L viii. contra Julianum.

<sup>(3)</sup> In Joan. 1. ix. c. x.

<sup>(4)</sup> Hom. ziv. in 4. ad Cor.

<sup>(8)</sup> In hom. ad Ps. lxi.

<sup>(6)</sup> Hom. vi. in Hexam. n. 7

<sup>(7)</sup> L. vii. de Schismate Donatistarum.

<sup>(8)</sup> Hær. xvi. (9) Catechesi iv.

<sup>(10)</sup> L. adv. Jovinian. n. 5. ed. Vall.

<sup>(11)</sup> L. de nat. et grat. c. lxv. n. 78.

dicit: « Revelavit autem nobis (*Deus*) per Scripturas sanctas esse in homine liberum voluntatis arbitrium.» <sup>4</sup>

158. S. Prosper: "Qui dicit, quod liberum arbitrium in homine nihil sit.... non est Catholicus."

159. S. Thomas Aguinas : « Quidam posuerunt, quod voluntas hominis ex pecessitate moveatur ad aliquid eligendum; non tamen ponebant quod voluntas cogeretur: non enim omne necessarium est violentum, sed solum id, cuius principium est extra, unde et motus naturales inveniuntur aliqui necessarii, non tamen violenti..... Hæc autem opinio est hæretica: tollit enim rationem meriti et demeriti in humanis actionibus. Non enim videtur esse meritorium, vel demeritorium, quod aliquis sic ex necessitate agit, quod vitare non possit. Est etiam annumeranda inter extraneas philosophiæ opiniones, quia non solum contrariatur fidei, sed subvertit omnia principia philosophiæ moralis. Si enim non sit liberum aliquid in nobis, sed ex necessitate movemur ad volendum. tollitur deliberatio, exhortatio, præceptum, et punitio, et laus et vituperium, circa quæ moralis philosophia consistit. » <sup>5</sup> Et alias : « Absque omni dubitatione hominem arbitrio liberum ponere oportet. Ad hoc enim fides adstringit, cum sine libero arbitrio non possit esse meritum, vel demeritum, justa pœna, vel præmium. » 4

160. Probatur 3. ex humani generis consensu: quamvis enim sint qui pravis principiis imbuti, libertatem negent, universi fere homines eam agnoscunt: sentiunt quippe absque ea peccari non posse: « Etiamne hi libri obscuri » inquiebat Augustinus, Manichæis respon-

dens» mihi scrutandi erant, unde discrem, neminem vituperatione suppl ciove dignum, qui aut id velit que justitia velle non prohibet, aut id ne faciat quod facere non potest? Nonr ista cantant et in montibus pastores et in theatris poetæ, et indocti in ci culis, et docti in bibliothecis, et m gistri in scholis, et antistites in sacr tis locis, et in orbe terrarum gent humanum? » <sup>8</sup>

161. Probatur 4. ex intimo cuiuscur que sensu: unusquisque quippe sent se nulla necessitate impelli, sed s actus esse dominum, adeo ut age vel non agere possit, vel contrariu elicere actum. Intimo hoc sensu di cernuntur motus indeliberati, qu cohibere non possumus, ab iis q deliberate flunt. Nec intimius certius novimus et sentimus nos esse, qua hac pollere facultate agendi vel no agendi. 6 Item quisque intime sent meritum culpamve in iis non reperil quæ ex naturæ necessitate contingunt par autem est ratio undecumque ne cessitas oriatur, et quæcumque s animi delectatio, si et ipsa ex nece sitate proveniat. Ouum igitur homine neccantes mordeat conscientia, ber agentes vero probet, liquet unun quemque intimius sentire se liberu esse ab omni absoluta necessitate.

162. Obj. 1. Apostolus se necessita premi queritur: « Quod enim opero non intelligo; non enim quod vol bonum, hoc ago; sed quod odi m lum, illud facio. \* \* \* Video aute aliam legem in membris meis, repi gnantem legi mentis meæ, et capt vantem me in lege peccati, quæ est i membris meis. » 7

163. Resp. Pugnam carnem inter

<sup>(4)</sup> L. de grat. et lib. arb. c. is.

<sup>(2)</sup> In resp. ad cap. Gall. Sent. 6.

<sup>(5)</sup> Quest. vi. de malo, art. unic.

<sup>(4)</sup> Qu. 24. de verit. art. 1.

<sup>(5)</sup> Aug. l. de duabus animabus c. xi. n. 13.

<sup>(6)</sup> a C'est ma propre volonté, je le sais, je sens, et je le connais aussi certainement, que suis convaincu de mon existence. » Jacquelot, si l'existence de Dieu. Diss. II. c. viii.

<sup>(7)</sup> Rom. vii. 23.

spiritum Apostolus describit, de qua alias dicit : « Caro concupiscit adversos spiritum, spiritus autem adversus carnem. » 1 De motibus indeliberatis. uti aiunt, concupiscentiæ loquitur, mibus voluntatem repugnare declarat: proinde non favet Jansenianis aliisve voluntatem necessario complacentem sibi in malo statuentibus.

164. Obi. 2. De iis qui resistunt veritati dicit: « Resipiscant a diaboli laqueis, a quo captivi tenentur ad ipsius voluntatem. » \* Id de lapsis hominibus universe dicere licet.

165. Resp. Specialis fuit Apostolo ratio de iis id asserendi, quippe repugnando veritati sese mendaciorum pati manciparunt : de quibus proinde vere cum Bernardo dicimus : « Voluntas est, quæ se, cum esset libera, servam fecit peccati peccato assentiendo. » 8 166. Obj. 3. Augustinus ait: « Libero arbitrio male utens homo et se perdidit et ipsum. » 4 « Postquam libera autem ipse voluntate peccavit, nos in necessitatem præcipitati sumus, qui th ejus stirpe descendimus. » 8 « Quia pecavit voluntas, secuta est peccanem peccatum habendi dura necessi-128.36 « Multum erras, qui vel necessitaten nullam putas esse peccandi, vel am non intelligis illius peccati esse penam, quod nulla necessitate commissum est. » 7

167. Resp. Augustinus liberi arbitrii nomine aliquando intelligebat libertalis illam perfectionem, qua voluntas adhuc integra, nullo irretita impedimento, ad Deum facile ferebatur. Illud plorat amissum : « cum libero peccatur arbitrio, victore peccato amissum est liberum arbitrium. » 8 « Liberum arbitrium ad diligendum Deum primi peccati granditate perdidimus. » 9 « Quis postrum dicat quod primi hominis peccato perierit liberum arbitrium de humano genere? Libertas quidem perlit per peccatum, seu illa, quæ in paradiso fuit, habendi plenam cum immortalitate justitiam, propter quod natura humana divina indiget gratia. dicente Domino: « Si vos Filius libera-» verit, tunc vero liberi eritis: » utique liberi ad bene justeque vivendum. »40 Necessitas peccatum habendi, de qua Augustinus loquitur, orta ex peccato Adæ, est ipsa noxa hæreditaria, quæ etiam necessitatem quamdam moralem, vagam quidem et indeterminatam, in culpam aliquam incidendi secum fert. Cæterum sæpissime dixit. « nos non necessitate, sed voluntate peccare. » 44 lilud quod contra Fortunatum Manichæum disputans dixit. nos Ada peccante in necessitatem præcipitatos, illustrat consuetudinis pravæ exemplo; hæc scilicet libere contrahitur, sed vim quamdam, quæ necessitatis instar est, secum fert. Subjungit idcirco statim post verba objecta: « Potest autem unusquisque nostrum. mediocri consideratione, invenire verum esse quod dico. Hodie namque in nostris actionibus, antequam consuetudine aliqua implicemur, liberum habemus arbitrium faciendi aliquid, vel non faciendi. Cum autem ista libertate fecerimus aliquid, et facti ipsius tenuerit animum perniciosa dulcedo et voluptas. eadem ipsa consuetudine sic implicatur, ut postea vincere non possit, quod sibi ipsa peccando fabricata est. » 12

168. Obj. 4. Homo lapsus innatæ cupiditati obsequens voluntarie agit. ideoque libere, quamvis non valeat voluntatis delectationem cohibere.

<sup>(</sup>i) Gal. v.17. (2) II.Tim. ii. 26. (5) Serm. 81. in Cant. n. 7. (4) In Enchiridio c. 30, t. vi.

<sup>(5)</sup> Disp. II. contra Fortunatum n. 22.

<sup>(6)</sup> L. de perfect. just. c. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>7)</sup> L. i. op. imperf. c. 103.

VOL. II.

<sup>(8)</sup> In Enchir. c. 30.

<sup>(9)</sup> In Ep. ad Vitalem 217. c. 1.

<sup>(10)</sup> L. 1. contra duas epist. Pelag. c. 2.

<sup>(11)</sup> L. 3. de lib. arb. c. 3.

<sup>(12)</sup> Disp. II. contra Fortunatum Manich. n. 22.

ă

160. Resp. Oui eupiditati obsernitur voluntarie et libere agit; sed non ideo libere, quia voluntatis quaecumque delectatio sentitur; nam si consensum denegare haud potuisset, libere non ageret : libertas quippe voluntatis electionem, et dominium sui actus exigit. Accurate Nemesius, Syrus sæculo quarto exeunte scriptor, animadvertit: « Quod si appetitio quoque necessitate sequitur, ubi tandem liberum erit arbitrium? Etenim liberum sit oportet quod sui juris est arbitrium. Esset autem liberum, si iisdem circumstantibus, in nostra esset potestate aliquando appetere, aliquando non appetere. Quod si necessitate quadam sequitur appetitio, perspicuum est etiam fato appetitionem fleri, tametsi a nobis flat. ac secundum naturam nostram, et impulsionem, ac judicium nostrum. » 4 Verbis ludunt qui voluntarie et libere aliquando confundunt, aliquando distinguunt, ut vocum ambiguitate abutentes, veterum Patrum testimonia ad novitias opiniones tuendas adhibeant. Populari usu voluntarie et libere idem sonant, prout etiam ante ortam Jansenianam hæresim plerumque absque discrimine usurpabantur : sed quum hujus patronis placuerit post Bajum asserere: " Quod voluntario fit, etiamsi necessario flat, libere tamen fit; » 2 voces accurate distinguendæ sunt, et voluntatis dominium, quo « in utrumque potest, » s omnino exigendum est ut libere dicatur fleri, quod voluntate fit. 4

170. Obj. S. Experientia constat hominom lapsum peccandi subjici ne-

cessitati : sæpius enim quis sibi co placet in malo, et præceps fertur peccatum, judicio et proposito men obstantibus.

171. Resp. Ipsa experientia cons hominem libere suæ voluntatis et sensum, quem retinere posset, pr stare. Quod autem prius derelinqu propositum, et invitus fere labatu voluntatis infirmitatem et veheme tiam concupiscentiæ probat.

#### ANIMADVERSIO DE OPERIBUS HOMINIS LAS

172. Calvino docente, homo adeo corruptus, ut nihil nisi damnabile eo possit prodire. 5 « Stet ergo not indubia ista veritas, quæ nullis n chinamentis quatefieri potest, mente bominis sic alienatam prorsus a Dei ji stitia, ut nihil non impium, contortun fædum, impurum, flagitiosum conc piat, concupiscat, moliatur: cor pecca veneno ita penitus delibutum ut nib quam corruptum fœtorem efflare qui at. » 6 Episcopaliani non satis rec dunt a tristi hoc et horrendo princ pio. 7 Cæterum quum nulla absolu necessitate homo lapsus ad peccandu feratur, sed libero potius præstet arl trio, pronum est deducere non omn ejus actus peccato infici. Equidem r tione pollet, viresque habet naturale quibus bene uti valeat : quamvis no nisi ex gratiæ cœlestis motu aliqu quod ad vitam æternam ducat, cos tare possit, vel inchoare. Quæ virib naturæ facit rationi congrua, nec ul pravo fine vitiata, bona sunt, lice

<sup>(1)</sup> De Natura hominia c. xxxv.

<sup>(#) \$0</sup> Prop. damn. a Gregorio XIII.

<sup>(8)</sup> S. Thomas. t. s. q. 6. a. s. ad s.

<sup>(4) «</sup> Mais parce qu'ici le mot de vouloir est équivoque, il faut remarquer, que suivant leurs pensées, vouloir ne signifie, à proprement parler, autre chose, que consentir à l'action qui se fait, et ne s'y opposer pas, en un mot c'est la faire saus contrainte. \* \* \* Si une pierre qui tombe. si une rivière qui coule, avait la connaissance de

son mouvement, elle serait libre suivant ces p losophes. » Jacquelot. Diss. iii. c. viii.

<sup>(5)</sup> Inst. l. II. c. iii.

<sup>(6) &#</sup>x27;lbid. c. v. sub finem.

<sup>(7) «</sup> Works done before the grace of Chr and the inspiration of his Spirit, are not pleast to God \*\*\* year rather, for that they are I done as God hath willed and commanded the to be done, we doubt not but they have the I ture of sin. » Art. xiii.

sublimioris finis defectu, merito et præmio supernaturali careant. Augustiniani etiam ea hac de causa culpa inquinari contendunt, quam fatentur non esse gravem. Cæteri plerique Theologi culpam et meritum pariter abesse putant. Hinc non dubitant Ethnicos aliquos virtutes morales exercuisse, et peccatores opera vitio vacua aliquando peragere. Profecto Bajana propositio damnata est: « Omnia opera infidelium sunt peccata, et Philosophorum virtutes sunt vitia. » 1 Concilium Tridentinum etiam censuit : · Si quis dixerit opera omnia quæ ante justificationem fiunt, quacumque ratione facta sint, vere esse peccata. vel odium Dei mereri, anathema sit. » 2 Equidem nulla ratio sinit ut quæ congrua sunt morum regulis peccatis actenseantur eo quod a peccatore fiant, qui tamen nullum pravum finem sibi proponit, sed legis cordi insculptæ dictamini obsequitur. Apostolus ait : • Cum enion Gentes, quæ legem non habent, naturaliter ea, quæ legis sunt aciunt, ejusmodi legem non habenks, ipsi sibi sunt lex : qui ostendunt qus legis scriptum in cordibus suis. tetimonium reddente illis conscientia porum, et inter se invicem cogitafionibus accusantibus, aut etiam defendentibus. » <sup>5</sup> Quod autem dicit « Omne quod non est ex fide, peccatum est; » <sup>4</sup> intelligendum plane est de conscientia, seu certa quadam persuasione rem licere; agit enim de idolothytorum esu, quem peccatum inducere affirmat, quoties quis discernens ea, manducat, putans id non licere: ideo damnatur, « quia non ex fide, » scilicet quia mentis judicium actui non respondet.

173. Id igitur certo tenendum est hominis lapsi opera non necessario esse peccata; quamvis haud negandum tantam esse infirmitatem humanam, ut facile ad peccandum labatur: vel enim in vetita nititur, vel quæ permissa sunt pravo fine prosequitur, vel alias plurimum deficit.

474. De pœnis peccati originis, præter mortem et vitæ ærumnas, et amissionem donorum supernaturalium, quæ alias fuissent data, de fide tenendum est vitam æternam, beatitudinem scilicet supernaturalem amissam fuisse, Ada peccante. « Pœna originalis peccati, » inquit Innocentius III., « esf carentia visionis Dei : actualis vero peccati est gehennæ perpetuæ cruciatus. » <sup>5</sup> Cæterum quæ hac in re definita sunt recensebimus in tractatu de Baptismo.

<sup>(1)</sup> Prop. 25.

<sup>(3)</sup> Sess. VI. c. vii. (3) Rom. ii. 11.

<sup>(4)</sup> Ibid. xiv. 23.

<sup>(3)</sup> Decr. l. iii. t. #2, de Bapt.

# PARS IV.

### PNEUMATOLOGIA.

#### CAPUT I.

DE ANGELORUM NATURA ET BOTIBUS.

175. « Angelorum vocabulum, » uti recte animadvertit S. Gregorius M. « nomen est officii, non naturæ. » 1 Ayyelor Græce, אלאם Hebraice nuntius dicitur, quo nomine præcipue designati sunt coelestes spiritus, qui divinas res hominibus nuntiabant. \* Extitit apud Judæos secta Sadducæorum, qui angelos, spiritusve aliquos existere negabant : « Sadducæi enim dicunt, non esse resurrectionem, neque angelum, neque spiritum. » 5 Novissime haud defuerunt inter Rationalistas Germanos, qui angelos existere inficiarentur; quæ de iis sunt dicta ad poeticum ornatum et allegorias referentes. Cæterum in libris historicis Veteris Novigue Testamenti angelorum fit mentio nec allegoriæ locus est in plerisque. De iis sæpius locutus est Christus Dominus. 4 Tota Scriptura locupletia præbet testimonia, quæ recensere non vacat. Vehementer igitur erravit Hobbesius, asserens « angelum, vel nuntium a Deo esse omne id, per quod Deus supernaturaliter præsentiam sive potentiam suam extraordinariam manifestam facit, præcipue

vero in somniis et visionibus. » 5 Liquet enim haud mera phantasmata, sed veros nuntios divinitus missos, spiritus utique cœlestes, angelorum nomine apud sacros scriptores designari. Equidem quum Apostolus comparationem instituat inter Christum et angelos, out illius præstantiam ostendat, quis poterit suspicari hæc mera esse phantasmata? In somplis nonnumquam visi sunt; sed et vigilantibus etiam sese exhibuerunt præsentes, quod in Abrahæ, Lot, et Tobiæ historia videre est. Hinc Augustinus non dubitavit dicere : « esse angelos novimus ex fide. » 7 Scriptores omnes ecclesiastici per omnia sæcula fidem hanc testatam faciunt.

176. De creatione angelorum Moyses tacuit, ea verosimiliter de causa, quod mundi spectabilis originem, et generis humani res gestas præcipuas referre sibi proposuerit; de angelis cæteroquin, quos Israelitæ, ex veteri traditione, agnoscebant, mentionem data occasione facturus. Angelos autem, sicut et cætera quæcumque existunt, Deum habere auctorem et ratio suadet, et fides docet, Apostolo de Filio Dei dicente: « In ipso condita sunt universa in cælis et in terra, visibilia et invisibilia, sive throni, sive domina-

<sup>(1)</sup> Hom. xxxiv. in Evang.

<sup>(2)</sup> Homines nuntii αγγελοι vocantur Num. xx. 44. Jos. ii. 7. Jac. ii. 25. (3) Act. xxiii. 8.

<sup>(4)</sup> Matth. xxiii. 10, axii. 50. Vide Hay, on

Miracles ch. ii.

<sup>(5)</sup> In Leviathan. c. 34. cit. a Ziegler. l. 4. de Angelis §. 74. not. 4. (6) Heb. i. 7.

<sup>(7)</sup> In Ps. ciii. Serm. i. n. 45.

tiones, sive principatus, sive potestates, omnia per ipsum, et in ipso creata sunt. » <sup>1</sup> Merito igitur inter opera Domini in cantico trium puerorum recensentur: « Benedicite omnia opera Domini Domino.... Benedicite angeli Domini Domino... <sup>2</sup>

177. Angelos diu ante spectabilem mundum conditos Græci plerique Patres sentiebant, nonnullis ex Latinis suffragantibus. Hieronymus dicit : « Sex millia necdum nostri orbis implentur anni, et quantas prius æternitates, quanta tempora fuisse arbitrandum est, in quibus angeli, throni, dominationes, cæteræque virtutes servierint Deo, et absque temporum vicibus atque mensuris, Deo jubente, substiterint? » 3 Cæteri plerique cos simul cum mundo creatos crediderunt; 4 quæ sententia jam invaluit, favente Concilii Lateranensis sub Innocentio III. decreto, in quo dicitur « Deus simul ab initio temporis utramque de nihilo condidisse creaturam, et spiritualem, et corporalem, angelicam, videlicet, et humanam. » Vox autem « simul » pariter aliquando significat : ideoque insignes Theologi recentiores, post S. Thomam Aquinatem . fatentur Græcorum opinationem non esse damnatam, præsertim quim constet mentem Concilii fuisse Origenis rejicere errorem, qui putabat res corporatas conditas eo consilio ut iis spiritus delinquentes, veluti carceribus, in pœnam admissorum includerentur. Tradiderunt idcirco Patres Lateranenses homines angelosque pariter creatos, ex primario Dei consilio, quin de tempore aliquid definirent.

178. In cœlo ipso *empyreo*, ubi jam <sup>gaudent</sup> mentes beatæ, angeli conditi nonnullis videntur. Id affirmat S. Thomas, scui præivit Bernardus: « In cœlo enim cecidit angelus sub præsentia divinitatis. » 6 Constat autem eos non statim Deum vidisse; quapropter rex Babylonis cœlum conscensurus exhibetur, imagine mutuata a Lucifero gloriam cœlestem suis viribus ambiente: « In cœlum conscendam, super astra Dei exaltabo solium meum... similis ero Altissimo. » 7

179. Angelos spiritus esse mreumara tradit manifesto Scriptura, semperque credidit Ecclesia : ΟὐΧι πάντις είσὶ λειτουργικὰ πείνματα. « Nonne omnes sunt administratorii spiritus? 8 Cæterum fuerunt qui eos existimarent haud omnino corporis expertes : aerea enim et ignea illis tribuebant. Hæc tamen opinatio nonnullorum jam ab omnibus derelicta est, qui angelos puros esse spiritus. nulla materiei conjunctione gravatos, cum præclaris auctoribus, docent. « Natura hominis,» inquiebat olim Gregorius Nyssenus, « ex anima et corpore est complexa; angelica vero incorpoream naturam sortita est • 9 Nullo supremo judicio res adhuc constat : quod enim a Concilio Lateranensi IV. decretum est. ad Manichæorum errorem evellendum est directum, ut corporalium et spiritualium Deus agnosceretur auctor. 10 Equidem lecto libro Joannis Thessalonicensis in Concilio Nicæno dixit Tharasius: « Ostendit Pater quod et angelos oporteat pingi, quoniam circumscripti sunt, et veluti homines apparuerunt multis. Sancta Synodus dixit: Etiam Domine : » ineidà neprypantos esos xai ür årdpunce irequiednour neddir. 14 Hæc ostendunt guidem Patribus visum esse angelos esse pingendos; sed quum de ratione, quam liber urgebat, nul-

<sup>(1)</sup> Col. i. 16. (2) Dan. iii. 37.

<sup>(3)</sup> In c. i. Ep. ad Titum.

<sup>(4)</sup> Epiph. hær. 65. n. 4. 5.

<sup>(5)</sup> Sum. i. part. qu. 64. art. 4.

<sup>46</sup> Serm. de ligno, fœno, et stipula, modo

Serm. 30 de diversis.

<sup>(7)</sup> Isaim xiv. 45. (8) Heb. i. 14.

<sup>(9)</sup> Ep. ad Eustathiam.

<sup>(10)</sup> Estius in 2 sent. dist. 8.

<sup>(11)</sup> Col. Hard. t. iv. col. 293.

lum maturum examen institutum sit. nulla prolata definitio, opus non est ut eam probemus; nec enim a Concilio probata ostenditur. 4 Dæmones « spiritus » sæpius in Scripturis vocantur. 2 Et contra eos luctantes contra carnem et sanguinem haud luctari dicimur, sed . « contra spiritualia nequitiæ in cœlestibus. » 8 Eadem sententiarum varietas de iis, ac de Angelis beatis olim obtinuit, quippe ejusdem sunt naturæ; sed Augustino judice : « non est de hac re, aut laborandum operosa inquisitione, aut contentione certandum. » 4 Hla tamen incertitudo sublata jam est, et pro re explorata habetur, eos carere corpore.

180. Quæ nonnulli Patres excogitarunt de angelis cum mulieribus concumbentibus, <sup>5</sup> ex male intellectis Mosis verbis de filiis Dei ad filias hominum ingredientibus, ortum habuerunt: sed pace virorum alias doctrinæ et sanctitatis laudibus insignium, jam ab omnibus rejiciuntur.

181. Ingens est angelorum multitudo; nam Danieli visus est Antiquus dierum throno insidens : « Millia millium ministrabant ei, et decies millies centena millia assistebant ei. » 6 Paulus monet fideles eos accessisse ad « Jerusalem cœlestem, et multorum millium angelorum frequentiam. » 7 In novem choros consueverunt distribuí, nominibus a sacris litteris desumptis: Cherubim, Seraphim, Throni, Dominationes, Principatus, et Potestates, Virtutes, Archangeli et Angeli. 8 Caterum de ordinibus illis nonnisi conjectando disseritur; ideoque præstat ad sobrietatem sapere. 9

182. Quomodo angeli inter se discernantur se ignorare fatetur Augustinus: « Esse itaque Sedes, Dominationes, Principatus, Potestates in cœlestibus apparatibus, firmissime credo; et differre inter se aliquid indubitata fide teneo. Sed quo me contemnas, quem magnum putas esse doctorem, quænam ista sint, et quid inter se differant nescio. » 40

183. Angelos immortales esse constat: simplicis enim et spiritualis naturæ sunt. Eorum felix conditio nobis in præmium proponitur; de resurrecturis hominibus quippe dicit Christus:

« Neque enim ultra mori poterunt, æquales enim angelis sunt. » 44

184. Relatio angelorum ad locum a nobis haud satis intelligitur: sed de iis advenientibus et recedentibus passim loquitur Scriptura: « Apparqit autem 'illi angelus de cœlo. » <sup>12</sup> « Missus est angelus Gabriel a Deo in civitatem Galilææ, cui nomen Nazareth, ad Virginem.... et ingressus ad eam.... et discessit ab ea.» <sup>15</sup>

183. Quanta polleant cognitione nos concipere non possumus: sunt enime spiritus nohis prestantiores. Plurima quæ inter homines contingunt illis patere liquet: gaudent enim peccatore ad meliorem frugem redacto: « Gaudium erit coram angelis Dei super una peccatore pœnitentiam agente.» <sup>14</sup> Nec tamen cordis arcana, nisi Deo, cujus id proprium prædicatur, pandente, norunt.

186. Angeli boni semper δια παντω Patris in cœlis vident faciem, quod de pusillorum custodibus affirmat Christus. <sup>15</sup> Beatitudine igitur fruuntur, quam numquam possunt amittere, quibus justi homines adsimilabuntur; iσαγγιλοι γάρ ίσι. <sup>16</sup> Eos a veritate, et ideo a beatitudine, decidere posse immerito

<sup>(1)</sup> Vide Petavium, de Angelis l. 1. c. ii. n. v. vi.

<sup>(2)</sup> Matt. viii. 46. x. i. (3) Eph. vi. 12.

<sup>(4)</sup> De civ. Dei l. xxi. c. 40.

<sup>(5)</sup> Justin. Apol. i. Athenag. in leg. pro Christ. Minutius Felix in Octavio.

<sup>(6)</sup> Dan. vii. 40.

<sup>(7)</sup> Heb. xii. 22. (8) L. de cœl. hierarchia.

<sup>(9)</sup> Vide Petavium , de Angelis. l. ii. c. iii.

<sup>(10)</sup> L. ad Oros. contra Priscil. c. i.

<sup>(44)</sup> Luc. xx. 36. (42) Ibid. xxii. 43.

<sup>(13)</sup> Ibid. i. 26. (14) Ibid. xv. 10.

<sup>(15)</sup> Matt. xviii. 40. (16) Luc. xx. 36.

intulit Episcopius ex Apostoli hypothesi de angelo evangelizante contra ac ipse prædicaverat : 1 nam insuetum non est ab impossibili ducere argumentum, ut rei certitudo magis declaretur.

187. Custodes dantur angeli hominibus, uti semper Dei cultoribus est persuasum. Jacob, filiis Joseph benedicens, dixit: « Angelus, qui eruit me de cunctis malis, benedicat pueris istis. » 2 Judith . incolumis . angeli agnoscit tutelam : « Vivit autem ipse Dominus, quoniam custodivit me angelus eius. » Christus monuit ne temnerentur pusilli, pueri scilicet, yel ut aliis placet, fideles quicumque: « Videte ne contemnatis unum ex his pusillis: dico enim vobis, quia angeli corum in coelis sémper vident faciem Patris mei, qui in cœlis est. » 4 Id adeo insederat fidelium mentibus, quod Petri audita voce, angelum ejus adesse, ipsum sonum vocis referentem, existimaverint : « angelus ejus est. » 5 Ram fuisse vulgatam Judæorum sententiam testantur Rabbini, et fatentur eruditi. 6 Sic et veteres crediderunt Patres. S. Basilius scribit : « Quod sinfidelium adsit angelus, ut pædeogus quidam et pastor ad vitam digendam, non contradicet, qui verborum Domini recordatur dicentis.... \* Angeli eorum semper vident faciem » Patris mei, qui in cœlis est. » 7

188. Angelos custodes agnoverunt inter Protestantes Calovius, Gerhardus, Zanchius, Vossius, aliique. 8 Nic eos præsse populis integris censuit. quod et Catholicis pluribus visum est, nixis Danielis de principibus Persarum

qui Cyrum principem Persarum illic designari existiment. 40

189. Constat, ex innumeris Scripturæ locis, Deum uti angelorum ministerio in suis pandendis et exequendis consiliis: « Ecce ego mittam angelum meum, qui præcedat te, et custodiat in via, et introducat in locum quem paravi. Observa eum, et audi vocem eius, nec contemnendum putes : quia non dimittet, cum peccaveris, et est nomen meum in illo. » 44 Hæc de angelo qui populum Israeliticum Dei nomine regebat, dicta sunt. Angelorum ministerio preces hominum porriguntur Deo: nam Tobiam angelus certiorem fecit se orationes, inter pietatis erga defunctos officia fusas, Deo obtulisse: « Quando orabas cum lacrymis, et sepeliebas mortuos, et derelinquebas prandium tuum, et mortuos abscondebas per diem in domo tua, et nocte sepeliebas eos, ego obtuli orationem tuam Domino. » 42 Sic angelus ex aureo thuribulo incensum, orationes scilicet sanctorum. Deo fundere dicitur in Apocalypsi. 43 Morientibus justis adsunt angeli: « Factum est autem ut moreretur mendicus, et portaretur ab angelis in sinum Abrahæ. » 46

190. De cultu angelis præstando agemus, quando de Sanctorum cultu una agendum erit. Hic tantum adnotabimus eos hominum obsequia in Veteri Testamento exegisse, uti patet exemplo angeli qui Josue occurrit; in Novo autem legimus angelum Joanni Evangelistæ visum ea modeste recusasse, quod ob apostolatus dignitatem, et humanæ naturæ in Christo exaltationem contigisse videtur. Pulchre Gregorius Maet Gracorum testimonio. Cæterum sunt gnus ait: « Angeli quos prius infirmos

<sup>(4)</sup> Gal. i. 8. (2) Gen. zlviii. 16.

<sup>(3)</sup> Judith xiii. 20. (4) Matt. xviii. 10.

<sup>(5)</sup> Act. xii. 45.

<sup>(6)</sup> Vide Rosenmüller in locum Mat. xviii. 10.

<sup>(7)</sup> L. iii. contra Eunomium.

<sup>(8)</sup> Vide apud Ziegler Theol. l. i. de Angelis

<sup>§. 71.</sup> not. 9. (9) L. i. de Theol. gent. c. 7.

<sup>(40)</sup> Vide Calmet in Dan. c. x. v. 42. 43.

<sup>(41)</sup> Exod. xxiii. 20.

<sup>(12)</sup> Tobiæ xii. 12.

<sup>(13)</sup> Apoc. viii. 3.

<sup>(14)</sup> Luc. xvi. 22.

abjectosque despexerant, jam socios venerantur. Hinc est enim quod Loth et Josue angelos adorant, nec tamen adorare prohibentur: Joannes vero in Apocalypsi sua adorare angelum voluit; sed tamen idem hunc angelus ne se debeat adorare compescuit.» <sup>1</sup> Sed de his alias.

# CAPUT II.

#### DE DÆMONIBUS.

191. Angeli omnes integri et boni conditi sunt, omni vitio carentes; nihil enim mali fecit Deus : « Cum fides vera, quæ est Catholica, omnium creaturarum, sive spiritualium, sive corporalium, bonam profiteatur esse, substantiam, et mali nullam esse naturam: quia Deus, qui universitatis est conditor, nihil non bonum fecit. Unde et diabolus bonus esset, si in eo quod factus est permaneret. » 2 Merito igitur Manes, malum principium statuens, et Priscillianus, diabolum malum ab initio fuisse affirmans, rejecti sunt. Equidem « ille erat homicida ab initio, » et « mendax est, et pater ejus, » quoniam ab initio diabolus peccat. » 4 Sed voces illæ non ipsum creationis momentum respiciunt: conditus est quidem bonus, sed brevi lapsus est. « Spiritus qui ad vindictam creati sunt, » 5 intelliguntur venti vehementiores aliaque Dei flagella : « ignis, grando, fames, et mors, omnia hæc ad vindictam creata'sunt. » 6 Quod autem Behemoth creatum dicatur ad illudendum ei, 7 intelligendum est de ceti, vel ingenti alio quodam pisce.

192. Gratiam, scilicet supernum auxilium quo possent Deum diligere, angelis tributam, jure meritoque dicit Augustinus: nec enim naturæ viribus poterant demereri Deum. Bonos ange-

los ei obsequentes a malis, qui repugnabant, discretos docet: « Simul ut facti sunt, ei a quo facti sunt, amore cum quo facti sunt, adhæserunt. Eoque sunt isti ab illorum societate discreti, quod hi in eadem voluntate bona manserunt, illi ab ea deficiendo mutati sunt, mala scilicet voluntate, hoc ipso quod a bono defecerunt. » \* \* \* « Et istam (bonam voluntatem) quis fecerat, nisi ille qui eos cum bona voluntate, id est, cum amore casto, quo illi adhærerent, creavit, simul eis et condens naturam, et largiens gratiam? » <sup>8</sup>

193. Lapsus angelorum a nullo sacro scriptore enucleatius relatus est, sed sæpius de eo obiter plura sunt dicta. Ex vetustissima traditione innotuit angelos quosdam a Deo defecisse, et iram meruisse. Eam ex Judæ epistola colligimus : « Angelos vero qui non servaverunt suum principatum, sed dereliquerunt suum domicilium, in judicium magni diei, vinculis æternis sub caligine reservavit. » 9 Id etiam testatur divus Petrus: « Si enim Deus angelis peccantibus non pepercit, sed rudentibus inferni detractos in tartarum tradidit cruciandos in judicium reservari. » 10 Unum cæteris defectionis ducem fuisse ex pluribus locis colligitur. Ad eum referri solent, quæ ad litteram de rege Babylonio Vates dicit: « Detracta est ad inferos superbia tua. \* \* \* Quomodo cecidisti de cœlo lucifer, qui mane oriebaris? Corruisti in terram, qui vulnerabas gentes? Qui dicebas in corde tuo: In cœlum conscendam, super astra Dei exaltabo solium meum, sedebo in monte testamenti, in lateribus Aquilonis. Ascendam super altitudinem nubium, similis ero Altissimo. Verumtamen ad infernum detraheris in profundum laci. » 44 Sic etiam rex Tyri apud Eze-

<sup>(4)</sup> Hom. 8. in Ev. (2) S. Leo ep. 93, c. 6.

<sup>(3)</sup> Joan. viii. 44. (4) I. Joan. iii. 8.

<sup>(3)</sup> Eccli. xxxix. 35. (6) Ibid. v. 35.

<sup>(7)</sup> Job xl. 10. Ps. ciii. 26.

<sup>(8)</sup> L. xii. de civ. Dei c. 9. (9) Judæ v. 6.

<sup>(10)</sup> II. Pet. ii. s. (11) Is. xiv. 42.

chielem describitur: « Ejeci te de monte Dei, et perdidi te, o cherub protegens, de medio lapidum ignitorum. Et elevatum est cor tuum in decore tuo. » ¹ Cæterum ex allegoriis non certum derivatur argumentum. Aliunde vero obtinuit sententia dæmonem illum fuisse ante lapsum cæteris præstantiorem. ²

194. Superbia peccasse dæmones ex mox citatis testimoniis colligunt plerique, quibus favere videtur Apostolus:5 -quapropter S. Gregorius in Christi verba de satana cadente dicit : « Ut in discipulorum cordibus elationem premeret, mox judicium ruinæ retulit. quod ipse magister elationis accepit : ut in auctore superbiæ discerent, quid de elationis vitio formidarent »4 Cæterum non facile intelligimus qualis fuerit: tanto enim lumine angeli illustrati sunt, ut errore laborasse censendi non sint. S. Thomas Aquinas censet angelum non appetiisse omnimodis cum Beo æqualitatem, « quia scivit hoc esse impossibile. » 8 « Sed in hoe appetiit esse similis Deo, quia appetiit ut finem ultimum beatitudinis il, ad quod virtute suæ naturæ poterat pervenire, avertens suum appetitum a legitudine supernaturali, quæ est ex gratia Dei.» • Petavius post Guillelmum Parisiensem in eo statuit angeli peccatum « quod summæ majestatis proprium in creatas res dominatum, ac mili subjectum imperium, affectu saltem ac voto concupivit. » 7 Quidquid ail, de lapsu constat, licet ejus adjuncia non admodum pateant.

195. Quot lapsi sint angeli, vel quantus sit totius angelici chori numerus, nemo mortalium novit. Tertiam quidem partem ducem superbum secutam conjiciunt nonnulli, ex Apocalypsis verbis : « Cauda ejus trahebat tertiam partem stellarum : » sed non constat ea de lapsis angelis esse intelligenda.

196. Naturæ suæ dotes, quibus hominibus longe præcellunt, retinent dæmones, donis cæteroquin gratiæ spoliati. Ideo pollent intellectu, et vires habent humanis longe majores. Mysteria fidei, quæ ex revelatione Dei pendent, non norunt nisi « per aliqua temporalia suæ virtutis effecta, ° vel quatenus Deus alias ea siverit innotescere ob altissima sua consilia.

197. Angeli rebelles pœnas suæ culpæ luunt, inferorum carceribus mancipati. 10 Cæterum spiritus nequam in aere versari innuit Apostolus, eos adversantes nobis exhibens: « Induite vos armaturam Dei, ut possitis stare adversus insidias diaboli. Quoniam non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, sed adversus principes et potestates, adversus mundi rectores tenebrarum harum, contra spiritualia nequitiæ, in cœlestibus. » 44 mpèr rà munuariza rus morupias, in rois imoupariois. Fuit veterum scriptorum sententia satis communis dæmones, nonnisi post ultimum bominum judicium, pænam ignis passuros, interimque libere vagari per aerem, et hominibus insidiari: cæterum Apostolorum laudata testimonia de iis ad tartarum, et inferos detrusis exigunt, ut plerosque carcere inferorum censeamus detineri, quamvis nonnullos illinc aliquando emergere, et in aere ad tempus versari alia suadeant testimonia. 19 Hos non omni supplicio carere constat, quum et visionis beatæ privatio sit præcipua pœna, quam cruciatuum expectatio

<sup>(4)</sup> Ezech, xxviii. 46.

<sup>(2)</sup> Petav. de Angelis. I. iii. c. 5. §. vii.

<sup>(3)</sup> l. Tim. iii. 6. (4) L. xxiii. Mor. c. vii. modo 6.

<sup>[3]</sup> I. p. Sum. qu. 65, art 3., Sed.

<sup>(6)</sup> lb. Et hoc modo.

<sup>(7)</sup> De Angelis I. iii. c. II. §. xxiv.

<sup>(8)</sup> Apoc. xii. 4. (9) Aug. 1. 9. de civ. Dei c. 21.

<sup>(40)</sup> Judze v. 6. II. Pet. ii. 4.

<sup>(11)</sup> Ephes. vi. 11.

<sup>(42)</sup> Vide Petavium de Angelis I. iii. c. iv. § viii.

certa auget. Cæterum dæmonum omnium supplicia augenda esse post judicium non est inverosimile. 4 Quod ad pænæ genus attinet, quum ignis diabolo et angelis eius paratus dicatur. theologi omnes consentiunt verum et corporeum ignem, quamvis ab eo quo utimur longe diversum, eos cruciare, quod tamen nullo Ecclesiæ decreto adhuc obsignatum esse Petavius post Vasquesium notat. \* Fieri autem posse ut spiritus igne corporeo crucietur suadet quod in hac vita inter animam et corpus intercedit commercium. Augustinus idcirco, dubius licet utrum dæmones incorporei prorsus forent, eos igne cruciari posse fassus est: « Cur enim non dicamus, quamvis miris, tamen veris modis, etiam spiritus incorporeos posse pœna corporalis ignis affici, si spiritus hominum etiam ipsi profecto incorporei, et nunc potuerunt includi corporalibus membris, et tunc poterunt corporum suorum vinculis insolubiliter alligari? Adhærebunt ergo, si nulla sunt eis corpora, spiritus dæmonum, imo spiritus dæmones, licet incorporei, corporeis ignibus cruciandi.» <sup>5</sup> Porro supplicia illa æterna fore ex Christi verbis constat : sed de iis fusius disseremus postea, quando delimpiorum pænis apud inferos tractandum erit.

198. Dæmones esse negarunt plures, Scripturarum palam spreta auctoritate: alii ea in tuto, si ipsis credas, posita. Sunt enim qui Scripturarum locutiones de diabolo, satana, dæmonibus, adhibitas dicunt ut notio abstracta mali et calamitatis vividius exprimeretur. Alii dicunt popularem fuisse Judæorum errorem de malis geniis, quos auctores suarum ærumnarum habuerunt, Babyloniorum imbuti superstitione, ex quo exules degebant:

eumque Christo Domino haud probatum, sed toleratum, occasione inde sumpta ut homines ad pietatem, et divinæ virtutis admirationem traducerentur. 4 Frustra plane sunt qui allegoriarum, troporum, vel aliorum styli ornatuum, apud Orientales, ope, sperant se posse ad res et eventus referre, quæ plane de spiritu nequam homines impugnante passim in Scripturis traduntur. Frustra etiam popularis appellatur error: Christus cuim manifesto de dæmonibus locutus est, sicut et Apostoli, non ex vulgi sententia, sed ex rei veritate: «Vos,» exprobrabat ille Judæis, « ex patre diabolo estis... ille homicida erat ab initio, et in veritate non stetit. » 8 In judicio extremo dicturus est reprobis : « Discedite a me maledicti in ignem æternum, qui paratus est diabolo, et angelis ejus. » 6 Abhorret autem omnino a Christi veritate et sapientia, ut popularem errorem suum faciat, vocibus adhibitis quibus sanciretur et confirmaretur.

199. Dæmon Saiper Saiperier apud Ethnicos deos inferiores sæpius significabat, Lares scilicet, Manes, Lemures. aliosque: xaxofaimor autem malus genius hominibus infestus vocabatur. Hos hahebant veluti morborum graviorum, vel aliarum calamitatum auctores : quæ superstitio utrum Babyloniorum mentes imbuerit non constat. Dii gentium aliquando in Scripturis designantur iis vocabulis : אלילים אלילים : <sup>7</sup> sæpius autem spiritus nequam, sicut Christo dicente : « In nomine meo dæmomia ejicient. » 8 Dæmonum præcipuus diabolus plerumque vocatur, veluti calumniator servorum Dei Siakolor. post adversarius, hostis, scilicet, humani generis etiam audit.

200. Dæmoniacos, seu obsesso = 2

<sup>(1)</sup> Ibid. § xxii. (2) Ibid. c. v. § vii.

<sup>(3)</sup> L. xxi. de civ. Dei c. x. Vide et Petavium de Angelis I. iii. c. v. §. xiv.

<sup>(4)</sup> Thom. Bartholinus lib. de morbis bibl. art.

<sup>19.</sup> Wetstenius ad c. iv. 24. Matthæi.

<sup>(5)</sup> Joan. viii. 44. (6) Matt. xxv. 41.

<sup>(7)</sup> Vide Rosenmüller ad c. iv. 24. Matt hei-

<sup>(8)</sup> Marc. xvi. 47.

dæmone, scilicet in quorum corporibus insidebat dæmon, ea variis modis agitans, unquam vere extitisse negant passim Rationalistæ, qui ad vulgi præjudicium referunt, quod de iis in Novo Testamento dicitur. Ægrotos. lunaticosque præsertim a malo genio possideri Judæi censebant, mutuata a Babyloniis, inter quos degerant, notione, si novis his Bibliorum interpretibus credamus. Opinioni vigenti Christus et Apostoli sese accommodasse, haud sine blasphemia, dicuntur. Impietatem hanc ut evellamus, Perronei haud gravabimur premere vestigia.

# Propositio.

Impium est denegare veros dari dæmoniacos.

201. Probatur 1. ex Scriptura. De dæmoniacis passim in Novo Testamento fit mentio; et ea quidem ratione ut non quid existimaverint Judæi, sed scriptorum sacrorum sententia, et ipsius Christi Domini auctoritas tradatur. Equidem dæmonem sæpius alloquitur Christus: « Surde et mute spiritus, go præcipio tibi, exi ab eo, et ne mplius introeas in eum. » 1 De dæmibus ejectis et exeuntibus ex homilibus passim fit mentio, Christo ipso dicente de quodam : « Hoc genus in nullo potest exire, nisi in oratione et jejunio. » 2 Quod non in sola vulgi opinione, sed reipsa adessent nocendi artifices, liquet ex facultate iis facta porcos ingrediendi, quibus in flumen præcipitibus actis, Geraseni eum rogarunt ut discederet. 5 Dæmones ejiciendi potestatem dedit ipse verbis perspicuis, et monuit Apostolos ne de ea gloriarentur: « In hoc nolite gaudere, quia spiritus vobis subjiciuntur. » 6 Liquet igitur eum sua auctoritate comprobasse sententiam de dæmoniacis.

202. Præterea distinguunt manifesto sacri scriptores infirmos et lunaticos a dæmoniacis: « Obtulerunt ei omnes male habentes, variis languoribus et tormentis comprehensos, et qui dæmonia habebant, et lunaticos. » 5 Jaiμοτιζομέτους καὶ σελυτιαζομέτους. Ergo nulla est ratio suspicandi ægrotos omnes. vel lunaticos, fuisse inter dæmoniacos recensitos. Imo quidquid sit de Ethnicorum persuasione morbos vel amentiam a malo genio provenire, nullum proferri potest testimonium cujuscumque auctoris profani, in quo ægrotus vel amens dæmoniacus dicatur. Sibi igitur aliisque illudunt eruditi Rationalistæ!

203. Probatur 2. ex totius antiquitatis Christianæ sensu. Ex omnibus scriptis Patrum omnium sæculorum liquet id omnibus Christianis fuisse firmissime persuasum, dæmoniacos extitisse, Christi Domini et Apostolorum ætate: imo eos seguiori sæculo adhuc dari plures testantur, ipsos religionis hostes ad rei experimentum provocando. Irenæus dicit de quibusdam Christidiscipulis: « Alii enim dæmones excludunt firmissime et vere, ut etiam sæpissime credant ipsi (qui) emundati sunt a nequissimis spiritibus, et sunt in Ecclesia. » 6 Tertulliani celebris est locus ad antistites ethnicos directus: « Edatur hic aliquis sub tribunalibus vestris, quem dæmone agi constet: jussus a quolibet Christiano loqui, spiritus ille tam se dæmonem confitebitur de vero, quam alibi Deum de falso. » 7 Objectiones.

204. Objiciunt Rationalistæ 1. Epile-

(1) Marc. ix. 21. (2) Ibidem. v. 28.

psis indicia habentur in juvene qui

<sup>(3)</sup> Luc. viii. 27. Optime Lieberman animadveriit: « An forsan morbus viri illius totum subito Proorom gregem corripuit? Sed et illa Christi sum demone sermocinatio quam insulsa esset

et ridicula sublato dæmone! » Theol. t. t. De-Angelis malis prop. iii. (4) Luc. x. 18.

<sup>(5)</sup> Vide et Mat. ix. 33. 34. x. 8.

<sup>(6)</sup> Adv. hær. l. ii. c. lvii. alias xxxii.

<sup>(7)</sup> In Apolog. c. xxiii. ed. Rig.

apud Marcum a dæmone obsessus dicitur. <sup>4</sup> Hinc sanati dicuntur dæmoniaci, quia inter ægrotos recensebantur.

205. Resp. Licet quædam epilepsis indiciis haud absimilia in casu illo speciali animadvertere sit, adjuncta tamen ostendunt veram fuisse dæmoniacam obsessionem. Mutus et surdus erat juvenis, et ita correptus epilepsi, ut eam a dæmone provenire pater plane intelligeret; quod confirmat Evangelista dicens : « Cum vidisset eum, (Jesum) statim spiritus conturbavit illum. » 2 Fidem patris ut curaretur puer exegit Christus, et comminatus est spiritui immundo, et oratione et jejunio opus esse dixit ut eiiceretur. Hæc certe ostendunt non agi de epilepsis consuetæ curatione, quamvis nil vetet credere epilepsim fuisse cum obsessione conjunctam, et inde ortam. Liquet etiam Christum et Evangelistam dæmonis operam in juvenis afflictione agnovisse: quapropter eorum salva veritate ad meram epilepsim naturalem reduci nequit. Præterea singularis ille casus non potest instar omnium haberi, quum plerique sint prorsus dissimiles. nullumque epilepsis præbeant indicium. Quod ad sanationis verbum pertinet, aliquando quidem usurpatur, uti Matthæi duodecimo capite, 3 εδεράπευσεν adror; sed sensus vocis translatus patet ex re de qua agitur, nam dæmoniacus cæcus et surdus dicitur; qui curatus est ita ut loqui et videre posset. Accurate distinguit Christus ægrotorum curationem a dæmonum ejectione: 'As I wourtas Ispaneiere . . . . Saipiria iz Ballere. 4

206. Objiciunt 2. Amentes et furiosi plane plerique erant qui dæmoniaci habebantur. Hinc nudi circumibant, in sepulchris morabantur, concidebant se lapidibus, ferociebant in transeun-

tes. <sup>8</sup> Dæmoniacum idcirco curatum: sanæ mentis σωφροτούντα dicunt Evangelistæ inventum a Gadaræ incolis. <sup>6</sup> Muti dicebantur melancholici, qui loqui detrectabant.

207. Resp. Amentiam et furorem ab obsessione dæmoniaca aliquando provenisse haud dubitamus: adfuisse autem perspicua indicia quibus a mera amentia distingueretur pariter nobis persuasum est. Equidem sævi illi homines de monumentis prodeuntes, qui nemini transitum consueverunt permittere, Jesu potentiam adeo experti sunt, ut eum aggredi' haud audentes, clamaverint: « Quid nobis, et tibi, Jesu fili Dei? Venisti huc ante tempus torquere nos. » 7 Hic profecto dementium. non est sermo, sed dæmonum quos Christus ipsa sui præsentia coercebat. Ouod licentiam porcos ingrediendi petierint, eosque egerint præcipites, non amentiam, sed nocendi libidinem probat. Recte autem dæmoniaci postquam curati fuerant sane sapere dicuntur, quia antea, dæmone agitante, minusrecte sapiebant, quamvis haud prorsus amentes forent. Quod melancholicis pro mutis dæmoniacis haberentur. ingeniose fingitur, nullo suffragante documento.

208. Objictunt 5. Inverosimile prorsus est tot homines a dæmone obsessos Christi ætate, neminem vel rarissimos postea. Ergo dicendum ægrotos, præsertim eos quos furor mentis agitabat, vel singularis affligebat morbus, dæmoniacos tunc habitos fuisse.

209. Resp. Quod dæmoniaci adeo multi fuerint Christi ætate, ex certis Evangelistarum testimoniis patet: nec ideo in quæstionem vocari potest salva eorum auctoritate. Non nostro arbitrio fingenda est hypothesis, quæ cum dictis et rebus gestis plane confligit. Nec nostrum interest reddere rationem cur

<sup>(1)</sup> Marc. ix. 17. (2) Ibid. v. 19.

<sup>(3)</sup> v. 22. (4) Matt. x. 8.

<sup>(3)</sup> Matt. viii. 28. Marc. v. 1.

<sup>(6)</sup> Marc. v. 15. Luc. viii. 35. (7) Mat. viii. 23.

obsessiones non adeo fuerint frequentes sequioribus sæculis, quamvis in promptu sit, quod scilicet dæmonum potestas Christi adventu coercita sit, et vinculis veluti adstricta: satanas enim mille annos ligatus in Apocalypsi dicitur. 1 Cæterum temere negant Rationalistæ omnes posterioris ætatis obsessiones, quum ex Irenæi, Tertulliani, Cypriani, aliorumque, omni exceptione majorum, testimoniis plurimas extitisse constet. Ouod autem ante Christi ætatem dæmoniacæ possessiones frequentes non noscantur, non officit relationi Evangelicæ, quum divinæ sapientiæ congrueret sinere ut majores fierent dæmonum conatus, ad illustriorem Christi triumphum : « In hoc apparuit Filius Dei, ut dissolvat opera diaboli. » 2

210. Non corpora tantum obsidere, sed animabus insidiari consuevit dæmon, et quidem longe frequentius, et majori nostri detrimento. Tentationes ejus ægri animi somnia habent Ratiomilistæ, nil credere volentes præter il quod oculis subjacet, et rerum Moscitur experimento. Cæterum Scri-Nurse manifesto nos docent satanam aggredi, ut ad peccandum nos liciat : aliquando quidem serpentis instar, insidiantem ut mordeat, aliquando leonis rugientis, vi et potentia bostium manifestorum usum. Hinc Apostolus hortatur : « Induite vos armaturam Dei, ut possitis stare adversus insidias diaboli. Quoniam non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, sed adversus principes et Potestates, adversus mundi rectores tenebrarum harum, contra spiritualia nequitiæ in coelestibus. » 8 Qua autem ratione nos tentent non est facile explicatu, quum illorum vires non noverimus, nec quæ sit spiritus incorporei in spiritum corpore inclusum actio. Cæterum ipsa quæ ex Adæ peccato nobis provenit cupiditas plurimarum quibus pulsamur tentationum fons « est : unusquisque vero tentatur a concupiscentia sua abstractus et | illectus. » 4

211. Dæmones rebus humanis intervenire plurimum olim jactabatur et credebatur, non sine aliquibus ex Scriptura desumptis exemplis. Qui eorum opem implorabant, ut arcana detegerent, vel detrimentum aliis inferrent. Magiam exercere dicebantur, quod superstitionis genus cultui veri Dei adversum, et in populorum fraudem cessurum, Deo jubente, mortis pœna in veteri lege mulctatum est. 8 Id optimo quidem jure : qui enim in theocratia, qualis erat Judaicæ reipublicæ conditio. quolibet pacto homines a divino cultu abducit, reus fit læsæ majestatis divinæ. Pleraque Europæ regna infestum illud sagarum genus, eadem pœna proposita, eliminare olim studebant: sed quum levissimis ducti rationibus judices magiæ, vel alterius superstitionis affinis, reos damnarent, Fredericus Spee e S. J. opere edito anno 1631 modum tantæ legum severitati adhibendum efficacibus argumentis persuasit. 6 Inde factum ut recentius ipsa magia veluti res ficta a plerisque habeatur; quamvis gravissimi auctores contendant eam aliquando exerceri dæmonis opera, rarius licet, nec facile credendam. 7 In hanc ut transeamus sententiam, quæ in Scripturis tradita sunt, et quæ sæculorum veluti usu et judicio sunt trita, faciunt. 8 In magnetismo animali, quo quis eorum quæ procul sunt conscius fieri

<sup>(</sup>I) Apoc. xx. 2.

<sup>(2)</sup> L. Joann. iii. 8.

<sup>(3)</sup> Eph. vi. 44.

<sup>(4)</sup> Jacob. i. 14.

<sup>(3)</sup> Exod. xxi1. 18.

Vol. 11.

<sup>(6)</sup> Cautio criminalis, seu de processibus contra sagas, a P. Fred. Spee S. J.

<sup>(7)</sup> Consule Perrone, Tract. de Deo Creatore c. v.

<sup>(8)</sup> Hay, On Miracles, ch. ii.

dicitur, spiritu illuc nescio quo pacto se transferente, et uti dicitur, imaginatione operante extra proprium corpus, nullam dæmoniacam operam plerumque interesse suspicamur, sed vel artem quamdam, vel illusionem, quamvis recentissime in hac ipsa regione, plura miraque relata sint, quibus homines acatholici judicio graves adhibuerunt fidem. Superstitio etiam habenda est quæ dicitur pulsatio spiritalis qua scilicet a spiritibus quæruntur arcana per media quædam, mensa impositis manibus vel ea solum

pulsante. Si constiterit de rebus ver gestis, et arcanis patefactis, dæmo niaca opera ad mittenda videtur. Supe stitionis genus illud certo habendur est, quod fatidici cujusque fata vel e astrorum situ, vel arcanis quibusdar modis annuntiare aggrediantur, temer quidem et falso, ut plurimum, quamv nonnumquam dæmonis, ut ipsi firgunt, interventu. Dolendum vanam lam artem et superstitionem patrom nancisci plurimos in urbibus præcipua et in ipsa religionis ac sæculi clar sima luce.

(4) Plerique nunc rejiciunt veluti nugas magnetismi miracula, et Mesmerum celebrem ejus propagatorem, ut circulatorem habent. Alii censent magnetismum obnoxium esse dæmonis artibus. Vide Perrone de Vera Rel. c. i 189. 194. Item Litteram encyclicam novissime ed tam, adversus magnetismi abusus, 4 aug. 1856.

# TRACTATUS V.

# DE CHRISTO DEO.

#### PRÆNOTANDA.

1. De Deo antea disseruimus, quatenus se a primordiis mundi hominibus revelavit. Ens unicum et perfectissinum Moses cæterique omnes sacri scriptores nobis colendum docent : in quo tamen tres personas, quibus eadem natura sit communis. Patrem. scilicet. Mium, et Spiritum sanctum, chrisliana fides agnoscit. De hoc mysterio, quod Trinitas dicitur, agemus, si prius de Filii divinitate tractaverimus: quum enim eo in carne manifestato, mystetium illud clarius propositum sit, ea tiam præcipue de causa, ut Redem-Phris dignitas et officia innotescerent, reum ordo et claritas exigere videter, ut quæ ad ipsum spectant prius discution tur.

# RERESUM DE CHRISTO BREVIS RECENSIO.

2. Cerinthus, ipsis christianæ rei exordiis, Jesum a Christo distinguebat, illum dicens filium fabricatoris mundi, quem summo Deo longe inferiorem putabat; Christum vero de superioribus descendisse in Jesum, et impassibilem perseverasse. « Logon autem verum filium Unigeniti » habebat. ¹ « Joannes Domini discipulus, volens per Evangelii annuntiationem auferre eum qui a Cerintho inseminatus erat hominibus errorem, » ² de Verbo divino το Λόγο

sublimia tradidit. Ebionitæ Jesum merum esse hominem docuerunt. Theodotus, Byzantinus coriarius, anno 190, idem docens, a Victore Episcopo Romano anathemate percussus est. <sup>5</sup>

- 3. Paulus, Samosata oriundus, qui Antiochenæ Ecclesiæ præfectus est, sæculo tertio medio, docuit, Verbum in Jesu habitare, indeque dici Filium, quum antea nulla esset hujus distinctionis in divina natura ratio: videtur scilicet divinam quamdam virtutem Verbi nomine intellexisse. Similia fuerunt Sabellii placita. Antiochena Synodus, an. 265, Pauli errorem damnavit, sicut Alexandrina anno 261 Sabellii dogma. Is videtur fuisse plerisque communis error, quod Jesum merum hominem prædicarent, et divinam in eum descendisse virtutem, qua mire auctus est. Ab hujusmodi placitis abhorruerunt Christi Dei cultores, utpote divinæ ejus naturæ manifesto adversis.
- 4. Arius, presbyter Alexandrinus, anno circiter 317, veterum hæreticorum errorem nova induit forma: nam Verbum a Jesu non separabat, nec creaturis cæteris æquabat, sed præstantissimum prædicabat Dei opus, ante sæcula productum, quo usus est Deus ut cætera omnia e nihilo educeret. Ei et nomen Dei et cultum tribuere non renuebat, quamvis Summo Deo, Patre scilicet, minori. Venenum hærescos

<sup>(</sup>i) Ireneus l. iii. adv. hær. c. xi. (2) Ibidera.

hac ratione propinatum plurimi hauserunt, adeo ut ab initio septem presbyteri, et totidem diaconi, ei suffragati sint. Ab Alexandro, suo Episcopo, in synodo damnatus, patronos nactus est Eusebium Niconiediensem aliosque, Nicææ tandem anno 325 habitum est Concilium œcumenicum, in quo 318 Episcopi Symbolum fidei iis auxerunt explicationibus, quæ Christum Jesum Filium Dei ejusdem ac Pater substantiæ. verum Deum de vero Deo declarabant. Operator consubstantialis, que vox in Symbolo adhibita est ad omnes Arianorum cavillationes eludendas, iis maxime displicuit; et tot dissidiis dedit ansam, ut etiam ex orthodoxis nonnulli censuerint præstare ut omitteretur. Cæterum qui fraudes hæreticas habuerunt exploratas, in ea magnum veritatis præsidium merito posuerunt. quippe quæ eamdem Patris ac Filii naturam omnino esse enuntiabat, quam discernere cupiebat Arius.

5. Plures ab Arii sectatoribus habitæ sunt synodi, et fidei formulæ editæ. omissa voce Quesous. Nonnumquam dogma ipsum Christi divinitatis visi sunt agnoscere, verbis in specie Catholicis usi : sed errorem celare studuerunt. Actius et Eunomius, Filium Patri similem esse negantes, Anomæorum sectæ principes extiterunt : Acacius, Cæsareæ Episcopus, eum similem dicebat, sed voluntate, potius quam natura : Basilius Ancyranus naturæ similitudinem dicitur admisisse, et Semiarianorum antesignanus habetur. Nomen hoc aliquando tributum est aliis Catholice sentientibus, qui a voce Omerous abstinebant, inter quos S. Cvrillus Hierosolymitanus plerumque re-

- (4) Unitarian Miscellany, vol. i. p. 202.
- (2) Ibidem, vol. vi. p. 277. Arianism and Humanitarianism.
- (5) « It is not affirmed that this title was given to the second person of the Trinity before he became incarnate; or to suggest the idea of any derivation or extraction before he was made

censetur. Ut invidiam declinarent, sa pius damnarunt Ariani eos qui ult progressi Verbum in tempore prodiiss vel non esse Deum affirmabant, quai vis et ipsi id aliis verbis exprimerer Imperatoris Constantii opera vigu maxime secta Ariana; cujus opera pli rimis expulsis Episcopis catholicis Ariani eorum occuparunt sedes. Ext terunt tamen fortissimi fidei vindice: inter quos Athanasius eminuit. Po turbas quamplurimas, quæ ad sæculu facile durarunt, ne quidem tunc exti cta labe, sensim sine sensu ces: error, victrixque mansit veritas a Patr bus Nicænis vindicata.

- 6. Socinus Christum Deum negans Arii impietatem resuscitavit; quem ali quatenus imitatus est, eum colendun fatens, utpote præstantissimum, De etiam nomine dignatum. Qui recentiu: Christi divinitatem impugnant, plera que illa hæreseos pallia abjecerunt omnemque cultum ei abjudicarunt quamvis et ipsi divinitatem ejus se agnoscere aliquando profiteantur, et tamen sensu quod divinitus missus sit divina quadam indutus virtute; meru alioquin homo, antequam ex Mari: nasceretur nullatenus existens. 1 Aliqu quidem Christo aliqualem deferunt cul tum ; imo sunt qui Arii placita de verb præexistentia, et præstantia sequuntur. 2 Hinc distinguuntur Ariani e Humanitarii.
- 7. Barnesius commentationibus in Pauli ad Romanos Epistolam plura de Christo Deo inseruit; adjunxit tames eum Filium designari ex tempore qui humana indutus carne apparuit, e Scripturas prorsus silere de ulla eju processione antequam homo factus sit-

flesh. There is no instance in which the appellation is not conferred to express his relation after B assumed human flesh. Of any derivation from God, or emanation from him in eternity, tB Scriptures are silent. » Barnes' Notes on Byest to the Romans, c. I. v. 4.

Liquet hac ratione distinctionem personarum tolli, et veterem hæresim sub involucris renovari. Equidem constat Arianos et Humanitarios in Presbyterianorum et Baptistarum sectis plurimos reperiri.

## CAPUT I.

#### DE ÆTERNA VERBI GENERATIONE.

8. Quum S. Joannes præsertim de Christo, tamquam de verbo O A-7-0-1 loquatur, eumque sacri scriptores passim Filium Dei designent, de æterna ipsius generatione imprimis erit agendum, ut personarum constet distinctio, eo a Patre semper procedente, et divina, quam in eo agnoscit Ecclesia, natura vindicetur: docet enim eum a Patre genitum ab æterno, non actu quodam transeunte, sed ipsa divinæ naturæ necessitate, ideoque esse verum Deum, ipsum Deum, qui et Pater est, sed personam a Patre distinctam, in naturæ tamen unitate.

### Propositio.

Verbum divinum i royor apud Deum temper fuit, estque Filius a Patre gemus ineffabili ratione, ex divinæ naturæ necessitate et essentia, et proinde tems Deus.

æternitatis.» <sup>5</sup> Hæc testimonia ad Christum, qua Verbum est, referri ex Novo Testamento constat : <sup>6</sup> ex iis autem generatio ejus plane adstruitur, et quidem ante auroram seu luciferum, ab initio, a diebus sæculi, במְרָנִים Ipsa generationis vox denotat eum a Patre procedere, longe alias ac creaturæ, quæ nequaquam genitæ a Deo prædicantur. Necessario proinde, et divinæ naturæ vi ea fit, nam nihil in Deo accidentale licet cogitare.

10. Consonat S. Joannes : « In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. 8 Igitur in ipso rerum initio erat Verbum; nec tunc primum prodiit; sed semper erat: et proinde Deus erat. « Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil quod factum est. » Verbum ipsum factum non est, quum sine ipso nihil sit factum. Omnia per ipsum facta dicuntur, non veluti ejus opera et ministerio, sed ex potentia communi, guum Pater sine ipso nihil faciat. Aptissime tamen dicitur per ipsum, potius quam ab ipso, ut relatio personalis insinuetur.

11. Probatur 2. ex Patribus Ante-Nicænis. Hermas, seu liber Pastoris, ab Irenæo tamquam Scriptura laudatus, qui proinde antiquissimus est, et magni ponderis, dicit: « Filius quidem Dei omni creatura antiquior est, ita ut in consilio Patris sui adfuerit ad condendam creaturam. » 6 Non est igitur creatura, sed Patri semper adfuit, et una secum omnia condidit.

42. S. Ignatius M. ad Magnesios scribit de Christo : , ε πρὶ ἀιώνων παρὰ Πατρὶ ων, καὶ ἐν τίλιν ἰφάνω: « qui ante sæcula apud Patrem erat, et in fine apparuit.» γ « Unus Deus est qui seipsum manifestavit per Jesum Christum Filium suum;

<sup>(</sup>i) Ps. ii. 7. (2) Ps. cix. Heb. cz.

<sup>(3)</sup> Mich. v. 2.

<sup>(4)</sup> Act. xiii. 53. Heb. i, 4. Mat. xxii. 44, ii. 6.

<sup>(8)</sup> Joan. i. 1.

<sup>(6)</sup> L. 3. simil. ix. § xii.

<sup>(7)</sup> Magnes. § vi.

qui est Verbum ipsius æternum, non a silentio progrediens. » ¹ Censetur sanctus scriptor Gnosticos perstringere, qui ∑ry\* silentium æonis instar habuerunt, ex quo processit Verbum: ideo Filium æternum affirmat, nullo præeunte æone. Quod si placeat illud de silentio simpliciter explicare, de æterna Verbi subsistentia æque constat.

13. S. Irenæus, contra 6nosticos, seu Valentinianos, scribens, qui Christum a Jesu distinguebant, et objiciebant Catholicis absonum esse, ut Christus, seu Verbum esse cœperit, quando Jesus est natus, ostendit ex dogmate Catholico. Verbum scilicet carnem factum. non segui illud existere tunc cœpisse: « Ostenso manifeste quod in principio Verbum existens apud Deum, per quem omnia facta sunt, qui et semper aderat generi humano, hunc in novissimis temporibus secundum præfinitum tempus a Patre, unitum suo plasmati passibilem hominem factum, exclusa est omnis contradictio dicentium: «Si ergo » tunc natus est, non erat ante Christus » Ostendimus enim, quia non tunc cœpit Filius Dei existens semper apud Patrem; sed quando incarnatus est, et homo factus, longam hominum expositionem in seipso recapitulavit, 2 in compendio nobis salutem præstans, ut quod perdideramus in Adam, id est, secundum imaginem et similitudinem esse Dei, hoc in Christo Jesu reciperemus. » 5 Totus in eo est Irenæus, ut ostendat distinctionem inter Verbum et Jesum, qualem statuebant Gnostici. non subsistere, sed Verbum hominem factum, esse Christum Jesum, qui, qua Verbum, Filius est Dei unigenitus, ante sæcula, semperque apud Patrem.

14. Tertullianus fidem quam in Ecclesia de Christo didicerat, et quam

apud Montanistas retinuit, sic exponit « Nos vero et semper et nunc magis ut instructiores per Paracletum, dedi ctorem scilicet omnis veritatis, unicui quidem Deum credimus : sub hac t men dispensatione, quam œconomiai dicimus, ut unici Dei sit et Filius serm ipsius, qui ex ipso processerit, pe quem omnia facta sunt, et sine qu factum est nihil. » 4 In Apologetico que scripsit adhuc Catholicus: « Hunc « Deo prolatum didicimus, et prolation generatum, et idcirco Filium Dei. Deum dictum ex unitate substantia nam et Deus spiritus : et cum radi ex sole porrigitur, portio ex summa sed sol erit in radio, quia solis € radius, nec separatur substantia, se extenditur : ita de Spiritu Spiritus, de Deo Deus, modulo altero, non ni mero, gradu non statu fecit, et a m: trice non recessit, sed excessit. » 5 Et: comparationes deficiant, nec enim i rerum natura divinæ essentiæ perfect habetur similitudo; sensus tamen Ca tholicus verbis tribuendus est. nar mentem suam, eadem adhibita imagin€ clare explicat in jam citato libro. Obje cerat Praxeas, ut distinctionem perso narum elevaret, plures deos dicendos si Filius et Spiritus sanctus nomin illo dignarentur; respondit Tertullianu non plures dicendos, quamvis unus quisque, si solus nominetur, Dev vocandus sit: « Cæterum, si ex cor scientia qua scimus Dei nomen, et De mini, et Patri, et Filio, et Spiritui cor venire, deos et dominos nominaremus extinxissemus faces nostras etiam e martyria timidiores, quibus evaden quoque pateret occasio, jurantibus st tim per deos et dominos, ut quida hæretici, quorum dii plures. Itaq1 deos omnino non dicam, nec domino

<sup>(4)</sup> Magnes. S. viii.

<sup>(2) «</sup> Recapitulare » ανακτφαλαιώσασθαι apud Apostolum Eph. i. 10. reparars apud Irengum significat.

<sup>(5)</sup> L. iii. adv. hær. c. xx. ed. col. Ag. an. 45 alias c. xviii.

<sup>(4)</sup> L. adv. Praxeem paulo post initium.

<sup>(8)</sup> Apolog. c. xxi.

nominandi fuerint Pater et Filius, Deum Patrem appellem, et Jesum Christum Dominum nominem. Solum autem Christum potero Deum dicere, sicut idem Apostolus : « Ex quibus » Christus, qui est, inquit, Deus super » omnia benedictus in ævum omne!» Nam et radium solis solem seorsim vocabo: solem autem nominans cuius est radius, non statim et radium solem appellabo. Nam etsi soles duos non faciam, tamen et solem et radium eius tam duas res et duas species unius indivisæ substantiæ numerabo, quam Deum et sermonem eius, quam Patrem et Filium. » 1 Alias : « Primogenitus est, ut ante omnia genitus; et unigenitus, ut solus ex Deo genitus, proprie de vulva cordis ipsius. » 2 Liquet igitur, docente Tertulliano, Filium a Patre sic genitum, ut et ipse sit Deus super omnia benedictus in ævum omne. « Sermo ergo et in Patre semper, sicut dicit: « Ego in Patre. » Et apud Deum semper, sicut scriptum est: « Et sermo erat apud Deum. » Et numquam separatus a Patre, aut alius a Patre, quia « Ego et Pater unum sumus. » Hæc at probole veritatis, custos unitatis, ma prolatum dicimus Filium a Patre, sed non separatum.» 5

15. Clemens Alexandrinus Logon orat it suis discipulis det: ம்ஃவுமாயாக ம்ஃவுமாயா, ரம முழை கள்று, வியாக ம்ஃவுமாயா, ரம முழை கள்று, வியாக ம்ஃவுமாயா, ரம முழை கள்று, கவிவுவும், கவிவுவும், கவிவுவியாக ம்மு, மீர் நிர் ரவிவுவியாக வியாக மிர் ரவிவுவியாக வியாக வியாக மிர் ரவிவுவியாக வியாக வியாக

## Objectiones.

16. Objiciunt Unitarii 1. Christus dicitur Filius ob specialem erga eum Dei dilectionem, quapropter proprius Filius, genitus, primogenitus, unigenitus vocatur, specialiter scilicet dilectus, quo sensu populus Israeliticus primogenitus Dei dicebatur: « Filius meus primogenitus Israel. » <sup>5</sup>

17. Resp. Plurima obstant ne tot testimonia de sola dilectione speciali interpretemur. Ea quidem est optima interpretandi regula, ut verba obvio sensu accipiantur, nisi ex adjunctis patcat ea translata esse : adjuncta autem, quandocumque de Verbo seu Christo agitur, plane postulant nativam verborum significationem. Psaltes exhibet Deum Patrem veluti explicantem quo sensu Filium appellet : « Filius meus es tu, ego hodie genui te. » Quod autem hodie eum genitum declaret, aptissime indicat æternitatem, quæ præsens semper est, nullis temporum vicibus distincta. Quod Israel primogenitus filius Dei dictus fuerit, facile intelligebatur specialem Dei erga populum electum dilectionem indicare, qui instar primogeniti habebatur: consueverunt quippe Hebræi comparationes instituere, particula quæ similitudinem enuntiat omissa, sicut in libro Proverbiorum passim videre est. In locis autem quæ Yerbum respiciunt omnis comparationis species deest, et vera adstruitur significatio: « Ex utero ante luciferum genui te.»

18. Obj. 2 Christus dicitur Filius Dei co quod in utero Virginis divinitus sit formatus, absque viri opera: Mariæ

sed Apostolum sequar, ut si pariter Patrum Ante-Nicænorum testimonia nominandi fuerint Pater et Filius, ostendunt ab initio rei christianæ Ver-Deum Patrem appellem, et Jesum Christum pominum nominem. Solum ausortem, gloriaque et cultu pariter ditem Christum potero Deum dicere, gnum, eumdem scilicet Deum.

<sup>(</sup>i) Adv. Praxeam , c. xiii.

<sup>(2)</sup> Apolog. c. vii.

<sup>(5)</sup> L. adv. Praxeam c. viii. \*ps/8shs yox a Va-

lentiniano usurpata adhibitur alio sensu a Tertulliano.

<sup>(4)</sup> Pædagog. l. iii. sub finem. (5) Exod. iv. 22.

enim ab Angelo dictum est: « Spiritus sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit tibi. Ideoque et quod nascetur ex te sanctum, vocabitur Filius Dei. » 4

19. Resp. Utique Filius Dei vocatus est Christus eo etiam sensu quod divinitus conceptus sit in Virginis utero: sed altius repetenda est illius tituli origo; nam ideo naturam humanam assumens Verbum, e Virgine prodire elegit, quod « ex utero ante luciferum » a Patre prodierit, nec deceret communi ratione nasci. Profecto si Filii Dei appellatio virgineo partu tantum niteretur, potiori jure Adam eo insigniretur titulo, utpote patre et matre carens, solo Deo auctore. 2 Abbadie concedit ideo Christum vocari Filium Dei, quod Spiritus sancti opera conceptus sit: inde enim factum ut humana natura hypostatice Verbo coniungeretur. 3

20. Obj. 3. Ob specialem sanctificationem et missionem, se Filium Dei dici ipse Christus docet : « Quem Pater sanctificavit, et misit in mundum, vos dicitis : Quia blasphemas : quia dixi, Filius Dei sum? » 4

21. Resp. Eam sanctificationem missionemque merito allegavit Christus, ut ostenderet Judæis se titulum illum sibi vindicare potiori quam judices et sacerdotes jure. Insinuavit simul suam, quam jam affirmaverat, unitatem et conjunctionem cum Patre, operibus quæ patrabat in testimonium adductis: « Si mihi non vultis credere, operibus credite, ut cognoscatis, et credatis quia Pater in me est, et ego in Patre. Quærebant ergo eum apprehendere. » <sup>5</sup> Liquet ipsos optime intellexisse eum se sublimiori longe sensu sanctificatum et missum dicere.

23. Resp. In resurrectione Christus manifestatus est Filius Dei, uti Apostolus, ad Romanos scribens, docet: τοῦ ὑρισ-δίστος δίοῦ διοῦ ὑρ δυσάμει κατὰ ανοῦμα ἀγιωσύνης ὑξ αναστάσιως νεκρων. 7 « Qui prædestinatus est Filius Dei in virtute, secundum spiritum sanctificationis ex resurrectione mortuorum Jesu Christi Domini nostri. » Non tunc cœpit esse Filius, sed mundo veluti exhibitus est, illustri suæ originis indicio.

24. Obj. 5. Filius dictus est Christus, quia Deus eum constituit hæredem universorum, et super Angelos ipsos exaltavit. 8

25. Resp. Humana Christi natura summi honoris facta est particeps; sed Verbum divinum fuit semper splendor majestatis divinæ, substantiæque viva et perfecta imago. Nihil est quod indicet exaltationem Filii super Angelos præmii habuisse rationem; quuma Pater per eum omnia condidisse dicatur, Angelos utique ac cæteras creaturas: quapropter quum hæredem universorum eum dixisset Apostolus, statim adjunxit: Pi vai robs aivas ininerationes.

26. Obj. 6. « Quos præscivit et prædestinavit conformes fieri imaginis Filii sui, ut sit ipse primogenitus in multis fratribus: » præcipuus scilicet inter justos, nam « prædestinatus est Filias bei in virtute secundum spiritum sauctificationis ex resurrectione mortuorum Jesu Christi Domini nostri. »

<sup>22.</sup> Obj. 4. Paulus de resurrectione verba Psaltis interpretatur : « Nos vobis annuntiamus eam quæ ad Patres nostros repromissio facta est : quoniam hanc Deus adimplevit filiis nostris, resuscitans Jesum, sicut et in Psalmo secundo scriptum est : Filius meus estu, ego hodie genui te. » 6

<sup>(4)</sup> Luc. i. 35.

<sup>(2)</sup> Vide Bullum, Jadiciam Eccl. Catholica, c. v. §. v.

<sup>(5)</sup> Abbadie de divinitate Christi. §. 6. c. 6. cit. a De la Hogue, Tract. de Trinitate, art. it.

prop. ii. obj. 3.

<sup>(4)</sup> Joan. x. 36. (5) lbid. 38.

<sup>(6)</sup> Act. xiii. 52. (7) Rom. i. 4.

<sup>(8)</sup> Heb. i.

<sup>(9)</sup> Rom. viii. 29. (40) Ibid. i. 4.

Hinc « primogenitus ex mortuis » <sup>4</sup> dicitur, et « imago Dei invisibilis, primogenitus omnis creaturæ, » <sup>2</sup> princeps veluti novæ creationis, seu cœlestis instituti. Major autem exhibetur Angelis, nuntiis, scilicet, a Deo missis, non spiritibus cœlestibus. <sup>5</sup>

27. Resp. Recte dicitur primogenitus in multis fratribus, quia, humana assumpta natura, sibi adscivit quotquot gratia sanctificantur : « Decebat enim. propler quem omnia, et per quem omnia: qui multos filios in gloriam adduxerat, auctorem salutis corum per passionem consummare. Qui enim sanctificat, et qui sanctificantur, ex uno omnes. Propter quam causam non confunditur fratres eos vocare, dicens: « Nuntiabo nomen tuum fratribus » meis. » 4 Longe alias prædestinati sunt justi ut filii Dei habeantur, imaginem Filii sui præseferentes, ab ipso qui designatus est et agnitus Filius. 8 et demonstratus resurrectione sua gloriosa. Accepimus « spiritum adoptionis fliorum, in quo clamamus: Abba; » 6 sed ipse a Patre declaratur ex utero tenitus. Primogenitus est ex mortuis, win primus resurrexit; primogenitus mis creaturæ, quia ante omnem m creatam extitit; fuit guippe sem-Per apud Patrem: « Ouoniam in ipso condita sunt universa in coelis et in terra, visibilia, et invisibilia, sive throni, sive dominationes, sive principatus, sive potestates : omnia per psum, et in ipso creata sunt : et ipse est ante omnes, et omnia in ipso constant. > 7 Hæc plane designant res Omnes creatas, non novam illam et mysticam creationem ad quam Apostoli verba detorquent Unitarii. Imago est Dei invisibilis, Patris scilicet, « cum sit splendor gloriæ, et figura » substantiæ ejus; » & anavyaqua rus Johns nas Xapantup the unocráctus aurou: 8 in ipso quippe eædem perfectiones relucent, ipseque, invisibilis licet in divina natura, in humana sese præbuit videndum. Angelis est præstantior: nam spiritus, qui throni, dominationes, principatus, vel alio quovis nomine vocantur, ab inso sunt conditi: de quibus manifesto agit Apostolus; nec enim homines divinitus electi ad aliquid nuntiandum simpliciter et absolute τῶν ἀγγίλων nomine designantur. 9 Ideo et Deus agnoscitur : « Ad Filium autem: Thronus tuus, Deus, in sæculum sæculi. » 40

28. Obj. 7. Genitus idem valet ac conditus, quapropter illud Proverbiorum:
« Dominus possedit me in initio viarum suarum, » "t creandi voce redditur a Septuaginta ידי פון בראני : illudque de Verbo veteres intellexerunt. Igitur Verbum creatum agnoscendum est, sive ante cæteras creaturas, uti textus plures videntur insinuare; sive ex speciali consilio, uti aliis magis placet.

29. Rssp. Verbi generatio ex voce ambigua non pendet, sed ex perspicuis omnino testimoniis, quibus Filius unigenitus declaratur, eaque ei tribuuntur, quæ veram generationem indicant: scilicet ipsum apud Patrem extitisse, gloriæ ejusdem participem, et Deum, æque ac Pater. Post cænam ultimam, inter preces Jesus dixit: « Et nunc clarifica me, tu Pater, apud temetipsum, claritate, quam habui prius, quam mundus esset, apud te. » 12 Suam existentiam iisdem vocibus alias designavit quibus Deus Mosi se revelavit: « Antequam Abraham fieret, ego sum. » 15 In

<sup>(</sup>i) Col. i. 42. (2) Ibid. v. 45.

<sup>(3)</sup> Unitarian Miscellany, vol. 6. p. 285.

<sup>(4)</sup> Heb. ii. 40.

<sup>(5)</sup> rou spir Berror Tiou beou er Suraper. Supra resp. ad obj. 4.

<sup>(6)</sup> Rom. viii. 15. (7) Col. i. 16.

<sup>(8)</sup> Heb. 1. 8.

<sup>(9)</sup> Rosenmüller animadvertit in bunc locum: ex « dignitate Christi comprobat, eum infinitis medis majorem esse Angelis. » (10) Ibid. v. 8.

<sup>(44)</sup> Prov. viii. 22. (42) Joan. xvii. 5.

<sup>(13)</sup> Joan. viii. 58.

objecto Proverbiorum loco Hebraicus textus habet 'JJP, eamdem scilicet vocem qua Eva, nato filio, se a Deo eum possidere confessa est. Si placeat quæ de Sapientia dicta sunt, ad Verbum referre, prout consueverunt veteres, testimonia necessario explicanda sunt juxta alia in quibus de Verbo manifesto agitur: ideoque Dominus censendus est genuisse Filium initio, scilicet ab æterno.

31. Resp. Quæ objiciuntur ostendunt Judæis non prorsus ignotum fuisse Dei Verbum, cujus operam in mundo condendo divinitus afflatus auctor Sapientiæ testatus est : ὁ ποιλσας τὰ πάιτα ἐι λόγο σου: « Qui fecisti omnia verbo tuo. » 5 Mirum non est Philonem aliosque tanto lumine haud illustratos non plene intellexisse Verbi naturam, quam Joannes adeo luculenter declaravit : cæterum non hos habuit ipse doctores; sed «unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit. » 6 Quidquid igitur sit de sensu quo Philo Verbum appellaverit Deum, constat Joannem eum sic designasse, eo quod rerum omnium 32. Obj. 9. i Aiyor Deus quidem est, scilicet ipsa Dei ratio, et sapientia, qua omnia constant: sed minime est a Deo distincta persona: « Ratio illa, » inquit Joannes Clericus, « quam apud Deum, ab initio, imo Deum ipsum fuisse, in qua vitam, in qua verum lumen hominum fuisse contendimus, non semper oculos nostros fugit, sed per hominem, in qua erat, conspicua facta est, atque inter nos aliquandiu commorata.» 7

33. Resp. De Verbo loquitur Joannes. tamquam de persona subsistente; illudque apud Deum fuisse ab initio mpor rès Sir dicit, et per illud omnia condita. et in eo vitam esse, quæ hominibus lumen est, quo singuli illustrantur. Illud venisse in mundum, et, carne assumpta, habitasse inter homines affirmat, quod de Dei ratione et sapientia, seu attributo quocumque divino, dici non posset, nisi verbis minus proprie acceptis. Quum gloria ejus, hominibus videnda exhibita, Unigeniti a Patre dicatur, et i xi2 or plenus gratiæ et veritatis liquet illum a Patre distingui, esse personam ab ipso genitam, divinæ substantiæ consortem; \*\*apa \*\*árpor, scilicet. uti recte advertit Bullus. « Ita-Dei Patris unicum Filium esse, ut solus revera ab atque ex ipso Patre genitu fuerit. » 8 Illa igitur Clerici interpretatio omnino aliena est a verborun vi, et contextu : nec enim δ λόγος in hom mine Jesu commoratus dicitur, secaro, scilicet homo, factus, et interes

conditor foret, vitæ et lucis auctor, et Patri intime conjunctus. Hæc certe Numen designant, nec creaturæ, absque divinæ majestatis dispendio, tribui possunt.

<sup>(1)</sup> Sap. ix. 1, 2.

<sup>(2)</sup> De conf. linguarum, p. 354, B. cit. a Rosenmüller in c. i. Joan.

<sup>(3)</sup> Rosenmüller in loc. mox cit. dicit hanc Judsorum fuisse sententiam, prout « egregie demonstravit ex Chaldaicis potissimum V. T. paraphrasibus Car. Ang. Theoph. Keil de doctoribus

veteris ecclesiæ culpa corruptæ per Platonicsententias Theologiæ liberandis Comment. II. opusc. academ. t. II. p. 485.

<sup>(4)</sup> L. de Somniis. (5) Sap. ix. I, 2.

<sup>(6)</sup> Joan. 1, 48.

<sup>(7)</sup> In c. 4 Joannis.

<sup>(8)</sup> Judic. Eccl. Cath. p. 56.

nos commoratus, ortus sui a Patre præclaris datis indiciis. Hinc ipse Rosenmüller in Joannem scribens, animadvertit: « Sunt etiam apud Nostrum, quæ ostendant ex ejus sententia λίγω esse naturam quamdam subsistentem, sive subjectum quoddam, atque hunc λίγω arctissime cum Deo conjunctum, se extra eum exseruisse ita, ut non modo omnes res procrearet, sed doctores etiam institueret, quos Deus hominibus mittere constituisset.» 4

34. Obj. 10. bes ir i Aeyes. Non i bes, sed bes dicitur, uti ab Origene olim animadversum: articulus, scilicet, eum qui vere est Deus, denotat: ἐντοδιος. 2 Quomodo λίγος dicatur beis a Joanne non definitur; tribuitur tantum τῷ λὸγφ summa vis ac dignitas. » 3

35. Resp. Obvia ratio cur articulus omissus sit, est quod tos prædicati habeat rationem. Origenes quidem censuit eum omissum ut personarum innueretur distinctio, Filii a Patre, indeque refelli « negantes proprietatem Filii esse aliam a Patris proprietate; confitentes Deum esse cum nomine tanum qui apud ipsos Filius appellatur; we negantes Filii divinitatem, et po-Metes ipsius proprietatem et essentiam M circumscriptionem existere aliam 1 Patre. » Quamvis autem deorum nomen lato quodam sensu creaturis præ-Stantissimis dari dicat, Filium omnino th iis distingui, eorumque habendum esse Deum affirmat, utpote qui in se Attrahit divinitatem : ona oas res decreres is larrer, et est « apud Deum in principio existens, quia sit apud Deum semper manens Deus, haudquaquam id habiturus, nisi apud Deum esset, et haudquaquam Deus mansurus, nisi Perpetuo permansisset in contemplatione paternæ profunditatis: ' is is åpXn år re åreat mpos vor beer ået permer Jees, έκ & δ'auro έσχηκως, έι μη προς τον θεον ir, xai ix år milias bies il mu mapimili ти абладеляте Эна ти жатрлии Вадия. Igitur, ex Origenis sententia, Deus Pater i bos appellatur, Filius bos, cæteri Angeli vel Sancti 600, 8 sed Filius semper extitit, omni carens initio, quamvis divina natura sit illi a Patre communicata. Ouod affirmat Rosenmüller Joannem haud definire quomodo xó205 dicatur bob, refellitur perspicuis testimoniis Evangelistæ, qui rerum omnium creatarum originem ei tribuit. Equidem quis cogitare poterit Joannem Verbum Deum dicere vago quodam sensu, cum manifesto erroris perniciosissimi periculo?

36. Obi. 11. Tertullianus: « Ut primum Deus voluit ea quæ cum Sophiæ ratione et sermone disposuerat, intra se, in substantias et species suas edere, ipsum primum protulit sermonem, habentem in se individuas suas, Rationem et Sophiam, ut per ipsum fierent universa, per quem erant cogitata atque disposita, immo et facta jam, quantum in Dei sensu. » 6 Et alibi: « Quia et Pater Deus est, et judex Deus est, non tamen ideo et pater et judex semper, quia Deus semper. Nam nec pater potuit esse ante filium, nec judex ante delictum. Fuit autem tempus cum et delictum et filius non fuit, quod judicem, et qui patrem Dominum faceret. » 7

37. Resp. Priori loco adversus Praxeam scribit Tertullianus, ut personarum distinctionem tueatur. Contendit igitur Filium a Patre revera distingui, et semper apud Patrem extitisse; sed ante conditum mundum eum Rationem maluit designare, Sermonem condito mundo, Græca voce i sérae utrique

<sup>(</sup>i) Rosenmüller in c. l. Joan.

<sup>(2)</sup> In Joan. tom. II. n. 2.

<sup>(3)</sup> Rosenmüller in Joan. c. i. l , 2.

<sup>(4)</sup> In Joan. tom. II. n. 2.

<sup>(5)</sup> Ibid. n. 3, p. 238, ed Wir.

<sup>(6)</sup> Adv. Praxeam c. vi.

<sup>(7)</sup> Adversus Hermogenem c. iii.

respondente. Praxeas objiciebat Deum solum fuisse « ante mundi constitutionem, adusque Filii generationem. Ante omnia enim Deus erat solus, ipse sibi et mundus, et locus, et omnia.» Respondet Tertullianus: 4 « Solus autem quia nihil aliud extrinsecus præter illum. Cæterum ne tunc quidem solus; habebat enim secum, quam habebat in semetipso, rationem suam scilicet. Rationalis enim Deus, et ratio in inso prius, et ita ab ipso omnia. Quæ ratio sensus ipsius est. Hanc Græci λόγον dicunt, quo vocabulo etiam sermonem appellamus. Ideoque jam in usu est nostrorum, per simplicitatem interpretationis, sermonem dicere in primordio apud Deum fuisse, cum magis rationem competat antiquiorem haberi, quia non sermonalis a principio, sed rationalis Deus etiam ante principium; et quia ipse quoque sermo ratione consistens. priorem eam ut substantiam suam ostendat. » Prolatio igitur Sermonis. juxta Tertulliani mentem, est manifestatio Rationis per mundi creationem: idem tamen xoy or semper. Si quid in iis obscurum videatur, scopus auctoris præ oculis habendus est, nempe personarum ut vindicet distinctionem, et unitatem naturæ divinæ ea non tolli ostendat: « quale est ut Deus divisionem et dispersionem pati videatur in Filio, et in Spiritu sancto, secundum et tertium sortitis locum, tam consortibus substantiæ Patris? » 2 « Filium non aliunde deduco, sed de substantia Patris. » 8 « Eum parem sibi faciens, de quo procedendo Filius factus est, primogenitus ut ante omnia genitus. et unigenitus, ut solus ex Deo genitus, proprie de vulva cordis ipsius. » 4 Praxea objiciente sermonem esse rem inanem, quam absurdum sit de divino Verbo id cogitare ostendit Tertullianus: « Fecit enim et ipse quæ facta sunt per ipsum. Quale est ut nihil sit ipse, sine quo nihil factum est? \* \* \* Vacua et inanis res est sermo Dei, qui Filius dictus est, qui ipse Deus cognominatus est: « Et sermo erat apud Deum, et » Deus erat sermo? » 5

38. Alio in loco objecto Hermogenem refellit dicentem materiam semper extitisse, quum Deus alioquin Dominusdicendus non foret, quippe qui nihil haberet in quod exerceret potestatem. Fatetur Tertullianus nomen Domini eosensu ei tribui non posse : « Nam ex quo esse coperunt in quæ potestas-Domini ageret, ex illo per accessionem potestatis et factus et dictus est Dominus; » idque patris et judicis vocabulis illustrat. Placet igitur hæc ad creaturas referri, et Deum eo sensu denegari Patrem, quo denegatur Dominus, scilicet quod actu non extiterint filii. Cæterum Filius & xoros in Deo fuit semper. Fatemur Tertullianum hoc libro dicere Sophiam natam, et conditam: quapropter Petavius eum Platonicis figmentisdoema Christianum corrupisse censet= sed duriora licet sint quæ protulit ... benignam eorum explicationem dandam censemus, quum alias Verbunn. verum Deum agnoscat. Quæ igitur de Sermonis initio dicit, de manifestato per creationem xoyo intelligimus; quas vero de Sophiæ, seu Rationis, in Dec initio affirmat, de principio quo a Patre procedit • A0705 : Filius enim sermo et Deus sermo : et Ego et Pater unu sumus. » 6

30. Obj. 42. Generatio vel nullar certam ideam præbet; vel eam quæsimplicitati et puritati divinse naturarepugnat, et initium, mutationem, minoremque gradum infert.

40. Resp. Certa quidem vis ei voci inhæret, quæ Patris ad Filium rel 2.

<sup>(4)</sup> Adv. Praxeam c. v.

<sup>(2)</sup> C. iii. (3) C. iv

<sup>(4)</sup> C. vii. (5) Ibidem.

<sup>(6)</sup> Adv. Hermog. c. xviii-

tionem indicat, quamvis nemo mortalium valeat eam plene et accurate intelligere. Satis est ut noscamus personas divinas inter se ita discerni, ratione tamen simplicitati et perfectioni Dei congrua. « Non hæc sunt in Deo corporaliter æstimanda. Incomprehensibiliter generatur Filius, impassibiliter generat Pater; et tamen ex se generavit, et ante omnem intellectum generavit Deus verus Deum verum. » <sup>1</sup> Ita præclare Ambrosius.

41. Concinit S. Petrus Chrysologus: « Sed dicit hæreticus : Ouomodo Pater, si non præcedit? quomodo Filius. si non sequitur? Quomodo dat initium qui generat? Quomodo quod generatur, principium a generante non sumit? Hoc ratio docet, hoc natura probat. Erras, hæretice: hoc habet humana ratio: non hoc habet divina: hoc accipit natura mundi; Deitatis non recipit hoc natura. » 2 Igitur supra omnem rem creatam elevanda est mens, eque cogitanda est relatio, quæ divimenaturae insit, qua Filius semper a Patre procedit, nullo initio, nulla mutatione, sed immanente quadam, uti cunt Theologi, ratione. Ex ipsius Derevelatione nobis innotescit, ideotide excipienda, et humili animi Obseguio adoranda est.

43. Mirum est virum Protestanticum Start Christum Deum vindicare voluisse contra Channing, rejecta generationis notione, Filiique voce ad humanam naturam restricta: sed et Clarkius in commentariis, aliique, humanitus sapientes pariter exorbitaverunt.

3 Satis feliciter Augustinus generationem perpetuam illustravit, Arium arguens qui dicebat: « Si natus est, erat tempus quando non erat filius: » « non intelligens etiam natum esse Deo sem-

43. Quum agatur de mysterio prorsus sublimi, mirum non est veteres Patres de Verbo divino loquentes, aliqua proferre quæ obscura sunt, et ambigui sensus : vix enim potest homo de eo, prout decet, cogitare vel loqui. Cæterum quæ ubique occurrunt testimonia de Dei unitate, quæque passim Verbum Deum prædicant, nullum locum dubitationi de vera Patrum mente relinquunt, qui plane catholice senserunt, licet quædam minus accurate a quibusdam sint prolata. Acrior Petavii in illos censura ab ipso mitigata admodum est, et veluti revocata.

44. Liceat Irenæi verba subjungere quibus increpat eos qui mysterium generationis divinæ scrutari et explicare ausi sunt, vel fideles hac tentatione pulsabant. « Irrationabiliter autem inflati, audaciter inenarrabilia Dei mysteria scire vos dicitis. . . . . Si quis igitur nobis dixerit: Quomodo ergo Filius prolatus a Patre est? dicimus ei quia prolationem istam, sive adapertionem, aut quomodolibet quis nomine vocaverit, generationem ejus inenarrabilem existentem nemo novit. non Valentinus, non Marcion, negue Saturninus, neque Basilides, neque angeli, neque archangeli, nec principes, neque potestates, nisi solus qui generavit Pater, et qui natus est Filius. Inenarrabilis itaque generatio ejus cum sit, quicumque nituntur generationes

<sup>(1)</sup> Ambros. l. i. de fide c. v.

<sup>(2)</sup> Serm. Ix.

<sup>(3)</sup> Vide « Letters to the Rev. Wm. E. Chanhing by Moses Stuart , An dover, » et « Unitaria-Vol. 11.

nism examined by Rev. Anthony Kohlman, S. J. > vol. ii. p. 47.

<sup>(4)</sup> L. vi. de Trin. c. i.

<sup>(5)</sup> Hom. ix. in Jerem.

et prolationes enarrare, non sunt compotes sui, ea quæ inenarrabilia sunt enarrare promittentes. » <sup>4</sup>

## CAPUT II.

## DE JESU CHRISTI DIVINITATE.

46. Celsissimam Filii dignitatem quum Ariani faterentur, eum Deum appellare haud renuebant, sensu tamen minus stricto. Nicæni Concilii Patres ad omne tollendum effugium, eum e procesor, scilicet consubstantialem Patri declaraverunt : ovota enim substantia, seu natura explicatur. Symbolo igitur professi sunt se credere, « in unum Dominum Jesum Christum . Filium Dei, genitum ex Patre unigenitum, hoc est, ex substantia Patris; Deum ex Deo, lumen ex lumine, Deum verum ex Deo vero; genitum non factum, consubstantialem Patri, per quem omnia facta sunt, sive quæ in cœlo, sive quæ in terra sunt. » Ad Arianos penitus conterendos adjecerunt : « Illos vero qui dicunt : Fuit aliquando cum non esset : et : Antequam genitus est non erat, et Ex non

existentibus, sive ex nihilo, factus est; vel qui Dei Filium ex alia hypostasi vel substantia esse, aut creatum esse, aut mutari, vel converti posse sentiunt, anathemate ferit catholica Ecclesia. » <sup>2</sup>

47. Ymoraou pro substantia aliquando usurpabatur, uti in mox laudatis verbis videre licet, sed postea usus obtinuit ut personam designaret, ovota pro natura, essentia, seu substantia, adhibita. Vocum ambiguitas gravia nonnumquam peperit dissidia. 8 Persona seu vacorages a substantia distinguitur in eo tantum quod persona sit substantia intelligens completa et sui juris. Igitur in rebus creatis personalitas est mera negatio unionis cum alia substantia a qua pendeat : in Deo autem est quidem aliqua perfectio, non re, sed virtute, ab essentia divina distincta. Subsistentia et personalitas idem sonant, quamvis illa ad entia rationecarentia, quæ suppositum, non personam, habere dicuntur, designanda plerumque adhibeatur. Hæc, ad tractatum de Trinitate pertinentia, breviter adnotanda hic visa sunt, ut quæ de Verbo humanam naturam assumentedicuntur, clarius intelligantur.

48. 'O Aryer ab Ario intelligebaturcreatura quædam præstantissima An—
gelos hominesque longe superans, quæ
usus est Deus veluti ministro et in—
strumento ad cæteras res creatas com—
dendas. 4 Hunc, quem ab interior
Dei Arye seu sapientia, distinguebata
in humana natura opus redemptionis
generis humani perfecisse dicebat.
Rosenmüller dicitur 'O Aryer Deus vocari « ob naturam Deo proximam est
simillimam. »

49. Unitariis plerisque placuit -

<sup>(1)</sup> L. iii. adv. hær. c. xlviii.

<sup>(2)</sup> Apud Socrat. hist. Eccl. l. i. c. 8.

<sup>(3)</sup> Inter Meletium et Paulinum, utrumque sane sentientem, de tribus hypostasibus vehementer disputatum est, Oriente et Occidente toto ea occa-

sione commotis. Vide Montagnum qu. 10. art cit. dissert. 1. prævia de Sma Trinitate tom— Theologiæ cursus completus.

<sup>(4)</sup> Vide Petavium, de Trinitate l. 1. c. viil.

Arii sententia longe discedere, quam affinem esse Platonicis placitis constat. Dicunt nonnulli, post Grotium, S. Joanni propositum fuisse errorem de Æone a Deo distincto tollere, et ad ipsam referre sapientiam et potentiam divinam quæ perperam de creatura prædicabantur. Tor 200 or igitur interpretantur ipsam Dei sapientiam, quæ ab initio apud Deum erat, imo Deus erat, et quæ caro facta est, manifestata scilicet et oculis veluti objecta in homine Jesu, in quo sapientia et potentia divina documentis sublimioribus et miris operibus effulserunt. Joannes Clericus in hac sententia explicanda adeo laborat, ut quam ægre respondeat Joannis et cæterorum sacrorum auctorum dictis invitus prodat. « Deus, » inquit, « erat ea Ratio, ut Agger, guem postea inter homines versatum esse narrat. Deum illum unicum et proprie dictum fuisse doceat. » Are carnem esse factum existimat, « quatenus carne Jesu velati indutus conspicuus evasit . . . . inhabitatione Dei ineffabili, qua Jesu mmanitas facta est humanitas Rationis divinæ, singulari prorsus modo, Nipsa divina Ratio facta est Jesu dimitas unione illa arcana. Ab illo tem-Pore Deus potuit dici caro, et vice Yersa carni, seu homini, Dei vocabulum tribuere licuit. Propter hanc duarum naturarum conjunctionem in Christo, Apostoli de eo modo loquuntur ut Deo, modo ut homine; nec ea tantum tribuunt Christo, quæ Jesum acientem viderant, sed etiam quæ ante Deum natum fecerat divina Ratio. » 1 Huic interpretationi consonat Pationalistarum plerorumque sententia, qui « intellexerunt sapientiam, sive rationem Dei, eamque personificatam. » 2

51. Quantum verbis Joannis torqueantur Unitarii, et quo infelici successu
in iis explicandis laborant, ex sententiarum varietate, et absurditate manifestum est. E contra Ecclesia Catholica arcanum divinæ generationis venerata, Verbum a Patre distinguens,
Jesum Christum, ipsum Verbum hominem factum, agnoscit et colit, omniaque feliciter congrueque interpretatur.

# Propositio.

Jesus Nazarenus, qui dicitur Christus, verus est Deus, Patri consubstantialis.

52. Probatur 1. ex Scripturis, quæ Dei nomen ei passim tribuunt, nullo dato indicio illud ei haud stricte convenire. Isaias de puero ex virgine nascituro dixit: « Vocabitur nomen ejus Emmanuel, » <sup>5</sup> quod in Jesu impletum refert Matthæus, explicatione adjecta: « quod est interpretatum, Nobiscum Deus. » <sup>6</sup> Clarius Vates de eo deinceps locutus est: « Parvulus enim natus est nobis, et filius datus est nobis, et factus est principatus super humerum

<sup>50.</sup> Socini explicatio, qui Aorer intelligit divinum præconem, ab omnibus fere derelicta est. Perabsurde quidem « In principio » retulit ad exordium rei christianæ, et cætera pari ratione exposuit : « Deus erat Verbum. id est, operandi potestate et exactissima rerum divinarum scientia præditus erat Christus. Omnia per ipsum facta sunt, id est, quidquid ad novam creationem, et mundum spiritualem pertinet. » <sup>5</sup> Jure optimo Rosenmüller hanc explodit sententiam : « Valde errant, qui is apxa interpretantur de initio Evangelii, s. rei christianæ; huic enim sententiæ consilium Joannis et sequens oratio aperte repugnat. » 4

<sup>(</sup>f) Cit. in opere de div. D. N. J. C. a Marano l. i. p. ii. p. 90. Vide et Unitarian Miscellany, vol. i. p. 500.

<sup>(1)</sup> Rosenmüller schol. in Joannem. c. 1.

<sup>(3)</sup> Socinus in c. 4. Joan.

<sup>(4)</sup> Rosenmüller scholia in loc.

<sup>(5)</sup> Isaias vii. 44.

<sup>(6)</sup> Matth. i. 23.

ejus: et vocabitur nomen ejus, Admirabilis, consiliarius, Deus, fortis, pater futuri sæculi, princeps pacis. Multiplicabitur ejus imperium, et pacis non erit finis: super solium David, et super regnum ejus sedebit : ut confirmet illud, et corroboret in judicio et justitia, amodo et usque in sempiternum. » <sup>4</sup> De Jesu agi constat ex ipso elogio. quod ei tantum convenit, et ex verbis Angeli, quibus eum super solium David sessurum annuntiavit Mariæ, reguo sine tine potiturum. Quod autem Hebraice legatur יקרא vocabit, difficultatem facere non potest; nam totus est Vates in pueri elogio prædicando, adeo ut vel puncta subjicienda sint, quibus, in conjugatione Niphal, legatur vocabitur, vel V'N quis subintelligendus sit, vel « ארף vocans : i. e. appellabitur, impersonaliter, ut Genes. xi. 9. xvi. 14. Jos. vii. 26. Jud. xv. 17. » 2

83. Jeremias de Messiæ regno vaticinans, eum Jehovam vocandum dicit : « Ecce dies veniunt, dicit Dominus: et suscitabo David germen justum: et regnabit rex, et sapiens erit: et faciet judicium et justitiam in terra. In diebus illis salvabitur Juda, et Israel habitabit confidenter: et hoc est nomen, quod vocabunt eum, Dominus justus noster. » 3 UP TITT Hoc nomen ipsum est quod sui proprium esse Deus ipse Moysi declaravit.

54. Joannes: θιὰς ἐν ὁ λόγος . . . . καὶ ὁ λογος σαρξ ἐγινιτο, καὶ ισκίνωσει ἐι ἐμῶν.

4 « Deus erat Verbum. . . . et Verbum caro factum est, et habitavit in nobis. » Ipsum Verbum Deum vocat, et carnem dicit factum, in qua,

veluti in tentorio, peregrinus homines versatus et commorat Profecto Deus homo factus Jesu stus hoc loco manifeste præd qui et unigenitus a Patre dic Deus apud Deum initio sem existens, quatenus Verbum est.

55. Postquam se Thomæ vid redivivus Jesus exhibuerat, 7 dixit ei : « Dominus meus, e meus. » & Kupiès au zai & tees aou. vit igitur eum Dominum et Deu fide illustratus, et rerum e veluti coactus : nec enim excl. nis instar, sed affirmationis prout in Græco textu sunt, possunt: nominativus scilicet sus, non vocativus. Christus confessionem confir Thomæ mansuete eum reprehendens, antea non crediderit. « Quia me, Thoma, credidisti: beati q viderunt et crediderunt. » 6

56. Ollauer, ore i vier rou Seou # Sidoner iger Siareiar, fra ymorne anguir. rai james je in grangi' er adred Ingeu Xpigra. Ouror igrir 6 Jedr' xat i fui atorier. 7 a Scimu niam Filius Dei venit, et dec bis sensum ut cognoscamus Deum, et simus in vero Filio ej est verus Deus et vita æterna. cus textus plane postulat ut Jesu stus verus Deus agnoscatur; men enim ad eum necessario re Sive for and or intelligamus . prout explicat Vulgatus interpr verum Messiam, qui et ipse est, quod magis receptæ lection gruit, Filius certe verus Deus 57. Apostolus Paulus ad Ro scribens, extulit privilegia Isi

<sup>(1)</sup> Isaias ix. 6. (2) Rosenmüller in los.

<sup>(3)</sup> Jer. xxiii. 6. (4) Joan. i. 44.

<sup>(5)</sup> Recte monet Rosenmüller : « ἐς ante μυτογιτός non est particula similitudinis , sed ut Hebræorum ') indicat rei certitudinem et veritasem; Chrysostomus nominat particulum βιβαιώ-

στως καὶ ἀναμφισβήτου διοφισμούυ confir et indubitata definitionis. »

<sup>(6)</sup> Joan. xx. 28. Non negat Wolzogeni stum Deum expresse appellari hoc loco , i. 4. Rom. ix. 5. Vide compendium Rel. cl

<sup>(7)</sup> I. Joan. v. 20.

rum: « Ex guibus est Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in sæcula. » iž a, i Xporis rò xara sapxa, ò ur ini naires biès indeparer tie roue atorar apur. 4 Christus, qui quod ad carnem attinet, ex Israelitis ortus est, ipse super res omnes creatas vere dicitur Deus benedictus in æternum. Suprema ejus divinitas verbis clarioribus enuntiari non potuit, quippe qui « Deus super omnia » vocatur, sicut et Pater, i in: marror. 2 Quod autem velint Sociniani doxologiam hic inseri, nulla ratione probatur, nec contextui congruit; ex serie enim sermonis nihil apparet cur Apostolus eam edat : sed scopo maxime convenit verba de Christo accipere, Israelitas scilicet maximis privilegiis auctos, inde præsertim liquet quod ex iis Christus sit, quatenus est homo, qui simul est Deus supremus. Hinc Wolzogenius ad aliam explicationem confugit, sed infelici plane successu. 8

58. «Expectantes beatam spem, et adventum gloriæ magni Dei, et Salvatoris nostri Jesu Christi.» \* προσδιχόρου τὸν μακαρίαν ολκίδα καὶ ἐπιφάνειαν τὰν τὸν μακαρίαν ολκίδα καὶ ἀπιφάνειαν τὰν τὸν κριστὸν. Constat hic agi de gloriosa manifestatione Christi; nec enim ulibi in Scripturis, uti bene adnotatit Erasmus, ἐπιφάνεια de Deo Patre dicilur: articult autem usus, juxta

linguæ proprietatem, <sup>5</sup> postulat ut Jesus Christus magnus Deus et Servator noster intelligatur. Merito igitur S. Cyrillus Alexandrinus ait: a Si Christus est omnium spes, et magnus Deus, et Salvator, quomodo non vehementer impii et dementes sunt, qui Filium dicunt esse creaturam? » <sup>6</sup>

59. Apostolus etiam de impuro quoque et avaro dicit: ἐνα εχει κλυρονομίαν ἐν τε βασιλιια τεῦ Χριστεῦ καὶ Θεεῦ « non habet hæreditatem in regno illius qui Christus et Deus est. » <sup>7</sup> Sic et Deus noster et Salvator prædicatur a Petro: τεῦ δεεῦ ἐμῶν καὶ σωτῆρος <sup>1</sup>Ινσεῦ Χριστεῦ. <sup>8</sup> Εκ textu patet Jesum Christum Deum et Salvatorem nostrum pariter dici. A Juda etiam : καὶ τὸν μύνεν δεσκύτεν δεὶν καὶ κύριεν ἐμῶν Ινσευν Χριστὸν ἀρτόμενοι. « Hic articulus, (animadvertente Glassio) omnibus his epithetis communis, ostendit Christum hic vocari unicum herum, Deum ac Dominum. »

60. Isaias vidit « Dominum sedentem super solium excelsum » et Seraphim ei adstantes : « et clamabant alter ad alterum, et dicebant : Sanctus, sanctus, bominus Deus exercituum, plena est omnis terra gloria ejus. » פרוע קדוש קדוש יחוה יחוה על כבודי עדות בלא כל-הארץ כבודי עדות מלא כל-הארץ כבודי עדות מלא כל-הארץ כבודי צאות מלא כל-הארץ כבודי צאות מלא כל-הארץ כבודי צאות מלא כל-הארץ כבודי צאות מלא כל-הארץ כבודי «Excæca cor populi hujus, et aures ejus

<sup>(</sup>t) Rom. ix. 5. (2) Eph. iv. 6.

<sup>(5)</sup> Wolsogenius locum illum de Christo explicat: « Tunc constitutus est *Dess super omnia*, can super omnia imperandi divinam potestatem ex gratia et dono Dei, Phil. 2. 3., consecutus est. » Prep. ad lect. lib. N. T. c. xiv.

<sup>(4)</sup> Tit. ii. 43.

<sup>(8)</sup> Glassius in Philologia sacra, animadvertit: « Quandoque articulus emphatice primæ voci additus, reliqua omnia epitheta adjecta includit, et de eodem subjecto sermonem esse ostendit. » Additur tamen, a Dathio, ut videtur, in sua scilicat aditione operis invenitur, « non esse xafelu hanc observationem, » « contrarium enim ex Math. 31. 42. Marc. 41. 45. Luc. 40. 45. apparet, shi is xeleures xal à pepagerres conjungum.

tur. » Sed pace Philologi eruditissimi dixerim exemplum illud non obstare : nam de iisdem agitur, qui sibi invicem vendebant et emebant, ideoque communi ratione designabantur. Certe longe diversa sunt exempla a nobis et a Glassio adducta.« Sic de Deo Patre. II. Cor. 4. 3. ἐνλεγνενε ε διὰς καὶ πατὰρ τὰ κυρία ἔμῶν Ικτόν Χριστου, ἐ πατὰρ των ἐικτιρμων, καὶ διὰς πασις παρακλέστων. » Addam illud I. Thess. i. 3. ἔμπροσδιν τω διου και πατὰρ τὰρῶν. De usu Græci articuli plura disseruit Middleton. Vide et Bloomfield in loca suora adducta.

<sup>(6)</sup> S. Cyrill. Thesaur. c. xi.

<sup>(7)</sup> Eph. v. 5.

<sup>(8)</sup> II. Petri i. 4.

<sup>(9)</sup> Isaiæ vi. 3.

aggrava, »etc.De supremo Deo agi constat, quum Jehovæ nomen ei tantum competat, et ipse ter sanctus a Seraphim celebretur.Jam vero Joannes, posteriora citans verba de Judæis incredulis, et excæcatis, animadvertit: « Hæc dixit Isaias, quando vidit gloriam ejus, et locutus est de eo. » <sup>4</sup> Jesus igitur vere est Jehova, Dominus exercituum.

61. Adventum Messiæ summis laudibus celebrat Isaias: « Ipsi videbunt gloriam Domini, et decorem Dei nostri. » המה יראו כבוד-יהוה הדר אלהינו. Consolatur pusillanimes ea spe : Confortamini et nolite timere : ecce Deus vester ultionem adducet retributionis : Deus ipse veniet et salvabit vos. Tunc aperientur oculi cæcorum, et aures surdorum patebunt. Tunc saliet sicut cervus claudus, et aperta erit lingua mutorum. » 2 Gloria Jehovæ, adveniente Messia, exhibenda erat, quia ipse est Deus Salvator : ex parallelismo enim liquet Elohim et Jehovam idem apud Prophetam sonare. Huc manifesto respexit Christus, Joannis discipulis se Messiam probans, miraculis patratis quæ Isaias recensuerat : « Euntes renuntiate Joanni quæ audistis et vidistis. Cæci vident, claudi ambulant, leprosi mundantur, surdi audiunt, mortui re-Surgunt, pauperes evangelizantur. » 8

62. Probatur 2. ex Judæorum sensu, quem Christus, quin correxerit, plane confirmavit. Ea equidem est æquissima ratio Christi dicta explicandi, ut sensus ab audientibus iis tributus genuinus agnoscatur, nisi ipse eum rejecerit. In iis præsertim quæ summi sunt

momenti, si error gravissimus, Deo injuriosus, et hominibus æternum afferens exitium, ex verbis ejus male intellectis ortus fuerit, oportuit omnino eum corrigere, et mentem clarissimis verbis, quæ eum penitus tollerent, aperire. Jam vero Christus ita locutus est ut Judæi eum se Deum facere intelligerent: ipse autem sensum illum non rejecit, sed potius confirmavit.

63. De fidelibus, sub ovium figura, loquens, se vitam æternam iis daturum dixit, eadem guippe qua Pater potestate gaudentem, quam nemo vincere posset: « Ego vitam æternam do eis: et non peribunt in æternum, et non rapiet eas quisquam de manu mea. Pater meus quod dedit mihi maius omnibus est : et nemo potest rapere de manu Patris mei. Ego et Pater unum sumus. » 4 izà xai i marip ir iouer. Vite æternæ largitio, potentia nulla vi superanda, et unitas naturæ satis clare Deum ostendunt : quare mirum no 10 est Judæos intellexisse eum se Deum dicere. « Sustulerunt ergo lapides Judæi, ut lapidarent eum. » Blasphemiæ eum arguerunt : « Quia tu homo cum sis, facis teipsum Deum. » Id negare, si Deum non se dixisset, facillimum erat, et ad placandos hostes maxime opportunum, imo sinceritatis et probitatis legibus omnino necessarium. Attamen negationis nullum est indicium; sed auod dixerat tueri pergit, exemplo a Scripturis desumpto. Argumentum ex latiori vocabuli hujus usu, qui prophetas Dei complectebatur, adhibet ostendens se a fortiori ita vocari posse, Filius quippe Dei erat, a Patre sancti-

<sup>(4)</sup> Joan. xii. 41.

<sup>(2)</sup> Isais xxxv. 2. 4.

<sup>(5)</sup> Matt. xi. 4. Confer etiam Isaiæ xlv. 21.Rom. xiv. 24. Vide Petavium de Trinit. 1. iii. c. iii. 8. xv.

<sup>(4)</sup> Græcus textus habet : 'Ο Πατήρ μου, οτ δίδωχί μοι, μιζων πάντων ιστι. « Pater meus, qui dedit mihi, major omnibus est. » Vetustissima est lectio quam sequitur Vulgata, uti apud

Tertullianum videre licet. Adversus Praxes.

<sup>(5)</sup> Optime animadvertit Bloomfield in location a Indeed had he been aught but God, one with the Father, common honour and ingenuoussess would have required him to disavow the interpretation they had put upon his words. > Utimes its ratiocinatus fuisset, dum sextum caput Joannis explicaret:

ficatus, in splendore sanctitatis ante auroram genitus, i et in mundum missus, guum antea apud Patrem esset. Quamvis divinam suam naturam hisce verbis obscure tantum indicaverit, intimam tamen conjunctionem cum Patre affirmavit, miraculis etiam in testimonium allegatis: « Si mihi non vultis credere, operibus credite, ut cognoscatis, et credatis quia Pater in me est, et ego in Patre. » 2 Tantum abest ut Judaicam interpretationem suorum verborum rejecerit, eam manifesto confirmavit; quapropter Judæi, nihil a sententia deducti, ei vim inferre idcirco parabant : « Quærebant ergo eum apprehendere. » 8 Eturour our maxir auror mia-Profecto nisi Christus esset verus Deus, blasphemiæ arguendus erat. quia ita loquebatur ut se Deum facere videretur: nec objectum crimen verbis clarissimis refellit, adeo ut audientes necessario falleret, cum majestatis divinæ dispendio.

64. Alias etiam eidem accusationi dedit locum; sanato enim homine, qui triginta octo annos infirmitate labo-Paverat, quum Judæi quererentur, abbatum eo opere violatum, illud Paris et sui potentia factum docuit: · Pater meus usque modo operatur : el ego operor. Propterea ergo magis Amerebant eum Judæi interficere: quia non solum solvebat sabbatum, sed et Patrem suum dicebat Deum, æqualem se faciens Deo. » 4 Oportuit statim hanc veluti atrocem calumniam repellere, & veritate non niteretur; attamen Jesus vocibus usus est asseverandi, quibus in sententia firmarentur, et opera sui et Patris communia et paria affirmare perrexit. « Amen, amen dico vobis: non potest Filius a se facere quidquam,

nisi quod viderit Patrem facientem: quæcumque enim ille fecerit, hæc et Filius similiter facit. Pater enim diligit Filium, et omnia demonstrat ei, quæ ipse facit: et majora his demonstrabit ei opera, ut vos miremini. Sicut enim Pater suscitat mortuos, et vivificat: sic et Filius, quos vult, vivificat. Neque enim Pater judicat quemquam : sed omne judicium dedit Filio, ut omnes honorificent Filium, sicut honorificant Patrem. Qui non honorificat Filium, non honorificat Patrem. Qui misit illum. » 8 Quamvis nihil a se Filium posse dicat, ut ostendat opera eius Fatris etiam esse, ob potentiæ et naturæ unitatem, omnia Patris opera sua esse perspicuo affirmat, adeo ut Filius quoscumque velit a mortuis etiam revocet, sicut et Pater una secum; quod illustre est divinæ potentiæ argumentum. Parem igitur honorem Filio et Patri tribuendum, juxta Patris ipsius consilium, docet. In omnibus adstruit consensum voluntatis et potentiæ conjunctionem, seu potius naturæ unitatem, servata tamen Patris et Filii relatione. Jure optimo animadvertit Chrysostomus: « Si potentia eadem sit, manifestum est naturam eamdem esse. » 6

68. Liquet Judæos Christum intellexisse Filium Dei adeo se prædicare, ut Deo esset æqualis, ipse etiam Deus. Gravissimi igitur criminis loco id habebant, morte puniendi, a turba zelo legis flagrante, vel certe a publico tribunali. Hinc a Sacerdote summo interrogatus est Dei nomine: « Adjuro te per Deum vivum, ut dicas nobis si tu es Christus Filius Dei. » 7 Ipso id fatente, seque prædicente venturum in nubibus cœli ut orbem judicet, quod

<sup>(</sup>i) Maldonatus intelligit eum separatum et destinatum muneri, juxta illud Jeremis: « Ante-Tuam exires de vulva sanctiscavi te, et prophetum in gentibus dedi te, » Jerem. i. 5.

<sup>(2)</sup> Joan. x. 38. (5) Ibid. v. 39.

<sup>(4)</sup> Joann. v. 17.

<sup>(5)</sup> Ibid. 49.

 <sup>(6)</sup> ω δὶ ἔ Σύναμις κ΄ ἀυτὰ, ἐυδαλον ἔτι καὶ ἐσία.
 S. Chrys. hom. lxi. in Joannem.

<sup>(7)</sup> Matt. xxvi. 63. Confer et Marcum xiv. 61.

sane scientiæ summæ et potentiæ indicio erat, scidit Sacerdos suas vestes, veluti blasphemiam exhorrescens: « Blasphemavit: » omnesque sibi in iudicio adsistentes eum mortis reum pronuntiarunt. Jam vero nullus fuit locus accusationi, interrogationi, vel judicio, si Filium latiori sensu se dixisset; Judæi enim omnes, saltem quotquot justi videbantur, filii Dei habe. bantur. Jesus etiam temere se objecisset discrimini, mentem suam celando, in solemni judicio, quum vocis ambiguitate sublata, omnem accusationis speciem sustulisset. Ergo ex regula æquissima interpretationis, qua voces ea ratione intelligendæ sunt, qua ab audientibus necessario intelligebantur. Jesus Filius Dei agnoscendus est. Deo ægualis. 4

66. Probatur 3. ex Dei Patris testimonio pluries dato. Baptizato Jesu. ecce vox de cœlis dicens : « Hic est Filius meus dilectus, in quo mihi complacui. » 2 In monte gloria circumdatus visus est, « et vox facta est de nube dicens: Hic est Filius meus dilectus. jpsum audite. » 5 Gentilibus præsentibus, qui eum cognoscere cupiebant, Patrem invocavit: « Pater, clarifica nomen tuum. Venit ergo vox de cœlo: Et clarificavi, et iterum clarificabo. » 4 Nequaquam credi potest eum Dei Filium tanta cum solemnitate cœlitus declaratum, nisi vere esset a Deo Patre genitus: nec enim latum quemdam sensum, qui hyperbolen redolet, in vocibus ita emissis quærere licet.

67. Probatur 4. ex testimoniis quæ divinam naturam Christo Jesu adsignant. « Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo: sed semetipsum exinanivit formam servi accipiens, in similitudinem hominum factus, et habitu

inventus ut homo. Humiliavit s ipsum factus obediens usque ad tem, mortem autem crucis P quod et Deus exaltavit illum. navit illi nomen, quod est super nomen: ut in nomine Jesu omne flectatur cœlestium, terrestrium fernorum: et omnis lingua confi quia Dominus Jesus Christus in est Dei Patris. » 5 % er 4000 ta ούχ άρπαγμόν ήγήσατο τὸ είναι ισ In forma, seu natura, Dei su Verbum: formam enim pro natu sumi constat ex forma servi. assumpta dicitur, qua ratione humana certe exprimitur, uti animadvertit Gregorius Nazianz « Forma autem Dei idem est o ac natura : nam sicut in forma factus, naturam servi induit, no ram speciem sibi assumens. natura disjunctam, sed natura obsignatur, ita omnino et dicer in forma Dei esse, naturam per fo indicavit. » 6 Ideo nullam æst rapinam, sed certissime novit su paria Patris, segue ei parem o esse : esset vero rapina et blast paria Deo adfectare, nisi ipse esset. Tantum inter maiestatem di et humanam naturam intercedit vallum, ut hujus assumptio, null cum naturæ divinæ mutatione, que cum majestatis dispendio, nitio habeatur. Cæterum humai tura Jesu, in obedientiæ et hum præmium, summo honore auct: cultus qui divinæ naturæ tribuiti ticeps facta. Nomen Jesu et d Salvatoris omne nomen et dign hominum vel Angelorum excellit, supremi cultus testimonia dant nes omnes et Angeli, vel certe qu in terris negligunt, in ævum pœnas, ipsum Dominum et judic

<sup>(1)</sup> Vide de hoc argumento opus supra laudatum : « Divinitas D. N. Jesu Christi, p. ii. c. iii. et iiii.

<sup>(2)</sup> Matt. 1ii. 47. (3) Luc. ix. 35.

<sup>(4)</sup> Joan. vii. 38. (5) Phil. ii. 6.

<sup>(6)</sup> L. 3. contra Eunom.

viti experturi. Quod autem Unitarii et Rationalistæformam Dei explicare velint de divina quadam auctoritate et majestate, quæ tamen a suprema Dei natura distinguatur, et formam servi de conditione mancipii, vel hominis e vulgo, opprobriis et ærumnis objecti, frustra fit, quum Apostolus de natura divina, qua absque injuria aliqua Filius Deo foret æqualis, loquatur, et de natura humana, qua contigit ut pati morique posset.

68. Apostolus ad Colossenses scribens, postquam omnem creaturam a Filio ortam declaraverat, de ipso, tamquam homine, perrexit loqui: « Ipse est caput corporis Ecclesiæ, qui est principium, primogenitus ex mortuis: ut sit in omnibus ipse primatum tenens. Quia in ipso complacuit omnem plenitudinem inhabitare. » 1 Altissimum hoc mysterium cupit fidelibus plene innotescere : « Instructi in charitate, et in omnes divitias plenitudinis intellectus. in agnitionem mysterii Dei Patris et Christi Jesu: in quo sunt omnes thesuri sapientiæ et scientiæ abscondii. > \* \* \* \* In ipso habitat omnis Maitudo divinitatis corporaliter.» Hæc me totam plenitudinem divinitatis, Ma portionem quamdam, Christo indicant; vere enim et substantialiter Verbum, quod Deus est, in humana natura habitavit, caro factum: <sup>†</sup> вітф хагоіхії яйт го ядіры<u>н</u>а гія Эвегигоя COMMENT SE

69. Probatur B. ex testimoniis quæ Dei perfectiones et opera divina Jesu Christo tribuunt. Ipse sibi vindicat Omnia quæ sunt Patris, quod sane

impia foret usurpatio in creatura quamvis præstantissima: « Omnia quæcumque habet Pater, mea sunt. » 4 « Mea omnia tua sunt, et tua mea sunt. » 5 Creatio mundi ei sæpissime adscribitur : et quamvis S. Joannes plerumque dicat per eum li kursi omnia creata, vis tamen hujus vocis ea non est, ut ministerium vel instrumentum indicet, sed relationem quam habet ad Patrem. » 6 Pater omnia condidit, sed per eum, utroque, una cum sancto Spiritu, ad creationem concurrente. Equidem creatio, quum sit eductio e nihilo, infinitam exigit potestatem; et proinde concipi nequit creaturæ veluti concessa : quapropter Psalmista ea utitur in divinæ potentiæ argumentum : « Laudent nomen Domini, quia ipse dixit, et facta sunt; ipse mandavit, et creata sunt. Statuit ea in æternum, et in sæculum sæculi : præceptum posuit, et non præteribit. » 7 Jehovæ ipsi rerum creatio et conservatio perpetua hic tribuitur : יהללוי את-שם יהוה כי הויא צויה וינבראו' Jam vero Apostolus utramque Christo tribuit, conservationem quidem : « Portansque omnia verbo virtutis suæ. » \* τωιμάνιδ τε τα πάιτα το φίματι τες δυιάμεως ἀυτοῦ : creationem vero , de Filio Psaltis verba interpretans : « Tu in principio, Domine, terram fundasti, et opera manuum tuarum sunt cœli. » 9 De Jehova Psaltem loqui constat: 10 ideoque, ex mente Apostoli, Christus Jehova est. 44

70. Immutabilis et æternus etiam Christus ab Apostolo prædicatur; pergit enim Psaltis verba de Jehoya ei

<sup>(4)</sup> Col. i. 48. (2) Ibid. ii. 2.

<sup>8)</sup> Ibid. v. 9.

<sup>(4)</sup> Joan. xvi. 45. (5) Ibid. xvii. 40.

<sup>(6)</sup> c Præpos. δια adhibetur de causa, et instrumento, its ut causam efficientem indicet, et sepe idem valeat, quod έκ et άπλ. Igitur δι αὐτοῦ est i q. ἀπ' αὐτοῦ ὁ ἔξ άὐτοῦ. Hac significatione διὰ de Deo omnium rerum Creatore, legitur Rom. xi. 44. Hebr. ii. 40. » Ita Rosenmüller in loc.

<sup>(7)</sup> Psalm. cxlviii. 5.

<sup>(8)</sup> Heb. i. 3. (9) Ibid. 10. (10) Ps. ci. 26. Heb. i. 10.

<sup>(44)</sup> Wegscheider hæc habet : « Verum enim vero quin attributa divinis simillima cum denominatione ista filii Dei conjuncta et dignitatem divinæ proximam Christus et ipse sibi, ut Dei flio, in dictis nonnullis ei attributis, et Apostoli Christo vindicaverint, dubitari nequit. » §. 85. cit. a Perroneo Tract. de Trinitate, n. 164.

applicare: « Ipsi peribunt, tu autem permanebis, et omnes ut vestimentum veterascent: et velut amictum mutabis eos et mutabuntur: tu autem idem ipse es, et anni tui non deficient. 4. Consonat quod postea suo veluti nomine dicit: « Jesus Christus heri et hodie; ipse et in sæcula. « 2 Melchisedech ejus typum gessisse docet: « Neque initium dierum, neque finem vitæ habens, assimilatus autem Filio Dei, manet Sacerdos in perpetuum. » 5

71. Omnium scientia, etiam cordis arcanorum, ei passim tribuitur : « Cum autem esset Jerosolymis in pascha in die festo, multi crediderunt in nomine ejus, videntes signa eius quæ faciebat. Ipse autem Jesus non credebat semetipsum eis, eo quod ipse nosset omnes, et quia opus non erat ut quis testimonium perhiberet de homine : ipse enim sciebat quid esset in homine. » 4 Sæpissime dicitur nosse cogitationes Pharisæorum et discipulorum: et Petrus eum omnium cognitione præditum agnovit: «Domine tu omnia nosti: tu scis quia amo te. » 8 Hæc autem cordis arcanorum scientia Deo veluti singularis in Scripturis passim prædicatur.

72. Omnipotens etiam vocatur, sicut et rerum omnium principium et finis:
« Ego sum A et Ω principium et finis, dicit Dominus Deus; qui est, et qui erat, et qui venturus est, Omnipotens. »
Animantia quæ thronum circumdare Apostolo visa sunt, clamabant indesinenter: « Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Deus omnipotens, qui erat, et qui est, et qui venturus est. » 7 ὁ ὁρχομωνος non potest alium præter Filium designare, quod Ruffinus olim animadvertit: « Quis est alius qui venturus est, nisi Christus Filius Dei? » 8

73. Innumeris in locis se p tem declarat, et una cum Pa anima justi sedem habere : « Ul sunt duo vel tres congregati mine meo, ibi sum in medio ec 9 « Si quis diligit me, sermonem servabit, et Pater meus dilige et ad eum veniemus, et man apud eum faciemus. » 40 Per sæcula se præconibus ubique rum pollicetur: « Ecce ego vo sum omnibus diebus, usque : summationem sæculi. » 11 Hæ decent eum qui Deus est, ub semper præsens : nec mero h nec sublimissimæ cuicumque ci possunt convenire.

74. Probatur 6. ex Petri et fi omnium professione Christur Filium Dei, quæ de Filio nati consubstantiali necessario est genda. Quum Jesus de hominu tentiis variis quæsiisset, deince ipsi Apostoli de se sentirent, i gavit : « Respondens Simon dixit: Tu es Christus, Filius D Respondens autem Jesus, di: Beatus es Simon Barjona : qu et sanguis non revelavit tibi, s ter meus, qui in cœlis est. » 45 tus revelata Petri fides præcij spexit Jesum esse Filium Dei enim a Patre dicitur provenis nititur etiam Petrus, de Eucl mysterio interrogatus: « Ver. æternæ habes. Et nos credimus novimus, quia tu es Christu Dei vivi. » 48 S. Joannes eum ir suum exaravit Evangelium: autem scripta sunt, ut credat Jesus est Christus Filius Dei credentes, vitam habeatis in eius. » 4 Eunuchus, a Philippe

<sup>(4)</sup> Heb. i. 44. (2) Ibid. xiii. 8.

<sup>(5)</sup> Ibid. vii. 5. (4) Joan. ii. 25.

<sup>(5)</sup> Joan. xxi. 47. (6) Apoc. i. 8. (7) Ibid. iv. 8.

<sup>8)</sup> Lib. de Symbol. Vide Petavium de Trinitate

<sup>.</sup> ii. q. x. §. vii.

<sup>(9)</sup> Matth. xviii. 20.

<sup>(10)</sup> Joan. xiv. 23.

<sup>(11)</sup> Matth. xxviii. 20.

<sup>(42)</sup> Ibid. xvi. 46.

<sup>(13)</sup> Joan. vi. 69.

rogatus. idem professus est: « Credo Filium Dei esse Jesum Christum. » 2 Quum omnes Dei cultores et famuli filii Dei dicerentur, nulla speciali revelatione opus fuit ut Petrus Jesum Filium Dei haberet, vel alii eum sic appellarent: sublimiori igitur sensu. proprio et stricto. Jesus Filius Dei dictus est, naturalis et consubstantialis. vere a Deo Patre genitus. Si pro præstantissimo tantum Vate divinitus misso vox sumeretur, ea adjungenda necessario erant quæ ambiguitatem tollerent, et latiorem illum sensum relineri ostenderent; quum e contra veluti mysterium altissimum a sæcults absconditum, et nonnisi ex revelatione innotescens, proporatur.

76. Probatur 7. testimoniis quæ Jesum Christum adorandum commendant. Ideo judicium a Patre ei commissum dicitur: « Ut omnes honorificent Filium, sicut honorificant Patrem: νῖνα πὰγτις τιμῶσι τὸι Τίὸν, καδὰς τὰν Πατίρα. <sup>6</sup> Εἰ omnes homines et Angelos cultum præstare dicit Apostolus: τα ἐν τω ἐν ἐματι 'Γισου παι γὸνυ πᾶμιψι ἐπυρατίων καὶ ἐπτρείων καὶ καταχ Σονίων. <sup>7</sup>

Creaturæ quantumvis præstanti cultum ab omnibus cœlestibus spiritibus. et terræ, et inferorum incolis, dandum nemo facile credet, quum Deus dicat : « Gloriam meam alteri non dabo. » 8 Cultum autem summum genu flectendi phrasi in Scripturis designari norunt omnes: nam qui « non curvaverunt genua ante Baal » idololatria immunes intelliguntur. 9 Ouod autem ob humiliationem colendus dicatur, intelligendum est de supremo cultu humanæ Christi naturæ, quatenus in divina Verbi persona subsistit, tribuendo, qua veluti compensatio fieret propter ærumnas et mortem : quatenus autem Verbum crat. fuit antea, estque semper, in forma Dei, æquali honore dignatus, et gloriam anud Patrem ante conditum orbem habens.

78. Una cum Patre, eodem prorsus cultu eum prosequi Angelos et omnes creaturas testatur S. Joannes in Apocalypsi: « Et omnem creaturam, quæ in cœlo est, et super terram, et subterra, et quæ sunt in mari, et quæ in eo: omnes audivi dicentes: Sedenti in throno, et Agno, benedictio, et honor, et gloria, et potestas in sæcula sæcu-

<sup>(1)</sup> Joan. xx. 31. (2) Act. viii. 37.

<sup>(3)</sup> Joan. iii. 48. (4) Ibid. iii. 56.

<sup>(5)</sup> Ibid. ix. 33. 38. Vide Petavium de Trinitate l. ll. c. xii. §, xii.

<sup>(6)</sup> Joan. v. 22. (7) Phil. ii. 40.

<sup>(8)</sup> Isaie xlii. 8.

<sup>(9) «</sup> Kaunten Pero genu flectere, summe plicationis gratia.

subjectionis et reverentiæ signum, h. l. est : subjectum esse tamquam domino, eum adorare et colere, ut statim v. ii. explicatur. » Rosenmüller in loc.

<sup>(40)</sup> Heb. i. 6. (44) Ps. xcvii. 8. Heb.

<sup>(12)</sup> Septuaginta addiderunt Secu, veluti explicationis gratia.

lorum. » <sup>1</sup> Ergo idem est Deus, Pater adoptivis possit confundi. Ipsii et Filius, eodem cultu omnino dide se Filio Dei affirmationi tot gnus.

79. Probatur 8. miraculis Jesu Christi, quæ et multitudine, et splendore, et ratione simplicissima, qua patrata sunt, rerum Dominum, propria potestate et arbitrio agentem, plane denotant. Ea Patri quidem adscripsit. sed et sua esse sæpe affirmavit; ita ut naturæ divinæ unitas et personarum relatio insinuaretur. Iis usus est ad doctrinam quam tradebat firmandam. dum doceret summa cum auctoritate, et fidem in eum, sicut et in Patrem, exigeret; imo se Filium Dei alte prædicaret, et Patrem et se unum esse diceret. Præterea Apostolis communicabat miracula faciendi potestatem, suo veluli jure. 2

80. Probatur 9. titulis quos Christus sibi vindicavit, qui creaturæ præstantissimæ haud aptari possunt: « Ego sum via, et veritas, et vita. » <sup>8</sup> « Ego sum lux mundi. » <sup>4</sup> « Ego sum resurrectio et vita. » <sup>5</sup> Quod Apostolos lucem mundi designaverit ipse, ex adjunctis sensum translatum habere facile intelligebatur.

81. Probatur 10. ex jure quo se vitam æternam largiturum dicit: « Ego vitam æternam do eis: » 6 « Resuscitabo eum in novissimo die. » 7 Ipse igitur, proprio veluti jure, mortis dominum, vitæque æternæ largitorem se exhibet. Sic Apostoli eum salutis ducem et auctorem prædicant: « Non est in alio aliquo salus. Nec enim aliud nomen est sub cælo datum hominibus, in quo oporteat nos salvos fieri. » 8

82. Probatur igitur Christi divinitas innumeris textibus qui eum Filium Dei prædicant, ror Yor, tanta cum emphasi et solemnitate, ut nequaquam cum filiis

de se Filio Dei affirmationi tol titæ consonat Judæorum inte quam non correxit, discipulor fides. Voces « genitus » « uni eam confirmant: omnia scil gruunt, si verus et naturalis intelligatur: sed nonnisi ing arte quadam, imo vi manifes ad adoptivum Filium, etiam tissimum, traducuntur. Ea ig loquendi usurpata dicenda fe periculo certo funestum erro nuandi. Accedunt plurima ( bum Deum prædicant, eigu tribuunt opera, creationem e vationem rerum, divinasqui perfectiones. Miracula plane unum se cum Patre prædican testimonium. 9

83. Equidem si Christus mer fuerit, licet divinis auctus ( amplissima ornatus auctorita fuerit Ens naturam divinæ p habens, liquet eum haud satis ne homines ei summum tribue tum; sed potius ita se gessisso tum ut paria cum Deo affect: retur. Repugnat autem omni v ctitatis notioni, ut Dei ad legatus ita suam efferat aucto et studeat gloriæ, cum de cultus Deo unice debiti. Quida sit de uno alterove dicto in q potiora jura agnoscere a Socini seatur, constat eum iis ipsis verba ita componere, ut si consulat; et plerumque, tame rum Dominum, summam libe cere potestatem, et vindicar ritatem.

## Objectiones.

84. Obj. 1. Christus se et unum esse i dixit, ob consen

<sup>(1)</sup> Apoc. v. 45. (2) Matt. x. l.

<sup>(3)</sup> Joan. xiv. 6. (4) Ibid. viii. 42.

<sup>(5)</sup> Ibid. xi. 25. (6) Ibid. x. 28.

<sup>(7)</sup> Ibid. vi. 55.

<sup>(8)</sup> Act. iv. 12.

<sup>(9)</sup> Vide Unitarianism examined by Re Kohlman S. J. Vol. II. et Bullum, Judi Cath. c. i. n. 45.

hintatis: agebat enim ex Patris jussione, ei perfecte obtemperans : « Propterea me diligit Pater: quia ego pono animam meam. Hoc mandatum accepi a Patre meo. » 4 Opera sua in nomine Patris fieri professus est, et oves sibi a Patre datas; quam rationem adsignabat quare ei auferri non possent, quia Pater major est omnibus. Judæos. verba ejus maligne interpretantes de divinis usurpatis honoribus, monuit, judices, sacerdotes, vates vocari deos, seque idcirco eo nomine nuncupari posse ob sanctificationem et missionem & Patre derivatam. Liquet igitur ex contextu eum haud sibi vindicasse divinam naturam.

85. Resp. Se Christus dixit unum cum faire, ob potentiam communem, quæ cum natura necessario conjungitur, ui supra ex Chrysostomo animadyertimus; ideo quippe nemo oves sibi mpere poterat, quia nemo Patri eas apere valebat; et ipse et Pater unum unt, quia Pater in ipso, et ipse in Patre. Opera in nomine Patris patravit, we tamen et sua dicebat, eamdem de causam, quia scilicet potestas erat communis: relatio autem Filii ad Pam, tamquam principium, postulabat #Patri præcipue tribuerentur; quamis et Filio et Spiritui sancto quoque tibuantur. Quæ de potestate sibi a Patre data dicit, ut opera illa faceret, ad humanam naturam referenda sunt, sicut et cætera de datis ovibus, de missione et sanctificatione: sed de unitale naturæ divinæ in Patre et Filio Mod semel affirmaverat numquam retractavit; quamvis argumento usus sit Judæis accommodato, quo minueretur eorum furor, et animi disponerentur ad mysterium excipiendum, quod ite-

rum insinuavit : « Pater in me est, et ego in Patre. »

86. Obj. 2. Parallela loca ostendunt unitatem voluntatis, non naturæ, designari. Post cænam ultimam pro discipulis precatus est Patrem; « ut sint unum, sicut et nos. » <sup>2</sup> na son ir xadèripuir. Et Apostolus ad Corinthios: « Qui autem plantat, et qui rigat, unum sunt. » <sup>3</sup> 'O porsúm si zai à mongar ir inon. Nec unquam ir ad personam, seu Ens, designandum usurpatur. <sup>4</sup>

87. Resp. Loca adducta non sunt parallela: nec enim prior eamdem præsefert formam absolutam : « Ego et Pater unum sumus; » sed oratio fit ut discipulorum unitas similis sit Patris et Filii unitati: similitudo autem ægualitatem non necessario secum fert. Alter locus satis ex contextu determinatur ad unitatem finis. Sed in Christi de se et Patre verbis affirmatur unitas ad probandum potentiam servandi oves, lupis licet ferocissimis invadentibus gregem; quæ potentia a Patre derivatur, cum quo unum se dicit. Potentia igitur eadem est utrique, quia uterque unum est, natura scilicet et essentia. Quod autem asserunt Unitarii de vocis vi, non obstat; quum enim significet rem unam, vel substantiam, apte usurpatur ad substantiam divinam designandam: de persona eam non intelligimus.

88. Obj. 3. Christus in forma Dei dictus est ob gloriam divinam qua circumdari visus est, miracula patrandi præditus potestate: ad formam servi se demisit, flagra et crucem, mancipii vilissimi instar, passus. <sup>5</sup>

89. Resp. « Cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo: » τὸ είναι ίσα Οιφ. 6 Mi-

<sup>(1)</sup> Joan. x. 47, 18.

<sup>(2)</sup> Ibid. xvii. 41. (3) I. Cor. iii. 8.

<sup>(4)</sup> Unitarian Miscellany, Vol. i. p. 28.

<sup>(8)</sup> Ita post Grotium Rosenmüller in locum.

<sup>(6) «</sup> Neutrum plurale is a quod more Græco-Vol. 11.

rum sæpe adverbialiter ponitur, ubi verbis είναι vel γ'ινισθαι jungitur, pro adjectivo usurpatur.» Rosenmüller in locum. Grotius illud Homericus citat: τὸν τὸν ἴσα θα Ιδακισια εἰσορίωσι, ut ostendat æqualitatem perfectam non designari,

racula patrandi potestas, vel aliud quodcumque donum divinitus datum, non poterat efficere, ut Christus se Deo parem haberet, absque impietate et usurpatione sacrilega, nisi Deus vere esset. Præterea ex Icontextu patet eum in forma Dei esse, antequam in similitudinem hominum factus sit; et in eo exinanitionem ponit Apostolus, quod in forma humana sit inventus. Quæ deinceps est passus adjungit, ut quo sese demiserit nostri causa plenius intelligatur.

90. Obj. 4. Ex quo Psaltes de Messia cecinerat eum esse Dei Filium, idem sonabat hæc appellatio apud Judæos ac Christus; nec divinam naturam ullatenus indicabat: nam et David primogenitus Dei prædicabatur: « Ipse invocabit me: Pater meus es tu.... et ego primogenitum ponam illum excelsum præ regibus iterræ.» Profecto ea fuit gentis Judaicæ consuetudo ut filii Dei vocarentur angeli, reges, magistratus, imo pii omnes Dei cultores. Messias autem filius primogenitus dictus est, præstantissimum scilicet ea ratione designare consueverunt. 2

91. Resp. Non constat Judæos Messiam Filium Dei consuevisse designare. Cæterum non interest; nam liquet Jesum eum sibi vindicasse titulum sensu longe sublimiori, adeo ut impietatis et blasphemiæ argueretur, utpote qui se Deo æqualem faciebat. <sup>5</sup> Si placeat Psaltis vaticinium de se ipso intelligere, potius quam de Christo, cui magis convenit: « Et ponam in sæculum sæculi semen ejus, et thronum ejus sicut dies cœli; » translata semel

vox, cujus significatio ex adjun eruitur, non potest argumento o tot et tam perspicua de Christo prio Filio Dei testimonia late esse cipienda. Ipsa quæ objicitur cons tudo filios Dei nuncupandi angel vel homines sanctitate vel auctori insignes, demonstrat nullam offensic causam orituram fuisse, si sensu habsimili a Christo usurpata fuisset I Dei appellatio.

92. Obj. 5. Ipsi Christi discipuli lium Dei eum agnoscentes, de div ejus natura nihil suspicati sunt: 1 enim eum coluisse leguntur. Con niunt omnes scriptores christiani, o primis quatuor sæculis floruerur Apostolos ipsos nihil de divinitate e cogitasse. 4

93. Resp. Petrus, Patre cœlesti re lante, Filium Dei agnovit eo ser quod omnia cordis arcana nosset quod certe de præstantissimo quocu que Dei famulo, vel de mera creatu quacumque dici non posset. Mart eum e cœlo descendisse professa es « Utique Domine, ego credidi, quia es Christus Filius Dei vivi, qui in hu mundum venisti. » 6 Discipuli declar runt se credere eum a Deo processiss et omnium cognitione præstare; Chris quippe dicente : « Exivi a Patre, et ve in mundum: iterum relinguo mundu et vado ad Patrem. Dicunt ei discipt ejus: Ecce nunc palam loqueris, proverbium nullum dicis. Nunc scimt quia scis omnia, et non opus est til ut quis te interroget : in hoc credimi quia a Deo existi. » 7 Thomas eum D minum ac Deum suum alte professi

sed rem non conficit: nam Ithacenses heroem deo parem spectare poterant, de diis quippe humilius sentiebant: Christus autem humano ejusmodi errore non laborabat, ideoque non poterat se parem Patri æstimare nisi revera esset.

- (1) Ps. Ixxxviii. 27, 28.
- (2) Glassius , Can. xvii. 4 edit. Dath.
- (3) « L'expression fils de Dien était d'un usage erdinaire chez les Hébreux, pour marquer l'homme

d'une haute sagesse, d'une haute piété. Ce n'e point dans ce sens que s'en servait Jésus-Chris elle n'surait pas causé une si vive sensation. » Salvador. « Histoire des institutions de Moïse t. II. I. iv. c. iii. not.

- (4) Priestley, a hist. christ. church, p. i. \$
- (5) Joan. xxi. 47.
- (6) Ibid. xi. 25.
- (7) Ibid. xvi. 28.

est. Cæcus, statim ac se Filium Dei declaravit, « procidens adoravit eum. » <sup>1</sup>
Hæc certe sunt fidei de divina ejus natura, et cultus haud obscura specimina.

94. Temere quidem, et contra omnium scriptorum fidem, Priestleius dicit Apostolos merum hominem æstimasse Jesum. Audiatur Chrysostomus: « Nisi proprie sic Petrus intellexisset, et ab ipso Patre natum crederet, non fuisset revelationis opus illa confessio, nec aliqua beatificatione digna, si unum ex multis Dei filiis illum putasset. » Christus pollicitationibus magnificis Petri fidem confirmavit: « Nam quæ Deus concedere solus potest, peccatorum scilicet remissionem, et ut Ecdesia, tot tantisque fluctibus impetu irumpentibus, immobilis maneat, cujus pastor et caput piscator homo atque ignobilis, terrarum orbe reluctante, Mamantis naturam firmitate superet, bec, inquam, omnia quæ solius Dei sunt, se pollicetur daturum. » 2

88. Obj. 6. Quæ de Christo e cœlo descendente affirmantur, translato sensu unt intelligenda; nam Deus, qui ubique est, haud descendit: ergo Christus un ideo dictus est e cœlo descendere, god Deus foret, sed quod divinitus derit missus, divino functurus muterre.

96. Resp. Deus quidem non descendit sed descendisse dicitur, quando per Angelos se in terris manifestavit, ut turris ædificatores confunderet, vel sedomitarum scelera puniret. Potiori jure ea vox usurpari potest de divino verbo humanam sibi assumente naturam, et inter homines ita versante. Cælerum in cœlis semper aderat, quod et ipse significavit, dicendo: « Nemo ascendit in cœlum, nisi qui descendit de cœlo, Filius hominis, qui est in ecelo, se

97. Obj. 7. « Esse in cœlo est res cœlestes probe tenere, sive eas tamquam præsentes intueri: quæ omnia Filio hominis.... citra ullam naturam seu essentiam divinam optime convenire possunt, ut certe conveniunt.» Ita Socinus. 4

98. Resp. Alia prorsus ratione significatse Christus in cœlo esse, intima scilicet cum Patre naturæ conjunctione: est enim « Unigenitus qui est in sinu Patris. » Ad contemplationem rerum cœlestium, mentis in Deum ascensu, frustra referuntur quæ de natura divina Patri Filioque communi, et de ejus præsentia in cœlis adeo manifeste dicuntur.

99. Obj. 8. « Si diligeretis me, gauderetis utique, quia vado ad Patrem: quia Pater major me est. » <sup>8</sup> Apertissime igitur professus est Jesus se non esse summum Deum: imo Patrem suum Deum, sicut et discipulorum, agnovit: « Ascendo ad Patrem meum, et Patrem vestrum, Deum meum et Deum vestrum. » <sup>6</sup>

100. Resp. Duæ in Christo necessario agnoscendæ sunt naturæ, divina scilicet et humana : locutus est autem de se, tamquam homine, locis objectis: nam, quatenus Verbum, erat in cœlo, et apud Patrem esse non desiit, ipso tempore quo versabatur in terris, humana natura assumpta. Ideo legimus: « Deum nemo vidit unquam : Unigenitus Filius qui est in sinu Patris, ipse enarravit. » 7 « Nemo ascendit in cœlum, nisi qui descendit de cœlo, Filius hominis qui est in cœlo. » 8 Optime igitur concordant quæ de Patre et se dicit Jesus, si ad divinam naturam referantur quæ æquales eos exhibent, ad humanam vero quæ Filium minorem. « Quædam itaque, » animadvertit Augustinus, « ita ponuntur in Scripturis de Patre et Filio, ut indicent unitatem

<sup>(</sup>i) Joan. ix. 38. (2) Hom. lv. in c. xvi. Matthæi.

<sup>(3)</sup> Joan. iii. 43. (4) Ad cap. 6. Joannis.

<sup>(5)</sup> Joan. xiv. 28. (6) lbid. xx. 17.

<sup>(7)</sup> Ibid. i. 48. (8) Ibid. iii. 43.

æqualitatemque substantiæ, sicuti est, « Ego et Pater unum sumus: » et « cum » in forma Dei esset, non rapinam » arbitratus est esse æqualis Deo : » et quæcumque talia sunt. Quædam vero ita, ut minorem ostendant Filium propter formam servi, id est propter assumptam creaturam mutabilis humanæque substantiæ, sicuti est quod ait, « Quoniam Pater major me est: » et Pater non judicat quemquam, sed » omne judicium dedit Filio. » 4 Cæterum si quis velit de Christi divina persona id intelligere, originis ratione licebit : Pater enim Filio major dici poterit, utpote fons divinitatis, quin Filius aliqua perfectione careat: nec enim rapit sibi quidquam injuria se Patri æqualem exhibendo. « Non dixit Filius, » animadvertit S. Athanasius, · Patrem se meliorem esse, ne quis ipsum externum, alienumque a Patris natura existimaret : sed Pater, inquit, major me est, non quidem magnitudine aliqua, aut ætate, sed propter generationem ex ipso Patre. » 2 Quod autem Patrem Deum suum appellaverit, ad humanam ejus naturam necessario referendum est : discrimen tamen se inter et discipulos servatum animadvertere est, nec enim Patrem et Deum nostrum dixit, sed Patrem meum, et Patrem vestrum, Deum meum et Deum vestrum.

101. Obj. 9. Jesus se Deum esse negavit; adolescentem enim reprehendit, quod eum bonum appellaverit : « Quid me dicis bonum? Nemo bonus, nisi unus Deus. » <sup>5</sup> Se etiam judicii diem ignorare fassus est : « De die autem illo, vel hora, nemo scit, neque Angeli in cœlo, neque Filius, nisi solus Pater. » <sup>4</sup>

102. Resp. Titulum rejecisse Jesus

censendus non est, quamvis mansuet corripuerit juvenem, qui blandienti instar cum sic appellaverat, quin divi nam ejus naturam agnosceret. S. Am brosius in rem scribit : « Propterea Do minus : « Quid me dicis bonum, quem negas Deum? Quid bonum dicis cum bonus nemo nisi unus Deus? No ergo bonum se negat, sed Deum si gnat. » 8 « Recte me appellabis bonum, ita Augustinus responsionem Domini cam explicat, « si me noveris Deum nemo enim bonus, nisi solus Deus. » Hanc interpretationem non relicit ips Rosenmüller: « Cur tu qui me habe pro doctore, pro homine, me appella perfectum? Si tibi non sum nisi homo nimium mihi tribuis. » 7

103. Judicii diem procul dubio povi Christus, qui adeo accurate omnia eju adjuncta descripsit; sed tamquan Patris ad homines legatus eum igno rasse dicitur, quia illius notitia noi erat illis communicanda. Optime anim advertit 8. Cyrillus Alexandrinus « hanc nescitæ diei professionem, no ignorationis esse infirmitatem, sed ta cendi dispensationem. » 8 Chrysostc mus animadvertit: « Patri illud tribui& hinc rem tremendam ostendens, prc hibensque ne illa de re interrogarent.= S. Ambrosius vult « ut magis dictum secundum filium hominis æstimemus quia temporum finem non per naturas hominis, sed per naturam Dei novit.»-« Ouid enim est quod bonus Pater F lium celaverit, cui omnia dedit? A= quomodo non dedit cognitionem tera poris, cui dedit ipsius judicii potesttem? Quomodo autem Filius nesci potest, quod Pater novit, cum in Pat Filius sit, et Spiritus scrutetur etia alta Dei; cum ipse Filius altitudo = divitiarum sapientiæ et scientiæ De-

<sup>(1)</sup> L. ii. de Trinitate, c. i. n. 3.

<sup>(2)</sup> Orat. 4. contra Arianos.

<sup>(3)</sup> Marc. x. 47. (4) Ibid. xiii. 32.

<sup>(5)</sup> In Lucam xviii. 18.

<sup>(6)</sup> L. contra Maximir., c. 23.

<sup>(7)</sup> In locum.

<sup>(8)</sup> I., ix. de Trinitate.

<sup>(9)</sup> Hom. lxxvii.

sed cur nolit dicere, ostendit alio loco:
« Non est vestrum scire tempora et
» annos, quæ Pater posuit in sua pote» state. » ¹ « In illa, inquit, hora? Ergo
et horam novit : sed novit sibi, nescit
mibi. » Pessime Lutherus affirmavit
Christum in statu exinanitionis quædam
ignorare. ²

104. Obj. 10. Jesus se hominem, filiumque hominis sæpissime designavit, ne quis eum, ob dona quibus ornatus fuit, cœlestem vel divinum haberet: « Quæritis me interficere, hominem, qui veritatem vobis locutus sum.» <sup>3</sup> Sic et Apostolus eum hominem dicit. « Unus est Deus, unus et mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus. » <sup>4</sup>

105. Resp. Vere Jesus homo est, ex Maria Virgine natus, ideoque merito se ita designavit; sed est etiam Deus, Filius scilicet consubstantialis Dei, Patri equalis. Utrumque probant plurima Scripturæ testimonia : quod si cum emphasi quadam se Filium hominis declaret, id contigit quia tamquam homo Mediatoris et Redemptoris sustinuit partes. Hoc ejus munus præcipue respexit Apostolus in loco objecto. Id insuper animadvertendum prævidisse Christum futuros plurimos qui de assumpta carne, et de suppliciis quæ Propter hominum salutem pateretur. dubitarent, omnia specie tantum, non re, transacta dicentes: ideoque oportuit veritatem humanæ naturæ perspi-·Cuis verbis sæpe affirmare.

106. Obj. 11. Jesus Patrem unicum Verum Deum prædicat; se a Patre missum: « Hæc est vita æterna ut cognoscant te solum Deum verum, et quem misisti Jesum Christum.» <sup>8</sup>

107. Resp. Pater a Christo solus Deus Verus vocatur, quin ipse excludatur, nam vita æterna ex utriusque, Jesu

Christi et Patris, cognitione pendet. Haud inverosimiliter Chrysostomus. Augustinus, 6 Paulinus Aquilejensis, et inter recentiores Heinsius, verborum ordinem negligi putant, adeo ut sic construenda sint : ιια γινώσχωσι σε καὶ Ικσούν Xpiorer, or antortilar, ror merer annderer Jedr: ut cognoscant te et Jesum Christum quem misisti, solum verum Deum. 7 « Non enim, » inquit Ambrosius, « solum Patrem vere Deum cognoscere vita æterna est, sed etiam Christum cognoscere Deum de Deo, verum de vero, vita est sempiterna. » 8 Profecto eo loci dicit se gloriam apud Patrem habuisse. et a Patre dilectum ante conditum mundum; quod innuit ejus cum Patre unitatem: nec enim, nisi vi manifesta verbis illata, potest intelligi de decreto Patris ut gloriam Filius olim acciperet. sed necessario refertur ad gloriam quæ rerum creationem antecessit. « Clarifica me tu. Pater, apud temetiosum. claritate quam habui prius quam mundus esset apud te. » « Pater, quos dedisti mihi . volo ut ubi sum ego . et illi sint mecum, ut videant claritatem meam, quam dedisti mihi, quia dilexisti me ante constitutionem mundi. » Quod apud Patrem in gloria fuerit conditum mundum affirmatur manifesto; et quod ipse et Pater unum sint, Pater in ipso, et ipse in Patre, etiam traditur, oratione fusa ut discipuli aliquam similitudinem hujus unitatis exhibeant: unitas igitur naturæ et divinitas Filii inde colligitur.

108. Obj. 12. Apostolus quoties de Patre et Jesu Christo fit sermo, Patrem vocat Deum, et Jesum Christum vel nullo titulo ornat, vel Dominum appellat: « Unus Deus Pater ex quo omnia, et nos in illum; et unus Dominus Jesus Christus per quem omnia, et nos per ipsum. » 9

<sup>(1)</sup> In Luc. I. viii. 34.

<sup>(2)</sup> Apud Rosenmüller in locum.

<sup>(5)</sup> Joan. viii. 40. (4) I. Tim. ii. 5.

<sup>(5)</sup> Joan. zvii. 5. (6) Aug. l. vi. de Trinitate.

<sup>(7)</sup> Similis inversio habetur I. Joan, iii. 40. Apoc. xxi. 22. (8) In Luc. l. i. n. 43. (9) I.Cor. viii .6.

109. Resp. Jam verbis Tertulliani exposuimus rationem cur Christus Dominus dicatur, quando una cum Patre nominatur, scilicet ut unitas divinæ naturæ appareat, et originis relatio. Cæterum bene animadvertit S. Ambrosius : « Ouemadmodum cum legimus Dominum Jesum, nec Patrem a dominationis jure secernimus, quod ei commune cum Filio est : ita cum legimus solum verum Deum Patrem, nec Filium a solius veri Dei jure possumus separare, quod ei commune cum Patre est. » 4 Equidem vox illa xupior eadem est qua septuaginta interpretes reddiderunt nomen Dei ineffabile יהוה. Cum ea appellatione conjungit Apostolus gratiæ largitionem : « Gratia Domini nostri Jesu Christi cum omnibus vobis. Amen. » 2 Anathemate ferit eum qui Christum Dominum non diligit: « Si quis non amat Dominum nostrum Jesum Christum, sit anathema, Maran Atha. » 3 Hæc certe supremum Dominum designant.

110. Obj. 13. Apostolus cum emphasi quadam Patrem solum Deum dicit: « Soli sapienti Deo per Jesum Christum, cui honor et gloria in sæcula sæculorum. Amen. » 4 « Regi autem sæculorum immortali, invisibili, soli Deo, honor et gloria in sæcula sæculorum. Amen. » 5

111. Resp. Priori loco Christo gloria in evum tribuitur, si obvio verborum nexui inhæreatur. Quod si quis contendat , cui, ad Deum referri, non repugnamus: nam et nos Deum solum sapientem agnoscimus, divina Jesu Christi doctrina, de qua mox locutus fuerat Apostolus, imbuti. Equidem in ipso omnes thesauri scientiæ et sapientiæ Dei sunt absconditi: est enim Deus et homo, cui proinde gloria tribuitur, dum Deo tribuitur. Ejusmodi voces nil

habere quo Christi honori detrahatu facile liquet, comparatione facta cu testimoniis quæ Christum prædicar nulla Patris facta mentione. Sic Jud ait : « Subintroierunt enim quid: homines (qui olim præscripti sunt hoc judicium) impii, Dei nostri grati transferentes in luxuriam, et solu Dominatorem et Dominum nostrum. sum Christum negantes. » Liquet pr terea Christum alias sæpe dici Deu. 112. Obj. 14. Plena Filii Patri subj ctio ubique prædicatur in Novo Test mento; adeo ut Apostolus explicans c Filio verba Psaltis, omnia ei subjec esse, addat : « Sine dubio præt eum, qui subjecit ei omnia. Cum ai tem subjecta fuerint illi omnia: tur et ipse Filius subjectus erit ei, q subjecit sibi omnia, ut sit Deus omn in omnibus. » 7 Paulo antea dixerat de resurrectione loquens : « deine finis, cum tradiderit regnum Deo

Patri. » 8 113. Resp. Utique Filius, tamqua homo, omnino subjectus est Pat De eo, hoc sub respectu, loquitur Ap stolus, eum veluti caput Ecclesia rectorem considerans. Regit igit plena potestate, a Patre tamen deriv ta, Ecclesiam; quam regere non de net, donec, electorum impleto numen regno in terris finis fuerit imposita Tunc tradet regnum Deo et Patri; s. licet Ecclesia in terris desinente, 4 hibebit electos Deo Patri, ita ut De sit omnia in omnibus. Quamvis aut€ Deus Pater præcipue nominetur, n ideo excluditur Filius, nam ipse Pater unum sunt, quod patet Apostolo ad Ephesios dicente Christs se tradidisse pro Ecclesia, « ut ex beret ipse sibi gloriosam Ecclesian Quæ igitur objiciuntur spectant Ch stum hominem, et dispensation

/n. Tim. i, 17.

<sup>(1)</sup> L. v. de fide, c. ii. (2) Rom. xvi. 14. (5) I Cor. xvi. 22. (4) Rom. xvi. 27.

<sup>(6)</sup> Jud. iv.

<sup>(7)</sup> I Cor. xv. 27.

<sup>(8)</sup> Ibidem. v. 21. (9) Eph. v. 27.

quam ad tempus statuit, nec officiunt divinæ Verbi naturæ, imo nec regno ·Christi hominis perpetuo : nam « regni ejus non erit finis; » 1 sed regnabit perfectius toto corpore sibi Patrique subdito : « Quia omnis Ecclesia » in--quit Ambrosius, « unum corpus est Christi, quamdiu genus dissentit humanum . Christum dividimus. Nondum ergo subjectus est Christus, cutus non sunt adhuc membra subjecta. Cum autem fuerimus non multa membra, sed unus spiritus, tunc et inse subjectus erit, ut per ipsius subjectionem sit Deus omnia in omnibus. » 2 « Regnat itaque Dominus, » animadvertit Hilarius, 'a traditurus Deo Patri regnum; non regni potestate cariturus, sed nos, qui regnum ejus sumus, Deo Patri traditurus in regnum. Regni traditio nostra provectio est, ut qui in regno Filii erimus, in regno quoque simus et Patris : digni per id regno Patris, quia digni regno erimus et Filii; proximi tum Patris regno,cum Filii erimus in regno : qui est benedictus in sæcula sæculorum. Amen. » 8

114. Obj. 13. Omnimodis a Patre se pendere Christus sæpius innuit, nihil sibi vindicare ausus: « Sicut mandatum dedit mihi Pater, sic facio. » 4 « Mea doctrina non est mea, sed ejus qui misit me. » 5 « Non potest Filius a se fatere quidquam, nisi quod viderit Patrem facientem. » 6 « Sedere ad dextetam meam vel sinistram, non est meum dare vodis, sed quibus paratum est a Patre meo. » 7

115. Resp. Quatenus homo, a Deo Pendebat; Pater autem præcipue nominatur, quando Deus simpliciter et absolute dicitur: principium enim est aliarum personarum. Patri se obtemperare professus est, morti se objecturus in hominum salutem. Doctrinam quam tradidit humano ingenio non excogitatam dixit; mirabantur quippe Judæi eum docentem, cum non didicisset litteras: quapropter cœlestem ejus originem prodidit. In operibus quæ divina flebant virtute, nihil veluti a se faciebat, sed Patris ad exemplum, quocum intime conjunctus est: ideo querelam Judæorum de violato Sahbato rejecit, se Patre auctore agere affirmans. 8

116. Quod autem sui non sit primos in regno honores tribuere petentibus, indicat nullam gratiam favoremque humanum in iis tribuendis habere locum; sed æquitatem, juxta singulorum conditionem. Patre ita decernente. Ideo matris Jacobi et Joannis preces rejecit, hosque docuit ærumnis et labore aditum ad regnum patere. « Frustra a me petitis, » ita Hieronymus interpretatur, « quod in vobis situm est, quod Pater meus illis paravit, qui dignis virtutibus ad tantam ascensuri sunt dignitatem. » 9 Cæterum gloriam et vitam æternam se largiturum sæpius affirmavit.

117. Obj. 16. Jesum divinitus missum, juxta promissiones Patribus factas, Apostoli prædicarunt, eum Dei potentia e mortuis suscitatum ad id probandum affirmantes; de divina ejus natura alto servato silentio. 10

118. Resp. Apostoli sapienter conati sunt Judæos ad fidem perducere iis adductis argumentis et testimoniis, quibus imprimis Jesum esse Messiam Patribus promissum ostenderent. Inter hæc resurrectio, opus plane divinæ potentiæ, allegabatur, et Deo auctori jure optimo tribuebatur.<sup>11</sup> Haud opor-

<sup>(</sup>i) Luc. i. 33. (2) Ambros. l. v. de fide, c. 8.

<sup>(3)</sup> ln Ps. cziviii.

<sup>(4)</sup> Joan. xiv. 34. (5) Ibid. vii. 16.

<sup>(6)</sup> Ibid. v. 19.

<sup>(1)</sup> Matt. XX. 25.

<sup>(8)</sup> Vide Petavium de Trin. l. ii. c. iv. §. v.

<sup>(9)</sup> L. 2. contra Jovinian.,

<sup>(10)</sup> Priestley, « History of the Christian Church, » p. i. §. xi. et p. iv. §. v.

<sup>(11)</sup> Act, ii. 53.

tebat ab initio totum mysterium proponere, donec animi disponerentur vaticiniorum et rerum gestarum evidentia. « Oui enim tractat.» uti recte hanc in rem animadvertit S. Ambrosius, « debet audientium considerare personas, ne prius irrideatur quam audiatur. » 4 Cæterum haud omiserunt Apostoli Christum Filium Dei designare, 2 vitæ auctorem, in quo omnis spes salutis esset reponenda. 5 Quod eum Filium Dei, potius quam Deum, in concionibus coram incredulis Judæis plerumque designayerint, eo consilio sapientissimo contigisse videtur, ut Deum, quem coluerant Judæi, rejicere haud censerentur, et ut nil divinæ naturæ unitati adversum cogitaretur. Apud fideles explicatior fuit Apostolorum doctrina, quapropter voces eis maxime familiares erant : « Sanctum puerum tuum Jesum , » 4 « sancti filii tui Jesu. » <sup>5</sup> Petrus Cornelium edocens dicit : ouros iori márros xúpios « hic » est omnium Dominus. »6 Paulus eum vocat « Dominum gloriæ » τόν Κύριον τῶς Figur. 7 quo pacto Jehovam Psaltes designat : יהוה צבאות הוא מלך הכבוד. 8

119. Obj. 17. Resuscitatus a Deo prædicari non poterat Jesus, si ipse Deus foret: nam audientes in errorem necessario inducebantur.

120. Resp. Vere dicebatur a Deo resuscitatus, qu'um nonnisi divina potentia id contigerit. Quod autem ipse Deus foret, et sua virtute surrexerit, non opus erat ut stalim prædicaretur, donec res ipsa, et divina potentia in ea agnita fuerit. Cæterum Christus se sua virtute resurrecturum prædixerat. « Solvite templum hoc, et in

tribus diebus excitabo illud.
vita seu anima sua dixit : «
tem habeo ponendi eam, et
tem habeo iterum sumendi e
121. Obj. 18. Veteres script
clesiæ, qui Patres dicuntur,

clesiæ, qui Patres dicuntur, Apostolos, ad Judæorum v offensionem, de Christi divin siluisse, quam Joannem omn mum insinuasse censent.

122. Resp. Perperam intel Patres Priestleius. Origenes dicit Joannem clarius cæteris listis de Christo Deo locutum. novi dogmatis haud facit au « Nullus eorum adeo pure m vit illius divinitatem, ut Joan illum inducit dicentem: « 1 » lux mundi: » « Ego sum via, » et vita : » « Ego sum resur « Ego sum ostium: » « Ego : » stor bonus : » Et in Apo « Ego sum A et a principium primus et novissimus. » O intirar anparas imaripacer auru rir . Imarris. 44

123. Obj. 19. Jesus dicitur » Dei » nemo autem sui fili « imago Dei, » nemo sui ima » forma Dei, » nemo dicitur in ma: « Erat pernoctans in Dei: » 12 nemo se exorat.

124. Resp. Æquivoca voce Unitarii: Deus enim aliquando naturam, prout in tribus subsistit, aliquando vero divin sonam designat. Filius Dei rect Christus, scilicet Patris, qui Dest. Imago est Dei, quia simill Patris, utpote cui eadem estia, propterea vocatur ab

<sup>(1)</sup> In Luc. l. vi. p. 105.

<sup>(2)</sup> Act. iii. 43. (3) Ibid. iv. 42.

<sup>(4)</sup> Ibid. iv. 27. (5) Ibid. v. 30.

<sup>(6)</sup> Ibid. x. 36. (7) I. Cor. ii. 8.

<sup>(8)</sup> Ps. xxiv. 10. Heb. xxiii. Vulg.

<sup>(9)</sup> Joan. ii. 49.

<sup>(10)</sup> Ibid. x. 48.

<sup>(14)</sup> In Joan. t. 1. n. 6. p. 24. ed. Wit

<sup>(12)</sup> Luc. vi. 12.

<sup>(13)</sup> Heb. i. 3. Xaparrap from Xapas properly signifies the die, or stampis in coining; by which the figure ex

ejus. » « imago Dei invisibilis. » In forma Dei dicitur, quia divinam habet naturam, sicut in forma hominis erat, assumpta humana natura: μοφο enim aliquando, etiam apud profanos scriptores, naturam significat. 2 Orabat etiam Deum Patrem ipse homo simul ac Deus, qui proinde tamquam Deus una cum Patre largiebatur, quod in humana natura supplex petebat. Sic aliis pollicitus est se daturum quod ipsi a Patre expeterent : «Quodcumque petieritis Patrem in nomine meo hoc faciam. » 3 Pulchre Ambrosius dicit : « Quasi Altissimus donat, quasi homo precatur. » 4

123. Obj. 20. De Jesu puero dicitur: « Proficiebat sapientia, et ætate, et gratia apud Deum et homines : » 8 attamen si Deus esset, nullus profectui locus erat. Humani ei tribuuntur affeclus: « circumspiciens eos cum ira. » 6 « Diligebat autem Jesus Martham, et sororem ejus Mariam, et Lazarum. » 7 Tristis est anima mea usque ad mortem. » 8 Trepidus et incertus imminentem sibi mortem vult effugere: « Pater mi, si possibile est, transeat a me calix iste. » • In cruce de Patre queritur : « Deus meus, Deus meus, <sup>at</sup> quid dereliquisti me ? »40 Hæc a Deo dici nefas est cogitare.

126. Resp. In Jesu quidem, ut ex Apostolo didicimus, omnes thesauri Sapientiæ et scientiæ Dei absconditi erant; sed manifestabantur, servata quadam ætatis ratione, juxta arcana Dei consilia: ideo profecisse dicitur, quia, crescente ætate, majora dabat sapientiæ cœlestis indicia; et quate-<sup>nus</sup> homo erat , ipsi Patri , virtutum exercitio, charior in dies evadere vi-<sup>sus</sup> est. Humanos etiam affectus, pro

Tem rou deugrou. 4 « figura substantiæ veritate naturæ assumptæ, prodebat. ab omni tamen vitio immunes; ira enim quam Pharisæos respiciens indicabat, intra justos constitit limites; crimini scilicet vertebant quod sabbato curaret. Affectu sanctissimo pias sorores cum fratre Lazaro diligebat. sicut et discipulum Joannem. Tristitia se obrui ad tempus voluit, ut de veritate assumptæ naturæ humanæ nulla posset esse dubitatio, et ut ex animi sui dolore gravitatem peccati, quod tantis suppliciis erat expiandum, nosceremus. Ea de causa oravit ut calix tolleretur, sed trepidus incertusve non fuit; nam Patris voluntati, quam optime novit, sese omnino subjecit: « Verumtamen non mea voluntas, sed tua flat. » In cruce vehementem animi dolorem etiam significavit; et Patrem appellando, se nullam suppliciis dedisse causam innuit, ut peccata eorum causam esse agnosceremus. Hæc quidem omnia optime inter se cohærent. et congruunt mysterio redemptionis per eius sanguinem.

127. Obj. 21. Illa distinctio duarum in Christo naturarum fictitia est; nam natura perfecta personam necessario secum fert; nihil enim aliud persona indicatur quam natura subsistens. Igitur duo erant, Verbum scilicet divinum, et Jesus homo : vel una Jesu persona, et natura humana, divinis ornata muneribus.

128. Resp. Distinctio naturarum in una Verbi persona manifesto statuitur ab Apostolo Joanne, qui dicit Verbum Deum esse, et factum esse carnem; et a Paulo dicente, eum, qui in forma Dei erat, formam servi accepisse. Non igitur ingenio confingitur, sed revelatione innititur. Quod autem ad personam attinet, quotiescumque natura

tamped; or the impression made by a seal; being thus synonymous with oppayer. Bloomfield in loc.

<sup>(4)</sup> Col. i. 45. (2) Plato cit. a Bleomfield.

<sup>(3)</sup> Joan. xiv. 43. (4) L. i. de fide c. iv.

<sup>(5)</sup> Luc. ii. 52. (6) Marc. iii. 5.

<sup>(7)</sup> Joan. xi. 5. (8) Matt. xxvi. 38.

<sup>(9)</sup> Ibid. v. 39. (10) Matt. xxvii. 46.

perfecta subsistit, ita ut sit actionum principium, persona est; ideoque Verbum est secunda persona Trinitatis, naturam divinam habens, sed non est persona humana, quia ipsum Verbum assumpsit humanam naturam, quam et regit, ita ut hæc non per se subsistat. De his postea fusius agemus.

129. Obj. 22. Repugnat ut idem sit Deus et homo; ca enim humanæ naturæ congruunt, quæ divinæ plane repugnant, adeo ut ratio ipsa abhorreat a vocibus apud Christicolas usitatis: Deus natus est, infans fuit, adolevit, mortuus est.

430. Resp. Nulla est pugna, nam hæc non ita dicuntur, ut naturarum proprietates confundantur; sed manente divina natura integra, et perfecta, absque minima mutationis umbra, de illo, qui Deus est, alia dicuntur sub alio respectu, quatenus assumpsit humanam naturam. Illæ igitur voces rite intellectæ nil habent, quod cuiquam horrori esse debeat; nec enim divinam naturam spectant, sed humanam, quæ Verbo regitur.

131. Obj. 23. Sacerdotium Christi, sicut et mediatio mistria, divinam naturam excludit: nec enim potuit sibi sacrificare, et apud se interpellatione uti. Notat autem Apostolus eum Sacerdotio ex Patris concessione fungi: « Christus non semetipsum clarificavit ut Pontifex fieret: sed qui locutus est ad eum: Filius meus est u, ego hodie genui te. » <sup>1</sup>

432. Resp. Utroque munere functus est Christus secundum humanam conditionem, quamvis vis et meritum a divina persona derivetur: non autem pugnat ut hac ratione sibi sacrificet, et apud se interpellet; scilicet ut Christus

homo, Deo, qui Pater, et Filius,

Spiritus sanctus est, Sacerdos sit. « Ips

Christus. » inquit Augustinus. « cum s

133. Obj. 24. Apostoli pro Orienta lium indole et more, epitheta figu rasque adhibuerunt, ut dignitatem o præstantiam sui magistri enuntiarent Hæc, contra scriptorum mentem, a divinam ei naturam vindicandam usu pantur.

134. Resp. Nullum indicium indo] ardentioris vel cestri poetici in scrip1 Apostolicis reperire est sed ea Christo referuntur et affirmantur, qu ab obvio sensu ad exaggeratas quasda loquendi rationes transferri nulla rat sinit. Equidem fatetur Furnesius, quo hanc objectionem desumpsimu≤ sacros scriptores, Evangelistas pr: sertim, de Jesu ita loqui, ut vix app reat eos velle cius consulere honor adeo fere frigent, dum stupendas r gestas narrant. Igitur dum eum Filiu Dei . Deumque dicunt , nullam præbe occasionem suspicandi se translato 1 gui sensu.

Deus, cum sit cum Patre unus Deus cum sit Verbum Patris, unigenitus æqualis Patri, et coæternus; tamen i quantum homo esse dignatus est maluit Sacerdos dici, quam sibi exige Sacerdotium, Maluit sacrificium esse quam poscere, in quantum homo es Nam in quantum Deus est, totum que Patri debetur, et unigenito Filio deb tur. » 2 Quod autem dicit Apostoli Christum non seipsum glorificasse Sacerdotium assumendo, sed illud Patre tributum, ad humanam naturai referendum est; quamvis jure quodai concederetur, vi unionis hypostatica quod scilicet unigenitus Dei Filius ear

<sup>(4)</sup> Heb. v. 5.

<sup>(2)</sup> Aug. Serm. 102. de divers. c. v. t. 10 cit. a Petavio de Trin. l. iii. c. v. § v.

<sup>(3)</sup> Jesus and his Biographers, by W. H. Furness, Philadelphia, 4838. p. 46.

<sup>(4)</sup> a Their accounts have not the faintest sha-

dows of the character or style of eulogies, ps gyrics.... No attempt at embellishment can be tected. There are no expressions of admiratic no prompting, no challenging of the applat of the reader. All is calm, direct, and simple lbidem p. 28. 29.

135. Obj. 25. Divinitas idealis, scilicet divina quædam vitæ excellentia, occasionem dedit doctrinæ de divina Christi natura. 4

136. Resp. Vita Jesu fuit quidem qualis decebat Deum hominem factum: nec tamen doctrina de divina ejus natura ea nitebatur, sed revelatione quam fecit se esse unum cum Patre, et miraculis et vaticiniis quibus id confirmavit.

137. Obj. 26. Spiritus Jesu, prout in dictis actibusque revelatus est, divinus fuit, cœlestis, progenies quædam et Filius Dei. 2

158. Resp. Verbum • Aoyor Deus ipsc fuit, ideoque Filius Dei Patris. Christus ideirco Filius Dei dictus est; humana quippe natura divina Verbi persona subsistebat. Non indoles animi Filius Dei dicitur in Scripturis, sed ipse Christus.

139. Obj. 27. Quæ a Christo patrata sunt miracula, eum Deum non probant: pleraque enim referri possunt ad fidem illius, vel eorum quorum sratia sunt facta; certa scilicet animi fiducia mirum habet in corpora influxum. Id etiam animadvertendum subsidia quædam semper fuisse adhibita,

unctionem salivæ, contactum manus, vel loquelam saltem ad fidem excitandam. 5

140. Resp. Christi miracula divinamejus naturam plane testantur : sunt enim opera adeo stupenda ut ad Deumauctorem necessario referenda sunt. et ita patrata sunt, ut supremum in res omnes dominium manifesto appareat. 4 Frustra laborat Furnesius, post Germanos Rationalistas, ut eorum vim et auctoritatem infirmet, dum ea videatur vindicare: nam ingeniosa quidem, sed omni prorsus verosimilitudine carentia profert. Quis risum teneat, dum audit leprosum fiducia, seu fide sua, statim mundatum, voce Jesu naturæ vires occultas excitante? 8 Centurionis puerum, ipso quo centurionem allocutus est Jesus tempore sanatum, nullo subsidio adhibito, constat. Chananææ filia pariter sanitatiabsens, et sola Christi voluntate est restituta. Dæmoniacus Gadarensis reluctans spiritibus malignis liberatus est. Ipse Furnesius non ausus est explicare quomodo porci præcipites. acti sint : nulla certe interveniente fide. nullo adhibito subsidio. 6 Qui cæcos a nativitate fide visum recuperasse, 7

- (1) « The doctrine of the Supreme Divinity of Jaus Christ, which has taken so large and strong a hold upon men's minds, is an attestation to the indescribable power of his life. There must have been a divinity without measure in his life as it was spent on earth, or the opinions of his mature, that have so long and widely prevailed, here would have arisen. > Ibidem, p. ii. ch. i. p. 108.
- (8) « His spirit, the central life of him as it is revealed in his utterances and acts, was divine, heaven-born, the manifest offspring and Son of God. » Ibidem ch. ii. p. 446.
- (3) Jesus and his Biographers, ch. vii. viii.
- (4) Ipse Furnesius ait: a It would seem as if be could not have conceived how it could have been otherwise than that he should he obeyed. Beyond all question the power of performing these wonders was native to him, and its exercise was as easy and natural in him as that of our commonest faculties in us. » Ib. cb. viii. x. p. 304.
- (5) a The voice and the touch penetrated like lightning, into the inmost fountains of his life, and through the close but mysterious connexion of the mind and body, caused a sudden developement of vital power. The hidden forces of Nature, thus authoritatively summoned, produced instantaneous soundness. By his word and touch, the perfect faith of Jesus in his own power, operated upon the already powerful faith of the leper, and quickened it to the necessary action. blidem ch. viii. In p. 274.
- (6) « How the swine were affected, I know not, not is it necessary to suppose that Jesus knew what the result would be, or to hold him answerable for it. » Ibidem v. p. 283. O miram hominisimpictatem!
- (7)  $\alpha$  Can we not see with what electric power these few words, connected with the thrilling touch of Jesus, must have wrought on the blind man, giving the last quickening impulse to his faith, so that the power of vision which exists, be it re-

mortuorum spiritus in cadaveribus latentes vocem Jesu audiisse suspicatur, 4 panes multiplicatos in Apostolorum manibus juxta naturæ occultas vires, 2 tempestatem voce Jesu pariter sedatam, 5 cæteraque omnia mira opera ex vi quadam naturæ prodiisse affirmat, ingenio indulget, haud absque sensus communis dispendio. Quod autem triginta tantum miracula a Christo peracta dicat, testimonio Joannis de signis quamplurimis quæ recensere infiniti esset laboris, et aliorum Evangelistarum narrationibus manifesto repugnat. Si hæc ab homine qui Christum magistrum revereri se profitetur dicantur, quid opus est ut hostes ejus proferant? « Non tali auxilio, nec defensoribus istis » Christus eget, quem Deum esse miracula splendore et numero insignia demonstrant.

141. Obj. 28. Doctrina de Christo Deo tollit totam vim exemplorum Christi; nec enim divinum adeo exemplar meris hominibus proponi potest: e contra magnos dat animos, semitam virtutum ingredientibus, Christum spectare præcuntem, hominem « tentatum per omnia pro similitudine absque peccato, » 4 Pontificem utique qui possit compati infirmitatibus nostris. Ita ab Apostolo exhibetur.

142. Resp. Christi Dei et hominis exempla nobis ostendunt summam

perfectionem, quam ut studio indefesso aliquatenus imitemur, movent, præsertim fiducia superni auxilii data. Quamvis igitur divina personæ dignitas nos infinito intervallo superet, ad nos tamen sese veluti demisit, natura nostra assumpta, et adjuvat infirmitatem nostram. Eæ nobis ex Deo homine facto proveniunt utilitates, auod perfectissimum sit exemplar, et potentissima suppeditentur subsidia, quæ ipse nobis promeritus est. Fuit quidem tentatus per omnia exterius, 5 ærumnis et morti scilicet objectus: nam verus fuit homo, quamvis Filius Dei, imo ipse Deus. Pontifex igitur es qui nobis miseris hominibus condo leat, et prenitentibus peccatorum ve niam impetret, et indulgeat.

143. Obj. 29. Qui ad fidem traduci sunt ex Judæis, dogma de Christo Denonnisi difficillime induci poterant u amplecterentur, quum insitæ animistotius gentis sententiæ repugnaret: attamen nulla ea de re difficultas orta videtur: sed statim ac ex resurrectione sibi probata Messiam eum esse constabat, discipulos se exhibebant, et in Ecclesiam recipiebantur, quin ad dogma aliud profitendum tenerentur.

144. Resp. Fallitur iterum Priestleius-Res quidem fuit difficillima Judæos ad fidem traducere; adeo abhorrebant abeo agnoscendo Deo quem crucifixerant:

membered, not in the eye which is only its organ, but in the mind, was suddenly put forth, and those sightless orbs were restored to soundness. » lbidem vi. p. 289.

- (4) a How know we but that, for a time longer or shorter after the last breath, the mind possesses the faculty of acting upon, and reanimating the body, a faculty, which a mighty spiritual force, like that of which the voice of Jesus was the symbol, may prompt it to exert, and to cause its resumption of the body. » Ibid. x. p. 306.
- (3) « All I contend for is, that this extraordinary effect was wrought by the Supreme Cause working through, and by means of, the faith and will of Jesus, according to laws and relations of matter and mind, pre-established, existing in the

nature of things, although as yet partially or wholly bidden from human ken. » Ibidem viip. 299.

- - (4) Heb. iv. 15.
- (5) Haud sine impietate manifesta dicit Furaesius tentationes quibus subjacuit iis quibus premimur fuisse omnino similes : adeo proficiust Unitarii in Christi contemplatione! Vide Jessi and his Biographers, c. iv. p. 173.

ideoque plerique manserunt increduli. Qui autem resurrectionis testimoniis. miraculisque cesserunt, ex fide Christum esse Messiam, ad eum Filium Dei agnoscendum moti sunt, et, divina illustrante gratia. Deum hominemque adorarunt. 4 Nec dogma de Messiæ divinitate adeo abhorrebat a Judaicæ gentis traditione: tot enim tantaque a Vatibus de eo sunt dicta, ut magnifica quæque ac sublimia de eo sentirent plurimi e veteribus, 2 quamvis post Christum rejectum, plerique ab ea sentiendi ratione quam longissime recesserint. Cæterum miraculis visis, vaticiniis cum eventibus collatis, et Spiritu sancto intus lucente, plures Jesum Filium Dei, ideoque Deum agnoverunt. S. Lucas summatim refert præcipua quæ adduxerunt Apostoli argumenta in publicis concionibus, ut Jesum esse Messiam persuaderent: in more quippe semper fuit fundamenta fdei prius jacere, et ita ad difficiliora progredi. Nemo autem ad baptismum admittebatur, nisi, eunuchi instar, lesum esse Filium Dei se credere ex toto corde profiteretur; quod idem erat ac Deum agnoscere : nec enim opus erat ut mera in filium adoptio, quæ justis omnibus est communis, cre-<sup>denda</sup> proponeretur. Hinc orta est vetus Judæorum calumnia Christianos Dei unitatem tollere, Christum Deum colendo.

148. Difficultates ex Scriptura desumptas hactenus solvimus, quarum plerasque fere antiquatas novimus, quasque doctissimi fidei vindices sæpius dillerunt. Rationalistæ Germani eas nova et subtiliori forma plerumque exhibent, sed eodem recidunt: quapropter nobis visum est ex Priestleio, Furnesio, aliisque, domesticis veluti adversariis, eas desumere et refellere.

Furnesius quidem Rationalistas sequitur, vel superat opinionum temeritate et impietate. Hos contra Hengstenberg plurima præclara disseruit in Christi Dei vindicias cruditissimo opere: Witassius etiam Scripturæ testimonia de Christo feliciter evolvit. <sup>5</sup>

#### CAPUT III.

## DE FIDE ANTE-NICÆNA.

146. Dogma de Christo Deo, quod ex Scripturis propugnavimus, fuisse omni tempore celebre in Ecclesia, inde colligere est: attamen illud recentius inductum contendunt Unitarii. Laborant maxime ut tempus quando inductum sit, et rationem qua invaluerit, explicent: nonnullis illud sensim sine sensu, ex virtutum, miraculorum, et doctrinæ Christi admiratione. ortum et propagatum censentibus; aliis Justinum ejus designantibus auctorem. Hunc Platonis disciplinis imbutum fuisse constat, antequam ad Ecclesiam transiret, quibus censent eum doctrinam christianam adulterasse. Quum igitur philosophus Ens seu Æonem cogitaverit a summo Deo creatum, quo usus est instrumento ut cætera produceret. Justinus dicitur hæc de Verbo prædicasse, eumque Deum, quamvis translato sensu, appellasse; unde alii deinceps desumpserunt occasionem eum Deum verum æstimandi, et divino prosequendi cultu. Cæterum non ante Concilium Nicænum putant sententiam hanc invaluisse, adeo ut dogmatis haberet auctoritatem. Interest igitur ut demonstremus eamdem quam Patres Nicæni prædicarunt fidem, antea, ab ipsis rei christianæ exordiis, obtinuisse: qua in re, ordinis et claritatis ergo, de

<sup>(</sup>t) Chrysost. hom. lv. in c. xvi. Matthæi.

<sup>(2)</sup> Vide Christologiam a Hengstenberg, vol. i.

c. iii. §. iii. 2.

<sup>(3)</sup> L. de Trinitate. qu. iv. §. iii.

temporis spatio, quod Concilium a Justini ætate antecessit prius agemus, ipsius Justini sententiam, et fidem majorum quam secutus est postea vindicaturi. Justinus autem floruisse noscitur sæculo secundo medio: martyrium enim subiit circa annum 164.

Propositio.

Fides de Christo Deo, Patri æquali, ejusdem quippe substantiæ, viguit ante Concilium Nicænum.

147. Probatur 1. Conciliorum auctoritate. Insigne est testimonium Episcoporum Concilii Antiochiæ habiti anno 269. Agebatur de errore Pauli Samosateni, quem ut ad sane sentiendum inducerent, sex primarii Episcopi ad eum scripserunt, fidem totius Ecclesiæ appellantes : « Omnes ecclesiæ nobiscum consentiunt. . . . Idem Deus et homo Jesus Christus prophetabatur in lege et prophetis, et ab omnibus, in Ecclesia quæ sub cœlo est, creditus est Deus quidem, qui seipsum exinanivit, cum esset æqualis Deo; homo vero ex semine David secundum carnem. » Eum dicunt, « non præscientia, sed substantia, et hypostasi, Deum, Dei Filium: » δυ σρογιώσει άλλ' εὐσια καὶ ὑποστάσει Seòr. 1 Damnatio Pauli, quæ secuta est, probat hanc fuisse totius Concilii doctrinam et fidem.

148. Synodi Romanæ eodem circiter tempore habitæ, cui præfuit Dionysius, Summus Pontifex, judicium refert Athanasius, veluti rem notam; « Cum enim quidam apud Romanum Episcopum Alexandrinum accusassent, quod Filium rem factam, et Patri non consubstantialem affirmasset, år λίγοντα ποπιμα καὶ μι διμουσίον τον Τον τω Πατρι, Synodus Romæ coacta rem indigne tulit: « Romanus autem Episcopus omnium sententiam rescripsit ad genti-

lem suum. 2 » Purgavit se Alexa nus, plurimisque Filium Deum fessus est : « Cum igitur æterni Pater, æternus est et Filius, lume lumine. Nam si genitor est, e Filius: quod si Filius non est, ratione, et cujus potest esse gen Atqui ambo sunt, et semper : . . . Solus autem Filius, qu tri semper co-existit, et eo qu plenus, ipse quoque est ex Patre Orres dur aleriou rou Marpes, aieries, xa έστι, φως έκ φωτός ών . . . . έισιν ά zaì ion &i. Constat igitur ea ætate Christum agnitum Filium tris, et nefas fuisse eum negare substantialem, vel inter res cr recensere.

149. Probatur 2. Patrum testimo S. Gregorius Thaumaturgus « Fi appellat primogenitum Patris Verl omnium creatorem et gubernatore τφ πρωτογείει ἀυτὰ λόγω, τφ πάντων δεμ. κωὶ κυδερείτει. Eum Deum Verbum gnat: ὁ ἐν αυτω θιος Λόγος. δ

150. S. Dionysius Romanus, pr judicium in Synodo Romana dat illustre hoc reliquit testimonii Non minus culpandi sunt, qu lium opus esse existimant, et D num factum esse sentiunt, quas delicet unum esset ex his, quæ facta sunt, cum divina Scriptura i genitum esse, ut eidem convenit, gruitque, non autem formatum e ctum esse testatur. Non levis igi sed summa est impietas, Domi aliquo modo manufactum dicere. si factus est Filius, fuit aliquando non esset : atqui fuit semper, siqui in Patre est, ut ipse declarat, ac bum, sapientia, et virtus est Christ βλάσφημος δυς έ τό τυχώς, μέγιστος μ Χειροποιατον τρόσον τικά λέγειν τον χύριον.

<sup>(1)</sup> T. ii. Bibliothecæ Patrum Græco-latinæ.

<sup>(2)</sup> Athanas de Syn. n. 45. de Sent. Dionys. n. 45.

<sup>(3)</sup> Athanas. de Dionys. n. 18.

<sup>(4)</sup> In Orat. quam a magistro suo Origene

discessurus habuit, p. 479, cit. a Marano.

<sup>(5)</sup> In libro seu epist. contra Sabell. ci Athanasio, l de decretis Nicænis, n. 26. p. edit. Basil.

151. S. Cyprianus passim vocat « Jesum Christum Dominum et Deum nostrum. » 4

152. S. Hippolytus M. in libro germano de Antichristo, loquitur de Jesu Deo ac Domino: χυρίω Ινσὰ τὰ Θεὰ. 2 « Qui est super omnia Deus benedictus, genitus est, et homo factus Deus est in sæcula. » 'Ο ἔν ἐκὶ πάντων θεὰ ἐκληνικο γεγεννικαι, καὶ ἀκληνικο γενέμενος ἐκὴ ἐκτιν ἐκρ τως ἀκληνικος. 3

153. Clemens Alexandrinus passim Vocat Christum Deum : rur de incomen άιδρωποις αυτος ό Λογος, ό μοτος άμφω, θεος 11 zai ar Spenos, anarrer imir airios avader. « nunc autem apparuit hominibus ipsum Verbum, qui solus uterque est. Deus et homo, omnium nobis auctor bonorum. » Id probat adducto Apostoli ad Titum testimonio, de expectatione, quam fovent fideles, gloriosi adventus illius, re μεγαλε Θεε και Σωτηρος ίμων · Iww Xpioru : « Magni Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi. » Ille qui in Principio apud Deum Verbum erat, a quo omnia creata sunt, apparuit tamquam magister, ut semitam doceret ad cœleste regnum, quod ipse aliquando servis suis in præmium est largiturus: · Aryor, is it spor tor Goot, Disagrador іпоран, й та жанта бібпріврунтан Лоуог, έλαι το ζην έν άρχη μετα του πλασαι παρασχων, is dupundade i es fur egigager 'emidareit me Maszados ira to ati fur votepor is bees Approx. « Verbum, quod erat apud Deum, et a quo facta sunt omnia, lamquam Præceptor apparuit : et qui tamquam opifex mundi vitam nobis in Prima creatione dedit, apparens uti .Præceptor , bene vivendi rationem nos docuit, ut postea tamquam Deus, æter-. nam vitam largiatur. »

155. Tertullianus præclara præbet de Christo Deo testimonia: « Deus solus docere potuit ut se vellet orari. » 6 Improbat Christianos spectacula adeuntes : « Quale est . . . ex ore quo, Amen, in Sanctum protuleris, gladiatori testimonium reddere? Eis àimas άπ' ἀιωτος alii omnino dicere nisi Deo et Christo ? » 7 Divinæ patientiæ exempla adducit : « Nasci se Deus in utero patitur matris, et expectat, et natus adolescere sustinet, et adultus non gestit agnosci. . . . . verberatur, deridetur, fædis vestitur, fœdioribus coronatur. Mira æquanimitatis fides. Oui in hominis figura proposuerat latere, nihil de impatientia hominis imitatus est. . . . Talia tantaque documenta . . . probant his quibus credere datum est, patientiam Dei esse naturam, effectum, et præstantiam ingenitæ cujusdam proprietatis. » 8

456. Irenæus in iis hæreticis refellendis plurimum insudabat, qui Christum dicebant Filium sublimioris Dei Patre et Conditore orbis terrarum. Ex ipsius Christi testimonio, Patrem esse ipsum Creatorem omnium ostendit. α Propter hoc manifestissime Dominus

<sup>154.</sup> Judaicum populum, Christum persequendo, Deum του θουν persecutum esse plane dicit: ἐνχ ειδιν του θουν του Κυριου ἐργυσατο' ἐπολωλικεν το ειπαι Ισρακλ' ἐδιωξεν του θουν χαλυζριζειν ἐλπισε του Λογου' και ἐν ἐσταυρωσεν ων χαχυργεν, ανιστιψεν ών ζασιλια. δ « Non novit Deum: Dominum negavit: amisit Israelis jura: persecutus est Deum. Logon speravit afficere contumelia, et quem tamquam maleficum crucifixit, tamquam regem coronavit. »

<sup>(1)</sup> In libro de mortalitate, de bono patientiæ, etc. (2) N. s.

<sup>(5)</sup> Lib. contra Noetum , n. 6.

<sup>(4)</sup> Cohortatio ad Gentes sub initium, p. 42. edit. Wirceburg.

<sup>(5)</sup> Padagog. 1. ii. c. viii. p. 446. ed.Wirceburg.

Vide et l. iii. c. 4. p. 532. et l. 4. c. ii. p. 200. et c. iii. p. 206. et c. v. p. 228. et c. vii. p. 273. et c. viii. p. 280.

<sup>(6)</sup> De Oratione, c. ix.

<sup>(7)</sup> L. de Spect. c. xxv.

<sup>(8)</sup> L. de patientia, c. iii.

ostendit se, et Patrem quidem suis discipulis, ne scilicet quærerent alterum Deum, præter eum qui plasmaverit hominem, et afflatum vitæ donaverit ei: neque in tantam insaniam procederent, uti super Demiurgum alterum affingerent Patrem. » 4 Cæterum et Christum Deum esse sæpissime declarat, ipsum in quem peccando delinguimus, et qui nobis pænitentibus dimittit peccata: « Peccata igitur remittens, hominem quidem curavit, semetipsum autem manifeste ostendit quis esset. Si enim nemo potest remittere peccata, nisi solus Deus, remittebat autem hæc Dominus, et curabat homines; manifestum quoniam ipse erat Verbum Dei, Filius hominis factus, a Patre potestatem remissionis peccatorum accipiens, quoniam homo, et quoniam Deus; ut quomodo homo compassus est nobis, tamquam Deus misereatur nostri, et remittat nobis debita nostra, quæ factori nostro debemus Deo. » 2 Eum dicit ipsum Creatorem : « Ei autem qui cæcus fuerat a nativitate, jam non per sermonem, sed per operationem præstitit visum, non vane neque prout evenit hoc faciens, sed ut ostenderet manum Dei. eam quæ ab initio plasmavit hominem. . . . Qui enim visionem formavit Dominus, hic est qui universum hominem plasmavit, voluntati Patri deserviens. » 5 Ideo autem dicit eum in homine condendo voluntati Patris deservire, ut intimam utriusque conjunctionem significet, et relationem Filii ad Patrem servet, et errorem quem confutat, Fatrem scilicet in illis regionibus hæresibus de

ejus alium esse a rerum Creato: nitus eradicet.

157. « Ipse igitur Christus ct tre vivorum est Deus, qui et 1 est Moysi, qui et patribus manif est. » 4 « Et hoc ipsum docens bat Judæis : « Abraham pater » exultavit ut videret diem mei » vidit, et gavisus est. » Ouid « Credidit Abraham Deo, et depi » est ei ad justitiam. » Primum gi quoniam ipse est factor cœli el solus Deus. » 8 « Ipse enim V Dei, ipse Unigenitus a Patre C Jesus, Deus noster. » 6

158. Probatur 3. ex Sumbolis recitari consueverant solemnite: Concilium Nicænum. Symbolun in Romana Ecclesia ab antiqui temporibus consuevit recitari, A lorum nomine insignitum, 7 « Christum, Filium Dei unicum, fitetur. Verbis his simplicibus r lis Filius ab iis qui adoptione fi fruuntur, discernitur: ideo enir cus dicitur. Liquet etiam in fc fidei voces illas « Filium Dei x tus prætermittendas, si sensu phorico, et minus proprio Cl Filius diceretur: nam simplicil perspicuis verbis, obvio sensu, do fidelium vulgo proponenda sunt cum animæ detrimento, gravior tiantur errore.

159 Re guidem vera Symboli, ab antiquissimis temporibus in U recitabatur, verba sensum, quei mano asseruimus, explicant: inde contigisse videtur, quod e

<sup>(1)</sup> Irenæus, l. v. c. xv.

<sup>(2)</sup> lbid. c. xvii. n. 3.

<sup>(3)</sup> L. v. c. v.

<sup>(4)</sup> L. iv. c. xi.

<sup>(5)</sup> L. iv. c. xii. ed. Col. Agr. 4596.

<sup>(6)</sup> L. iii. c. xviii.

<sup>(7)</sup> Censet Bullus illud compendium esse Orientalis Symboli , omissis scilicet iis quæ ad errores

in Oriente exortos excludendos perti quum « in Romana Ecclesia nulla hæresi: sit, » sed verosimilius est simpliciorem f Orientalibus et Occidentalibus ab initio « nem, in Oriente additiones, occasione h accepisse, apud Romanos integram m Vide Bullum , Judicium Eccl. Cath. c. v. \$

sto, voces quæ fidem Apostolicam contra novatorum argutias defenderent, adjectæ sint. In Constitutionibus Apostolicis, quæ licet Apostolorum nomen immerito præseferant, vetusti documenti habent rationem, articulus sic se habet. Kal eis ror Kugier Ingen Xeigrer, τὰ μασχενά αυτά ύιὸν τὸν πρωτότοκον πάσυς urister, ror ned aieres ebenia Hargor jundira, é uriodira. Si' é rà nàrra iyirire rà ir ivearois, xai int yas, ieará re xat المراهمة في المرا Christum, unigenitum ejus Filium, qui ante sæcula beneplacito Patris genitus est, non creatus; per quem omnia facta sunt in cœlis et in terra, visibilia et invisibilia. »

160. S. Cyrillus Hierosolymitanus nobis præbet suæ Ecclesiæ, ab anti-· Quis derivatum temporibus, Symbolum, quod palam Catechumenis explicabat. Articulus de Christo sic se ha-Det : tie fra zueier Incour Reicrer, ror bier rou lie perégera, rès in re Margèr yerra-Serra, nes marrer rar aierou, Beor abudirer de's rà narra ipirere, caexadirra nat irar-Sericarra: 2 a In unum Dominum Jesum Christum, Filium Dei unigenitum, ex Patre genitum ante omnia sæcula, Beum verum, per quem omnia facta sunt, incarnatum atque hominem factum. » Verus igitur Deus ex antiquissima illius Ecclesiæ fide Christus agnitus est.

161. Ipsa verba recitavit Eusebius Casareensis in Concilio Nicæno, quæ in catechesi et lavacra se didicisse testatus est, hac tantum varietate: 6 tòr is 6 top « Deum ex Deo, » pro Deo Vero.

162. Symbolum Gregorii Neocæsareensis nomine celebre, qui medio tertio sæculo floruit, hæc de Christo habet: Eis zúpios máros iz márov, beds iz bedu, dios kandinos kandinos Marpos, aoparos aoparov, zadapdagros aparovo, zadapdagros zone zadapdagros zada

163. Exponit S. Irenæus fidei regulam, quam Ecclesia per orbem diffusa tenet : ils ira Xpioròr Inour, ròr viòr ru Jen, ror sapundirra unes rus untripas surupias « In unum Christum Jesum Filium Dei, incarnatum propter nostram salutem. » Ejus adventum ad judicandum orbem inserviturum dicit: « ut Christo Jesu, Domino nostro, et Deo, et Salvatori, et Regi secundum placitum Patris invisibilis, omne genu curvetur, cœlestium, terrestrium et infernorum:» ϊνα Χριστφ Ιωσού τά χυρία άμων, χαί 3:0 nai omtipi, nai Bacidii, nara tur indoniar τοῦ Πατρός τού ἀοράτου, πάν χόνυ κάμ. Ικ έσουρανίων , καὶ ἐπιγείων. καί κατα Χθονίων. 4 Et alias dicit omnes gentes christianas, etiam barbaras, ex constanti traditione credere « in unum Deum fabricatorem cœli et terræ, et omnium quæ in eis sunt, per Christum Jesum Dei Filium; qui propter eminentissimam erga figmentum suum dilectionem, eam quæ esset ex Virgine generationem sustinuit, ipse per se hominem adunans Deo. » 8 Igitur articulus ille Symboli ex totius orbis christiani sensu, affirmabat Christum esse verum Dei Filium, hominis « figmenti sui » conditorem, qui ex admiranda dignatione homo in Virginis utero est factus, hominem adunans Deo; ipse quippe Deus est, cui omnia, in cœlo, et in terra, et apud inferos, summum debent præstare cultum.

<sup>(4)</sup> Const. Ap. l. vii. c. iv.

<sup>(2)</sup> In Catechesibus.

<sup>(3)</sup> Apud Greg. Nyssen. t. iii. p. 546. cit. a Marano, l. ii. c. iii. §. iii.

<sup>(4)</sup> L. i. c. 2.

<sup>(5)</sup> L. iii. c. 4. Vide apud Bullum, Judicium Ecclesiæ Catholicæ de necessitate credendi, c. iv.

164. Probatur 4. Marturum testimoniis. In Actis S. Pionii et sociorum eius . postovam Pionius Deum creatorem, guem per Verbum eius Jesum Christum cognovimus, confessus fuerat, Asclepiades interrogatus est: « Ouem Deum colis? Respondit: Christum. » Iterum quæsivit judex : « Quid ergo, ille alter est? respondit : non; sed ipse quem et ipsi paulo ante confessi sunt. » Pionius etiam interrogatus quem Deum colerent Christiani, respondit: « Hunc qui cœlum fecit.» . . . Tum judex : « Illum dicis qui crucifixus est ? » Et Pionius : « Illum dico, quem pro salute orbis Pater misit. » 4

165. Petrus, Lampsaci martyrium passus sub Decio, Proconsuli, suadenti ut Veneri sacrificaret, respondit: « Oportet me magis Deo vivo et vero, Regi sæculorum omnium, Christo, sacrificium offerre orationis. » <sup>2</sup>

166. Sapricius Presbyter Christum verum Deum, ex Christianorum fide, confessus est coram Præside: Ήμως δι Χριστιανοί Χριστον του Cασιλία ίλομαν, δι άλλοδικός θιδε ίστα, καὶ ποιατάς δυραναν, καὶ γῶτ, καὶ δαλασσας, καὶ πάστων τῶν ἱν ἀντῶτς. δ « Nos Christiani Christum regem habemus, quia verus Deus est, et creator cœlorum, et terræ, et maris, et omnium quæ in iis sunt. »

167. Maximilianus, adolescens annos 21 natus, qui Thebeste in Numidia, anno 295, passus est, Dioni Proconsuli, jubenti ut militare signaculum acciperet, respondit: « Non accipio signaculum. Jam habeo signum Christi Dei mei. » 4

168. Felix Episcopus Tibiurensis, Carthagine passurus, sic precatus est Christum. « Domine Deus cœli et terræ, Jesu Christe, tibi cervicem meam ad victimam flecto, qui permanes æternum. » <sup>8</sup> Hæc aliaque, relata sius a Marano, probant Martyres Cl stum verum Deum agnovisse, et pro de ejusdem ac Pater substantiæ.

169. Probatur 5. ex hæresum dam tione. Primus ex iis qui ex Gentil Christiani facti erant. Christi im gnavit divinitatem, fuit Theodoti patria Byzantinus, arte coriarius, ci annum Christi 190. Eum Jiade arsei merum hominem Christum dicent Victor ex Ecclesia ejecit. 6 Natali Christi confessor, ad tempus hoc erro seductus, speciali Dei monitu ad ve tatem et unitatem revocatus est : « c mentissimus enim Deus et Domin noster Jesus Christus, eum qui p: sionum suarum testis extiterat, per extra Ecclesiam nolebat. » 7 Ita ref scriptor antiquus apud Eusebium, addit eum ad pedes Zephyrini Episco provolutum veniam deprecatum. E1 ex scriptoris hujus testimonio colli tur ideo damnatum errorem Theode « merum hominem » Christum dice tis, quia Deus et Dominus nos agnoscebatur ab Ecclesia universa.

170. Sub initium tertii sæculi, Ar mon, sive Artemas, hæresim Theod tianam renovavit; doctrinam ab Ap stolis traditam a Victore mutata querens. Vanam assertionem refell scriptor ille apud Eusebium, scrip antiquiora Victoris ætate appellans « Justinum intelligo, et Miltiadem, Tatianum, ac Clementem, aliosqu quamplurimos : in quorum omniu libris Christi divinitas adstruitur. Na Irenæi quidem et Melitonis, et reliqu rum scripta quis est qui ignoret, quibus Christum Deum simul atq hominem prædicaverunt? Psalmi qu que et cantica fratrum ab initio a fi

<sup>(1)</sup> Acta Martyr. n. 16. apud Maran. loco cit.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 447. (3) Ibid. p 244.

<sup>(4)</sup> Ibid. p. 309.

<sup>(5)</sup> Acta Martyr. p. 376.

<sup>(6)</sup> Euseb. l. v. c. xxviii.

<sup>(7)</sup> Ibidem.

libus conscripta Christum Verhum Dei concelebrant, divinitatem ei tribuendo. > ¹ Profecto tot documenta laudare opus non erat, si de divinitate metaphorica, et minus propria, agereiur.

471. Beryllus, Bostrorum in Asia Episcopus, « Dominum ac Servatorem mostrum » negavit, dicens « patermam dumtaxat divinitatem in se residentem habere, » <sup>2</sup> sed in Synodo Origeni suadenti saniora cessit. <sup>3</sup>

172. Paulus, Samosatenus patria, Episcopus Antiochenus, humilius de Christo sensit, 4 quamvis verbis nonnumquam « Deum ex virgine » confessus sit, Σαμοσατεύς θεὸν ἐκ παρθύνου ἰμαλογδι, sed vim quamdam divinam ea voce designavit : merito igitur a Patribus Concilii Antiocheni damnatus, tamquam Dominum ac Deum suum e cœlo descendentem negans : rèv θεὸν τον ἐαντοῦ καὶ κύριου, δ

173. Probatur 6. ex hostium fidei testimoniis. Celsus apud Origenem exprobrat Christianis absurda consectaria que ex Deo incarnato segui sibi videbantur. 6 ror bedr orra fore perpeir frur, fore διδύτα ἀπάγισ δαι. 7 Ex proditione Judæ, et Petri negatione prædictis, argumentatur illis necessitatem impositam, quum Dei præscientia falli non posset; quod Deo indignum quum sit, prædictiones non factas contendit, ne ipse Deus insidias commensalibus moliens Chibeatur : abrès é bees rois surreanifois milubence, moodéras nai ducrefeis meitr. Ex eo quod Deus mutari nequeat, Dei Mominis facti in utero Virginis dogma vehementer rejicit. Ergo constans erat apud Christianos fides de Christo Deo.

174. Obj. 1. Tertio ineunte sæculo, plerique Episcopi Justini placita, quæ eruditionem philosophicam redolebant. adoptasse videntur, plebe plerumque pristinum dogma de Deo uno, sive de monarchia Dei, retinente. De fidelium maxima parte idcirco questus est Tertullianus, Trinitatis vindex : « Simplices enim quique, ne dixerim imprudentes, et idiotæ, quæ major semper credentium pars est, quoniam et ipsa regula fidei a pluribus diis sæculi, ad unicum et verum Deum transfert; non intelligentes unicum quidem, sed cum sua œconomia esse credendum, expavescunt ad œconomiam. Numerum et dispositionem Trinitatis, divisionem præsumunt unitatis; quando unitas ex seipsa derivans trinitatem, non destruatur ab illa, sed administretur. Itaque duos et tres jam jactant a nobis prædicari, se vero unius Dei cultores præsumunt, quasi non et unitas irrationaliter collecta, hæresim faciat, et trinitas rationabiliter expensa veritatem constituat. « Monarchiam. » inquiunt, « tenemus.» Et ita sonum ipsum vocaliter exprimunt etiam Latini, etiam opici, ut putes illos tam bene intelligere monarchiam, quam enuntiant. Sed monarchiam sonare student Latini, œconomiam intelligere nolunt etiam Græci. » 9

175. Resp. Ex Episcoporum prædicatione præsertim fideles quid credendum sit norunt; proinde vix poterat dogma de Christo Deo intra Episcoporum cœtum veluti contineri. Novum si foret, a septuaginta annis inductum, cui adhuc refragabatur fidelium multitudo, ut asserit Priestleius, argumentum ex præscriptione petitum omni

Objectiones.

<sup>(</sup>f) Apud Euseb. hist. l. v. c. ult.

<sup>(1)</sup> Euseb. lib. vi. c. xxxiii.

<sup>(3)</sup> Hieronym. l. de Script. Eccl. c. lxxi.

<sup>(4)</sup> Euseb. l. vii. c. xxvii.

<sup>(5)</sup> In epist. Synod. apud Eusebium, lib. vii. c. 11x. Vide totum argumentum præclare tracta-

tum a Bullo, in Judicio Eccl. Cathol. c. iii.

<sup>(6)</sup> Origen. adv. Celsum, l. i. n. 40.

<sup>(7)</sup> Ibidem , l. ii.

<sup>(8)</sup> Ibidem , l. ii. n. 20.

<sup>(9)</sup> L. adv. Praxeam. c. iii. Objectionem a Priestley desumpsimus.

caruisset verosimilitudine: quod tamen vehementer urget Tertullianus, ipsam fidei regulam, seu Symbolum, quod consueverunt omnes recitare, allegans: « hunc missum a Patre in Virginem, et ex ea natum hominem et Deum, filium hominis et filium Dei, et cognominatum Jesum Christum. » « Hanc regulam ab initio Evangelii decucurrisse, etiam ante priores quosque hæreticos, nedum ante Praxeam hesternum, probabit tam ipsa posteritas omnium hæreticorum, quam ipsa novellitas Praxeæ hesterni. Quo peræque adversus universas hæreses jam hinc præjudicatum sit, id esse verum quodcumque primum; id esse adulterum quodcumque posterius. » 4 Constabat igitur dogma ab initio traditum esse, et apud omnes fideles receptum: nec agit Tertullianus contra Ebionitam. Christum merum hominem dicentem. sed contra Praxeam qui, personarum sublata distinctione, ipsum esse Deum fatebatur, Filium vocatum, quum et Pater, et Spiritus sanctus vocari posset; tria quippe nomina unam personam, sicut et essentiam, designare dicebat. Christi divinitas in confesso apud omnes erat : Catholici quippe . Montanistæ, et Praxeæ sectatores eum verum esse Deum alta voce clamabant; in eo discordes quod Praxeani eum cum Patre confunderent, quem passum esse proinde dicebant, Patripassiani idcirco dicti : de Praxea quippe dicit Tertullianus: « Patrem crucifixit. » Hi plerique simplices erant, et idiotæ, sicut major pars credentium semper est; non ipsi tamen major pars erant. imo ad credentium numerum non pertinebant, quamvis symbolum, quod didicerant, esset eis occasio inclamandi Dei monarchiam, ducis sui ratiociniis decepti. Sectam simplicibus et idiotis constare dicit, sicut etiam in Ecclesic credentium multitudo hujusmodi homi nibus, scilicet non adeo litteris excultis, plerumque constat. Cæterum Ca tholici omnes, et Montanistæ ipsi Tri nitatis dogma contra simplices illos e idiotas, Praxeæ asseclas, tuebantur antiquæ traditioni adhærentes. Tota cælo aberrat Priestleius Tertullian verba de multitudine fidelium Christun Deum rejiciente interpretans: 2 nam homnes « credunt in Patrem, et Filium et Spiritum sanctum.»

176. Obj. 2. Etiam Origenis tempore licet doctiores plerique Christum Deum ob Aoyor a Deo emissum, eique con junctum, crederent; plebs multitudeque fidelium unum colebant Deum Christum habentes hominem divinituafflatum. <sup>5</sup> Hinc consulit Origenes dogma de Verbo in principio apl. Deum tantum spiritu elevatis traditur. <sup>4</sup>

177. Resp. Origenes certe cens omnes fideles teneri ad Christum Deucredendum; guum enim dixisset ca dendum esse in unum Deum com. torem omnium, subjunxit: Xpm Je 3 micreven ori aupior Indus Xpicros, and we ru mipi auru nara rur Storura, nai rur ar Si mornra andeia. Sei Se zai eis re apior m. TEVER TIEVAL . « Quin etiam credar necesse est Jesum Christum esse D minum, et omni veritati, quæ de ip dicitur, tum juxta illius divinitaten tum juxta illius humanitatem: in SI ritum etiam sanctum credendi nece sitatem habemus. » 8 Objectis aute locis loquitur de rationis divinæ hom nibus communicatione, quam a Verb ipso. Deo. provenire dicit: « Similit igitur aliqui participant quidem ipsit AON » (id est, rationis sive sermonis) « qui est in principio, qui est apu Deum, qui est Deus, velut Oseas,

<sup>(4)</sup> L. ad Prax. c. ii.

<sup>(2)</sup> Priestley Hist. Christian Church. p. iv. § v.

<sup>(3)</sup> T. ii. in Joan. n. 3. p. 438. et n. 4. p. 146.

<sup>(4)</sup> T. i. in Joan. n. 9.

<sup>(5)</sup> In Joan. t. xxxii. n. 9. p. 506. ed. Wirc.

seipsum exhibuit, ut Sermo Domini, vel Sermo ad se fieret; alii vero qui nihil sciunt, nisi Jesum Christum et hunc crucifixum, existimantes se habere amplius nihil de sermone, nisi quod caro factus est : cujusmodi est multitudo eorum, qui credere putantur. » 1 Hæc dici non videntur de negantibus Christum Deum, sed de iis qui ad altiorem contemplationem ipsius, quatenus in Patre ab æterno existit, vix assurgunt, quæ in hominum salutem fecit præcipue meditantes : quod de multitudine fidelium omni tempore dici potest. Longe distat cognitio illa vulgaris, ut ita dicam, a sublimiori sidei notitia, quam Vates habuerunt, hominesve alii divinitus afflati. Liquet Origenem verba Pauli Præ oculis habuisse, qui se nihil scire Judicavit nisi Jesum Christum, et hunc erucifixum; 2 sed altiorem deinceps notitiam explicuit : « Et si cognovimus secundum carnem Christum : sed nunc jam non novimus. » 5

178. Alio loco Origenes de illo qui Joanni equo invectus visus est disserit, Quem Verbum Dei esse constat : « Verax est etiam ad differentiam umbræ, et figuræ, et imaginis: quoniam talis est ille Sermo, qui est in cœlo aperto; non enim talis est Sermo terrestris, qualis ecclestis, quia factus caro per umbras et figuras et imagines loquitur. Multitudines ergo eorum, qui putantur credere, umbra Sermonis, non vero illo Sermone Dei qui est in cœlo aperto, erudiuntur. » 4 Non duas distinguit credentium classes; sed manifestationem Verbi quæ fit in cœlo, ab ea quæ nunc fidelibus fit, discernit: sicut Paulus nos per speculum et in ænigmate

Jeremias, et Isaias, et si quis alius videre docet. Cæterum alias dicit oporseipsum exhibult, ut Sermo Domini, vel Sermo ad se fieret; alii vero qui nihil sciunt, nisi Jesum Christum et hunc crucifixum, existimantes se habere amplius nihil de sermone, nisi quod caro factus est: cujusmodi est multitudo eorum, qui credere putantur. \* Hæc dici non videntur de negantibus Christum Deum, sed de iis qui ad altiorem contemplationem ipsius, quatenus in Patre ab æterno existit, vix assurgunt, quæ in hominum videre docet. Cæterum alias dicit oportere carnalibus Evangelium prædicando dicere nos nihil scire nisi Jesum Christum, et hunc crucifixum; quod de Christo Deo pro nobis passo certe intelligendum est: inde gradum faciendum animabus jam in Dei cognitione proficientibus, ad contemplationem « Verbi et Filii Dei regressi post incarnationem ad id quod erat in principio apud Deum: » μεταδοτεσε αδτοιες τε λογε sitt, vix assurgunt, quæ in hominum videre docet. Cæterum alias dicit oportere carnalibus Evangelium prædicando dicere nos nihil scire nisi Jesum Christum, et hunc crucifixum; quod de Christo Deo pro nobis passo certe intelligendum est: inde gradum faciendum animabus jam in Dei cognitione proficientibus, ad contemplationem « Verbi et Filii Dei regressi post incarnationem ad id quod erat in principio apud Deum: » μεταδοτεσε αδτοιες τε λογε sitt, vix assurgunt, quæ in hominum

179. Omnibus autem communem esse fidem de Christo Dco, ex publica prædicatione, et constanti traditione Ecclesiæ, constat, Origene teste: in libro quippe de principiis, postquam dixerat : « Servetur vero Ecclesiastica prædicatio per successionis ordinem ab Apostolis tradita, et usque ad præsens in Ecclesia permanens: » explicuit quid de Deo conditore credendum esset: « tum deinde quia Jesus Christus ipse qui venit, ante omnem creaturam natus ex Patre est. Qui cum in omnium conditione Patri ministrasset, per ipsum enim omnia facta sunt, novissimis temporibus seipsum exinaniens, homo factus, incarnatus est, cum Deus esset, et homo factus mansit quod erat Deus. » 8 Communis etiam fides liquet ex Symbolis et ex canticis quæ Christo Deo canebantur, quorum unum superest apud Clementem Alexandrinum. In eo vocatur Λόγος αυαος, &ιων απλετος, φως &isior. « Verbum perenne, ævum infinitum, lux æterna. » Martyrum etiam testimonia quæ laudavimus, fidem apud omnes vulgatam de Christo testatam faciunt.

180. Obj. 3. In confesso est Patres Antiochenos, qui Paulum Samosatenum

<sup>(1)</sup> T. ii. in Joan. n. 3. p. 138. Priestley male reddit: « who are called christians. » per. v. § v. p. 352 των πεπιστευχεται νομιζομένων.

<sup>(2)</sup> I. Cor. ii. 2.

<sup>(3)</sup> II. Cor. v. 16.

<sup>(4)</sup> T. ii. in Joan. n. 4. p. 147. Priestley haud accurate : « the multitude of the believers. »

<sup>(5)</sup> L. i. de principiis ex interpretatione Ruffini. Reperitur etiam in Apologia Pamphili M. cit. a Bullo, Judicium Eccl. Cathol. c. i. § 6.

condemnarunt, anno circiter 268, negasse Filium esse Patri consubstantialem: quia scilicet existimabant eum Patre longe inferiorem esse. 4

181. Resp. Explorata res est Patres illos Filii divinitatem contra Pauli Samosateni errorem vindicasse, quidquid sit de vocabuli « consubstantialis » usu. Episcopis Homiusianis in Concilio An--cyrano anno 358 visum est, vocem illam ab Antiochenis fuisse, ob ambiguitatem quamdam, neglectam; sed nullus testis, nullum certum documentum affertur. Equidem quum eo circiter tempore quo Concilium Antiochenum est habitum, Dionysius Alexandrinus contra Paulum Samosatenum scribens. ostendit Filium « Patri consubstantialem a sanctis Patribus dici » ομούσιοι τῷ πατρι είρημένον ὑπὸ των ἀγίων πατέρων, 2 minime verosimile est Episcopos vocem illam rejecisse. Insuper quum mox laudatus scriptor, accusatus quod Filium consubstantialem esse Patri haud agnosceret, crimen a se longe repulerit, apologia ad Episcopum Romanum missa, fieri vix potuit ut Concilium vocem tanti momenti rejecerit, nemine reclamante.'s Quod igitur Athanasius causam verosimilem cur vocem neglexerint Antiocheni, ex Pauli Samosateni errore et cavillationibus desumpserit, contigisse videtur epistolæ eorum desiderio: eam enim sibi haud suppetere fatebatur; quapropter Homiusianis respondit, quod affirmabant, concedendo, et rei præbendo rationem. Si placeat ejus insistere vestigiis, dicendum abstinuisse Antiochenos ab ea voce, quum inde desumeret Paulus Samosatenus contra fidem Catholicam argumentum, in sui erroris subsidium, prava interpretatione. 4 Causa silentii quam affert Priestleius, quod scilicet Filium Patre

longe inferiorem existimaverint, a mitti nequit; nam in epistola qua sex Episcopi ex eorum numero ad Pa lum scripserunt, omnium Ecclesiaru Catholicarum fidem exponentes, Ch stus æqualis Deo dicitur, substantia hypostasi Deus; <sup>8</sup> et in epistola toti Concilii illustre etiam præbetur eide fidei testimonium.

482. Obj. 4. Qui primi excogitaru Christi divinitatem, sibi finxerunt : Λογον Patris, ex creationis tempore personalem habere cœpisse subsiste tiam; et Jesu, ex conceptionis su tempore, inseparabiliter conjunctu fuisse: omnes tamen agnoverunt an creationem Deum fuisse absque Filiq rφ Λογφ nondum emisso. 6

183. Resp. Patres omnes Filium æte num, et omni carentem initio, pra dicant : nonnulli autem de eius prok tione loquuntur, quatenus exterius ii mundi creatione manifestatus est: sa pientia quippe divina, quam veluti spe cialem ejus proprietatem placuit desi gnare, in mundo condendo ostenditur Non tunc distingui a Patre coepit; sec illa quæ ab æterno extitit distinctio, exterius prodiit. Sic Athenagoras in Apologia Imperatoribus oblata : « Est Filius Dei Verbum Patris in idea el operatione; ab eo enim et per eum facta omnia, cum Pater et Filius unum sint. Cum autem Pater sit in Filio, el Filius in Patre, unitate et virtute Spiritus, mens et Verbum Patris est Filias Dei. Quod si vobis pro summa vestra intelligentia inquirere subeat, quid sibi velit Filius; dicam breviter primam esse Patris progeniem, non quod factus sit, (ab æterno enim Deus habebat in se ipso Verbum, utpote ab æterno rationalis) sed quod prodierit, ut omnium materialium rerum.... idea et actus

<sup>(4)</sup> Priestley per. v. § v. p. 339.

<sup>(2)</sup> Biblioth. p. t. ii. pat. 277. cit. a Bullo.

<sup>(5)</sup> Maranus I. iv. c. xxix.

<sup>(4)</sup> Vide Bullum Defens. fidei Nicænæ c. i. § 9.

et seq.

<sup>(5)</sup> Conc. t. i.

<sup>(6)</sup> Priestley per. vi. § xi. p. 486.

foret. » 1 Alii prolationem intelligunt ipsam generationem æternam. Sic Tertullianus : « Hunc ex Deo prolatum didicimus, et prolatione generatum, et idcirco Filium Dei, et Deum dictum ex unitate substantiæ. » 2 Vehementer autem falluntur qui putant Patres idcirco ·Filio initium existendi dare, quasi antea non extitisset; » quod cum cæteris repudiat omnino Origenes: «Quando enim Deus, qui secundum Joannem lux dicitur, Deus enim lux est, splendorem non habuit propriæ gloriæ, ut quis audeat Filio initium existendi dare, quasi antea non extitisset? » Cæterum non diffitemur veteres nonnullos, utpote in re admodum difficili versantes, de prolatione illa obscure aliquando locutos: sed alioquin innumeris locis Christum Deum Patri coæternum et consubstantialem agnoverunt.

184. Obj. 5. Ex turbis quæ natæ sunt Alexandro Arium damnante, constat sententiam de Christo Deo non fuisse apud omnes receptam : nam præter Presbyteros, diaconos, laicosque, Epi-800pi aliquot Ario faverunt. Disceptatione propagata, steterunt ex utraque Parte Antistites doctrina insignes, et numero haud admodum dispares : nec nisi Constantini gratia obtinuit Alerandri sententia; adeo ut, Imperatore defuncto, contraria longe lateque diffusa sit, et totum fere occupaverit orbem christianum.

185. Resp. Subdola Arianæ hæreseos indoles fecit ut aliquot statim nacta sit autores, plurimos progrediente tem-Pore: nec enim Christi divinitatem aperte semper impugnabat, sed verborum ambagibus sæpius celabat virus. Ab initio presbyteri sex, totidem diaconi, et Episcopi duo Ario adhæsisse noscuntur, quos hominis studio, et sententiæ ambiguitate deceptos esse non est cur miremur. In Concilio tamen, centum fere Episcopis constante. quod Alexandriæ habitum est, anno-321, damnata est Arii sententia, ipseque communione pulsus. In Concilio Nicæno plerique qui aderant Episcopi summo consensu in ejus damnationem iverunt, nonnisi septemdecim reluctantibus. qui tamen omnes, aut fere omnes assensum tandem præbuerunt. Decretum hoc universo orbi christiano placuit, nec nisi Constantio imperii habenas tenente turbæ iterum excitatæ sunt. Vocibus pro more luserunt Ariani plurimi, se imosoiór rejicere affirmantes, quin Christo Deo vellent detrahere honorem, quippe quem agnoscebant Patri similem imoneror: aliis tamen eum dissimilem arousser aperte prædicantibus. Concertationes hac ratione propagatæ sunt, errorque diffusus, Imperatoris potentia adhibita ut Catholicorum Antistitum sedes occuparent sublestæ fidei homines. Mansit tamen, et triumphum egit de errore dogma a Nicænis Patribus definitum, quod insignes Antistites, cum Petri Sede concordes, ubique propugnaverunt, populo fideli per orbem execrante hæresim nefandam. Equidem si de summa fidei haud ageretur, explicari non poterit quomodo contigerit tot Episcopos Alexandriæ congregatos Arium privasse communione Ecclesiæ, nulla certe Imperatoris gratia motos: et tercentos et octodecim, qui Nicæam « ex omnibusecclesiis, quæ universam Europam, Africam, atque Asiam impleverant » convenere, Christum Deum de Deo, Patri consubstantialem agnovisse.

186. Obj. 6. Saltem ante Concilium-Nicænum Christi divinitas nulla certa definitione innotuit, de qua proinde liberum erat sentire prout unicuiquevisum fuerit, absque salutis dispendio.

187. Resp. Minime licuit ab ipsis rei christianæ exordiis alias de Christo sentire, quam eum esse Filium Dei, Ver-

<sup>(1)</sup> Athenag. leg. pro christ. n. 10. p. 126. ed. Wirceb. (2) Apol. c. xxi.

bum apud Patrem, imo Verbum Deum, omnium rerum opificem. Nihil novi credendum proposuerunt Patres Nicæni, sed fidei pristinæ adhærentes, novitium damnarunt errorem. Innotuit antea Christi divinitas, ex publica prædicatione, Symbolis, cultu, aliisque plurimis rationibus: nec potuit quisque absque salutis dispendio Deum ac Dominum suum denegare. Hinc Ebionitæ, Theodotus, Paulus Samosatenus, et quotquot Christo Deo detrahebant, a communione Ecclesiæ alieni habiti sunt.

## CAPUT IV.

#### DE JUSTINI SENTENTIA.

188. De fide quæ apud Ecclesiam universam obtinuit ante Concilium Nicænum, a Justini saltem ætate, superiori capite disseruimus: de ipsa Justini sententia nunc inquirendum. Quum enim Unitarii asserant eum dogmatis de Christo Deo prima designasse lineamenta, et Platonica placita, potius quam majorum instituta, sectatum esse, juvat ostendere eum cum posterioribus scriptoribus, et cum ipso Concilio Nicæno, in dogmate concordem, illudgue non a Platonis schola, sed a publica Ecclesiæ Christianæ doctrina. Scripturæ, et majorum traditioni innixa, hausisse.

#### Propositio.

Justini ætate Jesus Christus Filius Dei, verusque Deus, ejusdem scilicet cum Patre substantiæ, in universa Ecclesia ex constanti majorum fide, agnitus est.

189. Probatur. Ιπσους Χριστος μουσς » per Cherubim, commoveatur terra.... 
ίδιως ύιος τω θεφ γυγεινικαι, λογος έυτου » Exaltate Dominum Deum nostrum, εξ. 
ύπαρχως, παι πρωτοτοχος και δυκαμις, και τς » adorate scabellum pedum ejus, quo 
δουλη άυτου γυνεμινος ένδρωπος. <sup>1</sup> α Jesus » niam sanctus est. Moyses et Aaron ib

190. Deum etiam sæpissime vocat, et dissertissime propugnat. In eo vaticinium Isaiæ de puero Emmanuele impletum dicit: ἐρουσιν ἐπι τφ ὁνοματι ἀνται, ματ. ὁ ὑρω δυσς: « dicent super nomine eius: Nobiscum Deus. » <sup>4</sup>

191. Psaltis verba quæ ascensum in cœlum describunt, de Christo interpretatur : « Dominus virtutum, ipse est rex gloriæ; » et « hæc in Christum dicta sunt : « Ascendit Deus in jubilo, » et Dominus in voce tubæ. Psallite Deo » nostro, psallite: psallite Regi nostro, » psallite. Quoniam Rex omnis terræ » Deus. » Eis ror Xpioror brus sipurai. artfu ό θεος έν άλαλαγμφ. ε « Et in Psalmo nonagesimo octavo exprobrat vobis Spiritus sanctus, et hunc quem non vultis. regem esse, regem et dominum et Samuelis, et Aaronis, et Mosis, et aliorum prorsus omnium esse declarat. Sunt vero Psalmi verba hæc: « Dominus re-» gnavit; irascantur populi: qui sedetsu-» per Cherubim, commoveatur terra....

Christus solus proprie Filius a Deo genitus est, quum sit Verbum ejus et primogenitus, et virtus, et voluntate eius factus sit homo. » In secunda Apologia dicit: & Se vios exerrou, & moros depomeros AND CALENDARIOS AND SOLVES OF SOLVES SOLVES συτων και γενιωμενος , 2 « Filius ejus , qui solus proprie Filius dicitur, Verbum ante res creatas et simul existens, et genitus. » Alias dicit: ror Xpiorer router rea веор йгот, от как про высфоров как сехнинг & кан біа тир жарбегой тир ажо тей устой та Давів уступущає баркопотусья впецентет. Vocat scilicet eum « Christum hung Dei Filium, qui et ante luciferum e lunam erat, et per Virginem illam es genere David nasci caro factus sustinuit. »

<sup>(4)</sup> Apol. i. n. 23. p. 454.

<sup>(2)</sup> Ibid. ii. n. C. p. 244.

<sup>(3)</sup> Dial. cum. Tryph. n. 45. p. 416.

<sup>(4)</sup> Apol. i. n. 33. p. 168.

<sup>(5)</sup> Dial. cum Tryphone, n. 37. p. 97.

» sacerdotibus eius: et Samuel inter eos » qui invocant nomen ejus.... Exaltate Dominum Deum nostrum, et adorate » in monte sancto eius : quoniam sanoctus Dominus Deus noster. » Liquet hæc de vero Deo intelligi, quæ de Christo explicat Justinus: proinde ex ejus sententia Christus est verus Deus.

192. Citat Psaltis verba, quæ de Christo explicat: « Ante solem permanet nomen eius... Benedictus Dominus Beus Israel. » Inde argumentatur : Aliis etiam ex verbis pariter a Davide, ut supra dixi, pronuntiatis, futurum fuisse, at e summo coelo progrederetur, eiusque in eadem loca indicari reditum recordamini: ut illum et Deum a celo prodiisse, et hominem inter homines factum esse agnoscatis, ac rursus adventurum, quem quidem videbunt, et plangent, qui illum pupugerunt : n ira zas beer araber mpoebberra, zas Edpuner ir Erdpuners yeromerer yrapisare. 4

193. Objiciente Tryphone Deum nomen suum et gloriam alteri non dare, Probavit ex objecto Prophetæ Isaiæ loco, illud de sculptilibus præsertim intelligi, quum ibi declaret Deus « sese el quem constituit in lucem gentium, nec ulli alteri, gloriam daturum: » 2 Scripturæ guippe « Christum conceptis verbis passibilem, et adorandum, et Deum demonstrant : » 8 å: SiapinSur ти Хрютов как жадатов как жробковитов как w executives. Id iterum affirmat deinceps, inculpans Judæos, quod " permultas Scripturas, ex quibus Perspicue hunc ipsum, qui cruci affixus hit, et Deum, et hominem, et crucifrum, et morientem prædicatum esse demonstratur, omnino ab eis ex illa interpretatione, quam senes apud Pto-

lomæum adornarunt, deletas fuisse :» ek de Stappeder urer aurer i oraupudete ire весь, жан андрижен, кан станрыменов, жан ånodrugner nenpuymeres ånodeinrurai. 4 . . . . Kai Daßid . . . Beer io Zuper zai mpoonurerer . Xpiorer bra, ilnamos. 8 « David eum qui Christus est fortem Deum et adorandum manifestavit. » Ei « scriptum est angelos ministrare; quemadmodum ait Daniel, eum tamquam Filium hominis ad antiquum dierum adduci, eigue regnum omne dari in sæculum sæculi. »5 meps or Sianorest Despanation elder it appeals.

194. Hæc certe ostendunt Justinum censuisse Christum esse verum Deum. summo cultu dignum, et quamvis a Patre vere distinctum, eumdem nihilominus Deum: nec enim duos agnovit deos divinæ monarchiæ strenuus vindex. Ergo idem sensit ac Nicæni Patres, quamvis non eadem voce suam de Christo fidem enuntiaverit. Liquet hanc fuisse communem totius Ecclesiæ doctrinam, quam ipse amplexus est. a sene quem memorat edoctus, quamque contra Tryphonem vindicavit, ut ei suaderet ipsam ingredi Ecclesiam, et Christum magistrum ac dominum agnoscere. Dialogus ille monumentum est insigne fidei; et quamvis opus non sit ut singula quæ allegavit Justinus argumenta quis probet, ipsum dogma, utpote in tota Ecclesia celebratum. necessario amplecti debemus.

## Objectiones.

195. Obj. 1. O Aozor seu radius divinus homini Jesu constanter conjunctus, quo pacto Deus et homo effici credebatur, Patre tamen longe inferior, sicut radius sole inferior est, in Justini scriptis primum reperitur. 6 Modeste tamen, et nulla adversæ sen-

E2

i E

);2

Ti

M.

<sup>(</sup>i) Disl. cum Tryphone, n. 64. p. 174.

<sup>(1)</sup> N. 68. p. 478. (8) N. 70. p. 194.

<sup>(4)</sup> N. 76. p. 286.

<sup>(5)</sup> N. 79. p. 215.

<sup>(6)</sup> The opinion of a divine ray, called the logos, being permanently attached to the man Vol. n.

Jesus, and constituting a proper part of his person, appears first in the writings of Justin Martyr, who had been a Platonic philosopher, and who, when he became a Christian, continued to be a great admirer of Plato. » Priestley, « Hist. Christian Church. » period. 4. §. vi.

tentiæ inusta nota, Justinus ea proposuit, fatens non omnes Christianos secum sentire.

196. Resp. In Joannis Evangelio ¿ Aoyos commemoratur, non quidem radii sub imagine, sed veluti lux vera quæ omnem hominem suo fulgore illustrat. Ipse Justinus qui fusius disseruit de Christo, obiter tantum, et una vel altera vice, radio eum adsimilat, non quidem ut ostendat quomodo homo Jesus Deus etiam sit, sed ut explicet quomodo veteribus Patriarchis se manifestaverit, instar radii a sole demissi, quin ab eo separetur: in ea quippe sententia fuit eum olim apparuisse, quoties in Scripturis de Deo viso fit mentio. 1 Nihil dicit quo innuat eum Patre esse inferiorem, sed omnia ei accommodat, quæ de Supremo Numine in Scripturis dicuntur: illum enim censet dixisse Moysi : « Ego sum qui sum. » Personalis relatio sancte servatur a Justino, quæ vix adeo caute enuntiari potest, quin inferior Filius videatur. Haud trepide dogma hoc proposuit Justinus Tryphoni; sed verbis perspicuis diuque de eo disseruit, plurimis adductis argumentis quibus illud suaderet, et persuaderet. Cæterum periti disceptatoris instar, monuit adversarium eum cadere causa, si constet Jesum esse

Messiam; quidquid sit de divina eju natura, quam tamen ipse cum ple risque Christianis tenebat, nulla dis sentientium turba a dogmate divin dimovendus. Eos autem nomine tenu Christianos qui illud negabant, Ju daismi errorem pelle christiana tegei tes, se penitus rejicere aperte pro1 tetur : xai yap eisi rires, & piloi, ileya åno rou ikereps yeres 2 imologoures aus Xpiorer itrat, ardpuner de if ardpunur yerege τον ἀποφαινομετοι. « Sunt enim quidem amici, ex genere nostro qui eum Chr. stum esse confitentur, quamvis homi nem ex hominibus genitum pronun tient. » Non insinuat Justinus ren esse dubiam, vel fieri posse ut plerique per orbem Christiani eam desererent fidem; sed ea etiam admissa hypothesi, se dicit a divinitus revelato dogmate numquam discessurum; adeo locupletia erant illius argumenta. Idec autem hæreticorum commenta, a qui bus abhorret, notat, Tryphoni u ostendat Judæos cadere causa, quid. quid de Ebionæorum sententia sit. οις οὐ συντιθεμαι, οὐδ'αν πλειστοι τάυτα μο Sofavarres ilmoier, intidu oun ardpontion διδαγμασι κεκελευσμέδα ύπ' άυτε τε Χριστ πειδεσδαι άλλα τοις δια των μακαριών πρόφε TOT REPUX SEIGI REI SI' EUTE SISEX SEIGI: « Ouibus ego non assentior, nec assentirer, etiamsi maxima pars, quæ me

(1) Sententiam Justini de Verbo se olim manifestante novissime propugnavit Hengstenberg, cum magna, ut solet, eruditione. - Christology, Vol. I.c. iii. Angelum autem Jehovæ מלאד: יהוה eum vocat, prout tunc apparuit, Filium Dei, prout se in carne, homo factus, manifestavit. -Ibid. p. 186. Fallitur tamen vir doctissimus : nam Filii Dei nomen Verbo a Patre ab æterno genito convenit, uti ex jam laudatis testimoniis Psaltis et Michae omnino constat. Plerisque Patribus, præsertim Græcis, Justini arrisit sententia; sed Augustino, de Trinitate, l. iii. c. ii., Hieronymo, in Gal. iii. 10, et Gregorio M. mor. Ixxviii. aliter visum est : censent scilicet visiones illas per angelos nomine Dei factas. Witassius utramque videtur conjungere sententiam, scilicet opinatur

Filium apparuisse Patriarchis, sed Angeli creal usum esse ministerio. « Putamus itaque Filius Dei, cum apparere tunc voluit, Angelum assum psisse: huic autem Angelo corporis formam ci cumdedisse, ita ut Angelus immediate, Filis autem Dei mediate appareret. » Ita in tract. d Trinitate, qu.iv. sect. 4. arg. v. obj. 2. Testimosi Scriptura et Patrum nos harrentes faciust quamvis Witassio fere assentiamur.

(2) Bullus censet textum emendandum: Vatrepa quod admodum verosimile est. Videtur Justinu respicere eos qui ex Judaismo ad Christiana sa cra transcuntes Christum merum hominem ha bebant, qui error Ebionæorum fuit. Vide Judician Eccl. Cath. c. vii. Maranum quoque, l. iv. 6. De Divin. J. C. (3) N. 48. cum consentit, idem diceret : neque enim humanis doctrinis jussi sumus ab ipso Christo credere, sed iis quæ a beatis prophetis prædicata, et ab ipso tradita. »

197. Obj. 2. Quæ a Justino, aliisque post eum scriptoribus, adductæ sunt similitudines lucis radii, lampadis accensæ, verbi prolati, nequaquam ostendunt Arger a Patre revera distingui, vel personam esse subsistentem; sed potius iregrerar quamdam Dei virtutem, qua homo Jesus divinus quodammodo factus est. Igitur philosophica quadam loquendi ratione Deum Christo præsentem sua potentia adesse significabatur, quin de divinitate propria Christi somniaretur.

198. Resp. Similitudines ad mysteria illustranda adductæ necessario deficiunt, quamvis ex aliqua parte inserviant. Radii lucis imaginem mutuatus est Justinus, ut explicaret quomodo i Arres apud Patrem sese Patriarchis manifestaverit, quum potentia et essentia a Patre sit inseparabilis : & xugioros Imaper. 4 Lampadis similitudo adhibita 'est ut divina essentia communicata Filio intelligeretur, personaque Filii a Patre distincta, nullo essentiæ ipsius detrimento. Verbum ab homine prolatum, quo quæ animo latuerant panduntur, manifestationem Aoyov qui ab æterno erat apud Deum, illustrat. Caterum in errorem incidit, quicumque hujusmodi similitudines nimis urget quod et ipsi monuerunt Patres. Non autem philosophia de Aoya loqui docuit, ad potentiam divinam indicandam; sed fides divina, quæ Joannis Evangelistæ testimonio nixa, omnia :per ipsum facta agnoscebat. De Christo Deo adeo diserte egit Justinus, ut ad meram inegrenar verba ejus nequa--quam possint referri. « Ante mundum

conditum Deus erat: » \*\*e\* \*\*cinotus 205 µu 

•••• \*\* Tota cum Tryphone concertatio inanis erat, si de sola Dei virtute aliqua, non vero de Filio subsistente ageretur.

199. Obj. 3. Quæ Plato de demiurgo dixit, Justinus ad christiana mysteria traduxit.

200. Resp. Longe diversa sunt quæ Plato de demiurgo dicit, quem a summo Deo creatum alias res onines creasse tradit. 8 Joannem Evangelistam Justinus secutus est, et doctrinam quam in universa Ecclesia christiana vigentem didicit, propugnavit. Platonem quidem aliquando nominavit, non veluti magistrum quem sequebatur, sed potius quem putabat hausisse aliquam Dei notitiam ex Judæorum libris vel sermone; erant enim plurimi Alexandriæ quo tempore eam urbem invisit. « Verbo igitur Dei, ex subjectis et a Mose designatis rebus, mundum universum esse conditum, et Plato, et qui eadem ac ille dicunt, et nos ipsi dicimus, vobisque licet idem perspicere. Et quod apud Platonem, in Timæo, physicis rationibus de Filio Dei investigatur, cum ait: Et decussavit eum in universo, pariter a Mose mutuatus dixit. » 4 Hanc sententiam ex crucis mysterii ignoratione provenire censuit Justinus, ideoque eam emendat, sicut et quæ de tertia persona divina, scilicet Spiritu sancto, dicta videri possent. Appellat simplicium fidem, quam sufficere affirmat Platonis cæterorumque philosophorum emendandis decretis. « Non ergo, » inquit, « eadem nos ac alii opinamur; sed nostra omnes imitati edisserunt. Hæc sane apud nos audire et discere ex iis, qui ne figuras quidem litterarum norunt, imperitis hominibus et lingua barbaris, sed mente sa-

<sup>(</sup>f) Dial. cum Tryphone , n. 56. p. 146.

<sup>(2)</sup> Sub finem sermonis parænetici ad Græcos.

<sup>5)</sup> Petavius, I. i. de Trinitate, c. i. Vide et

Dictionnaire de Théologie, de Bergier, art. Verbe.
(4) Apol. i. n. 60.

pientibus et fidelibus, quorum etiam nonnulli debiles et oculis capti; ut facile pateat non humana sapientia hæc fieri, sed Dei virtute dici. » ¹ » τα ἀντα ἐν ἡμις αλλοις ἐν ξαξομεν. Quidquid autem a Platone, aliove philosopho bene dictum est, ex divino derivatum fonte, scilicet ex librorum Judaicorum lectione, ideoque nostrum esse contendit: ὁσα οὐν παρα πασι καλως ἐιρνται, ἐμων των Χριστιανων ὑστι.

201. Aperte profitetur Justinus se a sene quodam christiano primam fidei notitiam hausisse, quum frustra sapientiam veram apud philosophos quæsiisset. Eo hortante, Prophetas sibi elegit magistros, qui, scilicet, in sacris libris, « creatorem universorum Deum et Patrem celebrabant; et missum ab eo Christum, qui Filius ejus est, hominibus nuntiabant. » <sup>2</sup>

202. Patet igitur omni prorsus specie veri destitui illam Priestleii et aliorum assertionem, Justinum Platonica placita de Verbo in Ecclesiam invexisse.

203. Obj. 4. Justinus loquitur de Filio, tamquam Dei ministro, eumque post Deum secundo loco, sier dureu ru durer beu masores, nai er deureu naugu excerte 3 Christianos colere dicit. Igitur nonnisi præstantissimam creaturam eum habuit, cui nomen Dei minus proprie tribueretur.

204. Resp. Dicit quidem Justinus Filium Patris ministrare voluntati, ὑππρετων τη βουλή ἀυτου <sup>4</sup> qua ratione et personarum distinctionem, et relationem Filii ad Patrem, indicat, et judaicæ obviam it suspicioni, ne summa Dei majestas minuatur. Cæterum eo ipso loco animadvertit eum nuncupari in Scriptaris Deum, et esse quidem Deum, sed et angelum, seu nuntium a Patre; cum seilicet censet esse qui Abrahæ.

Isaac et Jacob aliisque Prophetis visus est: arayeypauuros des . . . . dutos or xas BEOF. XAI AYYENOF WADA TH WATDOF WEWELLESS. Ea de causa secundo loco, mera ror beer\_ eum dicit adorari, ut intelligeretur Patris cultum illæsum manere: Filiu > enim una cum ipso colendus est. Personarum relatio, non cultus diversitas\_ plane significatur; nam Trypho idcirco contendit impium esse crucifixo homini eum deferre : mpoouveror israi. E contra eum vindicat Justinus recitato Psalmo, in quo thronus ejus dicitur in sæcula, ipseque Deus appellatur, cultu summo honorandus : 6 Sperer ou, i lier, ils ror alwes rou alwess. « Thronus tuus, Deus, in sæculum sæculi: » προσκυτησουσιτ άυτω. « Adorabunt eum. » Eum ante omnes creaturas genitum sæpissime dicit, mpo marrer rer arequerar à bear yeyerman Suraper rera if laures Aeyixur. 7 « Ante omnes creaturas Deus genuit Virtutem quamdam rationalem ex seipso. » 8 « Sed hæc ipsa vere ex Patre prolata progenies, ante res omnes creatas una erat cum Patre, et cum ea Pater colloquebatur. » Equidem nisi Filium vere Deum agnovisset Justinus, perperam ea voce usus fuisset, cum divinæ majestatis detrimento, et Tryphonis offensione : et tota illa disputatio de Christo Deo verborum ambiguitate nixa fuisset. Bum provocavit Trypho ut ostenderet alium præter rerum conditorem Deum in Scripturis nominari, sensu scilicet obvio et nativo; cui ut responderet lastinus, plurima laudavit, inter que illa præclara de Messia vaticinia: inderas meiere ras rpificus ren been iper: « Rectas facite semitas Dei nostri: ina tais moreair Ionga. if on o feor often : « Dic civitatibus Juda: Ecce Deus vester."

<sup>(4)</sup> Apel. i. n. 60.

<sup>(2)</sup> Dial. cum Tryphone , n. 7.

<sup>(3)</sup> Apol. i. n. 13. p. 136.

<sup>(4)</sup> Dial. cum Tryph. n. 126. p. 328.

<sup>(5)</sup> Ibidem.

<sup>(6)</sup> N. 38. p. 98.

<sup>(7)</sup> N. 61. p. 164.

<sup>(8)</sup> Dial. n. 62. p. 168.

205. Obj. 5. Justinus bonorum Angelorum exercitum una cum Filio colendum dicit, <sup>4</sup> nequaquam certe summo obsequio.

206. Resp. Ethnicis ut persuaderet Christianos summa injuria atheos vocari, Patri et Filio, et bonorum Angelorum sequentium eum, eigue adsimilatorum, exercitui, et Spiritui prophetico venerationem et cultum tribui docet Justinus: quin distinguat accurate quid interesset discriminis inter cultum Angelis tributum, et eum quo Pater, Filius, et Spiritus sanctus honorabantur; non enim id postulabat argumentum. Cæterum innuit Filii præ Angelis honorem: ipsi enim sequi eum dicuntur, eique fieri similes : exerror re tei ru map'aure vior iddore zai didafarra ipar taura, zai ter tur äddur inchitur zai έξιμινεμενων άγαθων άγγελων στρατον, πνευματε п префитихот отворева, каг проскитирет. Aliunde patet Filio summum præstari cultum.

207. Obj. 6. Justinus, rationem reddens cur Pater Patriarchis non apparuerit, dicit eum loco non moveri: « neque enim ille non enarrabilis Pater et Dominus universorum in aliquem locum venit, neque ambulat, neque dormit.» 2

ij.

208. Resp. Justino visum est Filium Patriarchis apparuisse, humanam præseserentem speciem: « Ac Christum quidem Dominum et Deum Dei Filium esse, et virtute prius apparuisse ut virum, et Angelum, et in gloria ignis, velut in rubo et in judicio de Sodomis sacto, jam pluribus demonstratum est. » 3 zupper, år i Krister zai bes beev in varapzer, zai derse deur parapzer, zai derse deur parapzer, zai deur deuroperer protestre convenire, quod vir aliquando luturus esset. Cæterum non existimavit Verbum ipsum ambulare, aut dormire, aut loco moveri in sui natura; nam

eum agnovit inseparabilem a Patre &χωριστος δυναμει: quapropter apparitiones ejus exhibet, veluti lucis emissiones, radiumque iterum ad lucis fontem redire. Dicit idcirco : « Hanc autem Virtutem Auramir a Patre abscindi aut separari non posse, quemadmodum lux solis in terra abscindi et separari nequit a sole qui est in cœlo, et cum sol occiderit, lux simul occidit: sic cum vult Pater, inquiunt, facit ut Virtus eius prosiliat; rursus cum vult, illam ad seipsum reflectit.» armeror Se xas axoριστοι του πατρος ταυτήν την δυναμιν ύπαρχειν Ouidquid sit de similitudine hac, vel de opinatione Justini, Filium Patriarchis esse visum, liquet in ejus sententia Filium a Patre distingui, et tamen haud separari, eumque dici et esse Deum; ipse quippe erat qui dixit: Eqo sum qui sum.

209. Hæc plane ostendunt Justinum idem de Filio Dei sensisse quod Patres Nicæni, eumque in Ecclesia didicisse, quod fides constans majorum tradiderat. Quod ad modum suam explicandi sententiam, et ad argumenta quibus eam roborat, attinet, liberum est alias sentire, in dogmate ipso concordia fidei servata. Equidem rei ipsius difficultas fecit ut in ea exponenda laboraret ingeniosissimus et doctissimus quisque: et præjudicia Judæorum quos alloquebatur Justinus, tanta erant, ut iis aliquatenus argumenta et voces attemperaret, ne, dum Christi tueretur divinitatem, Patris majestatem lædere videretur. Hæc si quis secum perpenderit, voces quæ forsan occurrant duriores, vel similitudines minus accuratas, ad sensum Catholicum, et scopo auctoris congruum facile traducet. Our autem præfracte negaverit Justinum Christum Deum prædicasse, eum verbis lusisse cum magno rei Christianæ dispendio, fateri cogetur.

<sup>(2)</sup> Dial. n. 427, p. 529.

## CAPUT V.

#### DE PRIMÆVA FIDE.

210. Ante Justini ætatem eamdem fuisse sententiam et fidem de Christo Deo, ex his quæ disputavimus, colligere est: nec enim novum dogma a se excogitatum proponere visus est, sed quod simplicioribus ipsis fidelibus innotuerat, ex majorum suorum traditione derivatum. Juvat autem adducere specialia pristinæ illius fidei documenta.

## Propositio.

Ab Apostolorum temporibus constanter creditum est Christum esse Filium Dei, verum Deum, ejusdem ac Pater numericæ substantiæ.

211. Probatur 1. ex baptizandorum vetustissima professione. Πιστίνω ἐις τὰν θεὰν, τὰν πατίρα, τὰν ῦιὰν, καὶ το ἀχιον πνίνμα: ¹ « Credo in Deum, Patrem, Filium, et Spiritum sanctum. » Liquet Filium et Spiritum sanctum, una cum. Patre, Deum dici; nominantur enim veluti explicandi gratia quid sit credere in Deum: nec aliquid dicitur quo dispares inter se videantur. Hanc formulam ab Apostolorum temporibus adhibitam fatetur Episcopius, licet Unitariis studens.

212. Probatur 2. ex Patrum scriptis. Antiquissima epistola quæ Barnabæ dicitur, a Clemente Alexandrino et Origene laudata, paulo post Hierosolyma incensa scripta videtur, ² et orthodoxum habuit auctorem, quamvis Apostolum fuisse non constet. Illustre idcirco agnoscitur fidei vetustæ documentum. In Psalmum cix. dicit: τις κῶς λίγιο Δαδιβ ἐντῖν χύριο χαι ὑιὰν θιὰ δα Vides quomodo David eum Dominum vocet et Dei Filium. » Alibi dicit:

« Dominus sustinuit pati pro anir nostra, cum sit orbis terrarum Domini cui dixit Deus ante constitutionem s culi: « Faciamus hominem ad ima » nem et similitudinem nostram. Vetat auctor ne imperiose et dure t ctentur servi. Dei timore neglecto. c venit vocare homines, heri et manci nullo habito delectu. « Ne in amarit dine imperes ancillæ aut servo tuo.c in eumdem sperant; ne forte non meas Deum, qui super utrumque e: quoniam non venit vocare secund: personam, sed super quos Spiri; præparaverat. » 8 Liquet Christum, ( venit vocare homines. Deum hic di qui omnibus dominatur, et in quo sp omnis reponenda est : ror in' apporte Osòr.

213. Hermæ liber, Pastor dictus, si finem sæculi primi scriptus, et : Irenæo, Clemente Alexandrino, aliisqu laudatus, de Filio hæc habet : « Juray Dominus per Filium suum: Qui den gaverit Filium et se, spondentes : vitam illius, et ipsi denegaturi su illum in advenientibus diebus. » 6 I martyribus dicit:« Omnium eorum d leta sunt delicta, quia propter nome Filii Dei mortem obierunt. » 7 Simi tudine proposita domini, qui ser concredidit vineam colendam, eumqi una cum filio fecit hæredem, in di gentiæ præmium, omnium conditore Deum Domini figura significari decl ravit. Spiritum sanctum Filio repri sentari, Filium autem Dei servo fide Difficultatem deinceps proponit: «Qua Filius Dei, in similitudine hac, serv loco ponitur? Respondet Angelus: Aw inquit, in servili conditione non P nitur Filius Dei, sed in magna po state et imperio. Et dixi: Quo mod inguam . Domine? Non intelligo. Qu niam, inquit, eis quos Filio suo ti

<sup>(1)</sup> Apost. Constit. l. vii. c. 42, et Cyrill. Hieros. catech. Myst. i. apud Bullum, Jadicium Eccl. Cath. c. iii.

<sup>(2) §</sup> xvi. 6. (3) § xii. 47. (4) § v. (5) § xiz.

<sup>(6)</sup> L. i. Vis. ii. n. ii. v. 43.

<sup>(7)</sup> L. iii. Simil. ix. n. 28.

didit, Filius ejus, Nuntios præposuit, ad conservandos singulos. Ipse autem plurimum laboravit, plurimumque perpessus est, ut aboleret delicta eorum.... Deletis igitur peccatis populi sui, ipse eisdem monstravit itinera vitæ, data eis lege quam a Patre acceperat. Vides igitur, esse Dominum populi, accepta a Patre suo omni potestate. » 1 Merito miratus est Hermas Filium insum Dei servo comparari; sed probe intellexit. Angelo explicante, eum servi gessisse formam, ut morte sua mundi peccata deleret, ideoque potestate magna et imperio præditum, ut, etiam tamquam homo, Dominus foret, et divinæ consors ditionis. Non tunc tamen coepit rerum dominari, nam « Filius quidem Dei omni creatura antiquior est. ita utin consilio Patri suo adfuerit ad condendam creaturam. » 2 « Nomen Filii Dei magnum et immensum est, et totus ab eo sustentatur orbis. » 8 Ipsum Spiritus sancti opera conceptum, et Deum in corpore humano habitasse etiam tradit Hermas; quærenti enim cur in similitudine Dominus in consilio adhibuerit Filium, scilicet Spiritum sanctum, Filii figura repræsentatum, respondet Angelus: « Quia Nuntius audit illum Spiritum sanctum, qui infusus est omnium primus in corpore, in quo habitaret Deus. » 4 Hæc omnia ostendunt utramque naturam in Christo ab Herma agnitam, servilem hominis conditionem, et divinam a Patre originem, ante omnem creaturam, qua ratione et ipse Deus vere est. Cum Arianorum placitis hæc nequeunt conciliari, cum Humanitariorum adversa fronte pugoant.

214. S. Clemens Romanus, a Paulo cum laude commemoratus, quique Romanam Cathedram tenuit secundus vel tertius a Petro, ad Corinthios scri-

bens, eorum prioribus temporibus felicem conditionem exponit, et inter cæteras laudes dicit :« Dei viatico contenti, et accurate attendentes sermonibus ejus: dilatati eratis in visceribus, et passiones illius præ oculis vestris erant. » 8 rois ecosiois rou beau aproumerei . . . . τὰ παθήματα ἀυτοῦ τι πρὸ ἰφθαλμῶι ὑμῶι.Qui passus est, igitur, agnoscebatur Deus, et quidem, articulo Græco præposito, emphatice. Alias eum vocat Clemens sceptrum majestatis Dei . 10 σχηπτρον της μιγαλωσύτης τὰ θιου, ὁ χύριος ήμῶν Χριστος Ingère. 6 Magnificum Dei sceptrum indicat summam potestatem, quæ Filii est. sicut et Patris.

215. S. Ignatius M. passim Christum vocat Deum. Sic in inscriptione epistolæ ad Ephesios: « Per voluntatem Patris et Jesu Christi Dei nostri. » In epistola ad Trallianos: « Indivulsi manseritis a Deo Jesu Christo. » 7 Ad Romanos : « In magnificentia altissimi Patris et Jesu Christi Unigeniti ejus Filii. » « Secundum caritatem Jesu Christi Dei nostri.» « Plurimam in Domino Jesu Christo Deo nostro, atque immaculatam salutem. » « Nihil bonum quod videtur. Deus quippe noster Jesus Christus in Patre existens magis apparet: » 8 7 240 θεος έμων Ίνσους Χριστός έν Πατρί ων μάλλον φαίνεται. . . 'Εάσατε με μιμπτην ειναι πάθευς τὰ θεοῦ μοῦ. 9 « Sinite me imitatorem esse passionis Dei mei. » In epistola ad Magnetes : Or mpo acoror mapa Harpe ar, καὶ ἐν τέλει ἐφάνι : 10 « Qui ante sæcula apud Patrem erat, et in fine apparuit.» Eir bede iorir i parepodas iaurde Sià Inseu rou vioù duran, er torn duroù Aiyer dibior oùn dur σιγίες προελθών, όρ κατά πάντα εδυρέστυσεν το πίμλαντι άυτὸν. « Unus Deus est qui seipsum manifestavit per Jesum Christum Filium suum; qui est Verbum ipsius æternum, non a silentio progrediens; quique in omnibus ci qui

<sup>(1)</sup> L. iii. Simil. v. § vi. n. i.

<sup>(2)</sup> Jbid. v. § xii. 4. (3) Ibidem , § xiv. 8.

<sup>(4)</sup> Ibid. v. § vi. 7.

<sup>(5)</sup> I. ad Cor. § ii. 4.

<sup>(6)</sup> lbidem, § xvi. (7) N. 7.

<sup>(8)</sup> N. 5. (9) N. 6. (10) N. 6.

ipsum miserat complacuit. » <sup>4</sup> Distinctio Filii a Patre, æternitas ejus, et divinitas, ex his testimoniis manifesto colligitur. <sup>2</sup>

216. Liceat his adjicere illustre quod tulit Ignatius Christo Deo testimonium, martyrium subiturus. Interrogatus a Trajano, se Theophorum, scilicet Deiferum, dixit; et quæstioni: Quis est Theophorus? respondit: 6 Xp15770 Xxxx is sripross. « Qui Christum habet in pectore. » 5 Deum igitur fert, qui Christum habet.

217. Probatur 3. Martyrum testimoniis. Polycarpus martyrium jam subiturus, manibus post tergum revinctis. sic precatus est Patrem : πιρὶ πάντων αἰνῶ σε, έυλογῶ σε, δοξάζω σε, σὺν τῶ ἀιωνὶφ καὶ έπουρανίω Ίνσου Χριστώ, αγαπιτώ σου παιδί, μιθ' οῦ καί 4 Πνεύματι άγλφ à δόξα καλ τύτ καὶ τὶς τοὺς μέλλοιτας άιῶνας. Αμπ. 5 « De omnibus laudo te, benedico te, glorifico te, cum sempiterno et cœlesti Jesu Christo, dilecto Filio tuo; cum quo tibi et Spiritui sancto gloria, et nunc, et in futura sæcula. Amen. » Testimonium summi cultus quem Christo præ martvribus tribuebant fideles, dederunt Smyrnenses, ex martyrii Polycarpi occasione; quum enim Judæi voluissent impedire ne martyris reliquiæ eis traderentur, affirmantes fore, ut, crucifixi cultu derelicto, Polycarpum adorarent, discrimen affectus quo prosequebantur Christi testes, a summo ejus cultu aperte declararunt : Τοῦτον μίν γὰρ διόν όντα του θεού προσχυναμέν, τούς δε μάρτυρας שה אבשאדמר בשו אונאדמר דים צייונים בא בשה אני. ågias irena iurolas arumepCharou ras ils ror iStor Baridea zai Sisarxador. 6 a Illum, siguidem, utpote Filium Dei adoramus; Martyres vero tamquam Domini discipulos et imitatores digne diligimus, propter illorum erga suum regem ac magistrum eximiam benevolentiam.»

218. S. Symphorosa, quæ cum septem filiis sub Hadriano, anno circiter 120, est passa, Imperatori dixit: «S pro nomine Christi Dei mei incensuroro, illos dæmones tuos magis exuro.»

219. S. Felicitas sub Antonino septe milios, ut in amore Christi fortes see exhiberent, hortata est, qui moni is obtemperarunt. Ultimus eorum Publio, Urbis Præfecto, dixit: « Omnes qui non confitentur Christum verum esse Deum, in ignem æternum mittentur.» 8

221. Probatur 4. ex hæresum a zvinitati Christi adversarum damnati ne. Ipso ævo Apostolico Cerinthus, C Bristum a Jesu distinguens, hunc me um hominem, Josephi et Mariæ filium, illum a Principalitate quæ est super omnia, in Jesum descendisse, aieba t: Ebion etiam Jesum ante Mariam non fuisse docebat. Uterque cum suis asseclis a tota Ecclesia summo horrori habitus est. Contra eos Eyangelium

<sup>(</sup>i) Ad Magnes. n. 8. 4.

<sup>(2)</sup> Vide Maran. I. iv. c. iii.

<sup>(3)</sup> Act. Martyr. sincer. p. 45.

<sup>(4)</sup> tr apud Euseb. l. iv. hist. Eccl. c. 48.

<sup>(8)</sup> Act. Martyr. p. 42.

<sup>(6)</sup> Ibid. p. 44.

<sup>(7)</sup> Ibid. 24.

<sup>(8)</sup> Ibid. p. 26.

<sup>(9)</sup> Act. Martyr. p. 76. apud Maran. ibid.

<sup>(10)</sup> Irenæus adv. hær. l. i. c. xxv.

Joannis scriptum esse Hieronymus, veterum nixus auctoritate, tradidit. 
Prior error Arianismo valde affinis est: Verbum enim nonnisi præstantissima quædam creatura, summi Dei opus eximium ab Arianis traditur: alter est Unitariorum, seu Humanitariorum, qui Ebionæorum instar, 2 in duas dividuntur classes, nonnullis conceptionem virgineam, aliis naturalem statuentibus; quæ tamen varietas ipsis parvi momenti videtur. 

5

## Object.ones.

222. Obj. 1. Si dogma de Christo Deo ab initio propositum fuisset, Judæorum maxime invidiam excitasset, quum ipsi unum esse Deum tenaciter admodum propugnarent: attamen controversiæ omnes cum ipsis de Messia, seu de Filio Dei erant, non de Christo Deo.

223. Resp. Maximam Judæorum invi-· diam ortam constat ex eo quod Christus, se et Patrem unum esse dicendo. se Deum faceret; eosque atheos habuisse ejus discipulos, quod eum Filium Dei agnoscendo, unitatem sim-Plicitatemque divinæ essentiæ tollere Viderentur: iri aipioir rir &3ior zai άνομος έγηγεριαι άπο Ινσυ τινος Γαλιλαιυ ждан . . . тит ородоритит Хритог хан SeSagnador nat bier ben eirat, marre peret Sic Justinus cum Tryphone Judæo loquens, exprobrat ei majores suos post Christi resurrectionem ubique ejus discipulos diffamasse, asserentes « im-Piam quamdam et exlegem sectam a Plano quodam Jesu Galilæo excitatam . . . . . « Quin etiam docuisse illum addidistis impia illa et nefanda ac detestabilia facinora, quæ adversus eos, qui illum Christum, et doctorem, et Filium Dei profitentur,

apud omne hominum genus spargitis. » Equidem si tota lis in eo posita fuisset, utrum Jesus verus esset Messias, nulla fuit ratio Apostolis, aliisque eius præconibus, vocibus illis de Filio Dei, tanta cum emphasi utendi, nec Judæis justam præbuissent offensionem, guum sensu latiori, omnibus noto, adhiberentur. Igitur, iis neglectis, omnis vis ad probandum Jesum esse Messiam directa fuisset. Quod autem controversia de « Filio Dei , » potius quam de Christo Deo ageretur, contigit quia Christi divinitas non ita proponebatur. ut Dei quem coluerant Judæi honor tolleretur, sed ut personales explicarentur relationes. Cæterum guum Filius Dei diceretur. Deus etiam necessario agnoscendus erat; quapropter Justinus, ut Dei Filium esse demonstraret, eum Deum esse qui visus est Abrahæ, Moysi, et cæteris Patriarchis, constanter docuit. Dialogus ille præclare exhibet controversiam de Christo. Judæos inter et Christianos, quæ ah initio viguit: nec enim tamquam nova induta facie nobis exhibetur, sed qualis semper extitit. Ipso Wolzogenio fatente : « Inter hæc duo nomina Christi, Filius Dei et Deus, quod dignitatem attinet, nulla est differentia, sed æque late patent. » 8

224. Obj. 2. In ipsa Ecclesia Christiana tantum dogma schismata et controversias gravissimas necessario excitasset: attamen altum de iis silentium, tum in scriptis Apostolicis, tum in cæteris ante sæculum secundum medium.

225. Resp. Divina dogmata non necessario secum ferunt controversias, quamvis interdum superbia humana inde desumat litium materiem. Cæterum constat, Apostolis adhuc inter

<sup>(1)</sup> Catal. Script. Eccl. in Joan.

<sup>(2)</sup> Vide Eusebium hist. l. iii. 27.

<sup>(3)</sup> Unitarian Miscellany.

<sup>(4)</sup> Dial. cum Tryph. n. 108. p. 280.

<sup>(5)</sup> Compendium Rel. Christ. n. 28.

<sup>(6)</sup> Priestley, hist. chr. church, p. 1. §. 11.

vivos, hæreses ex hoc dogmate certissimo de Christo Deo excogitatas : nec enim tantum de Mosaicis ritibus agebatur, vel utrum Jesus esset Messias: sed utrum carnem haberet humanam. vel tantum visus sit pati: adeo quippe videbatur Deo indignum nostras infirmitates suscipere : « negantes. » uti ait Tertullianus, « Christum in carne venisse . . . guoniam incredibile præsumpserant Deum carnem. » 4 Alta illa de Christo sententia Marcionitis fuit occasio ut eum Judæorum Deo anteferrent, quos contra argumentatur Tertullianus ex Christi humiliatione et morte, ut quæ in Veteri Testamento de Deo ad turrim descendente irridebant, tueretur: « Si enim Deus et guidem sublimior, tanta humilitate fastigium majestatis suæ stravit, ut etiam morti subjiceret, et morti crucis; cur non putetis nostro quoque Deo aliquas pusillanimitates congruisse, tolerabiliores tamen Judaicis contumeliis, et patibulis, et sepulchris? » 2 Adeo claruit hoc dogma apud fideles, ut Deum Veteris Legis auctorem, contra hæreticos eum blasphemantes, opus fuerit vindicare, quo in argumento, præter Tertullianum, Irenæus præclare versatus est. 5 Quod de alto Apostolorum silentio a Priestleio dictum est, re non constat: nam in principio extitisse TOT AOYOF apud Deum refert Joannes, qui etiam testatur Christum dixisse : « Abraham exultavit ut videret diem meum: vidit, ct gavisus est. . . . Priusquam Abraham fieret, ego sum. » 4 « Clarifica me, tu Pater, claritate quam habui priusquam mundus fieret apud te. » <sup>8</sup> Hæc præ-existentiæ te-

stimonia indubia sunt : divinitatis etiam haud obscura indicia : nam « Deus erat Verbum , » et , Christo magistro, novimus eum idem esse ac Pater : « Ego et Pater unum sumus. » Non hæc obiter , sed consulto dict sunt , ad dogma divinum mentibu altius insinuandum. Idem in scriptaliis, quæ Apostolico ævo edita sunt traditum iam vidimus.

226. Obj. 3. Philo Judæus, Platonic studens institutis, Patribus Eccles Christianæ occasionem præbuit p 

sonam Verbo τφ Λογφ tribuendi. 6

227. Resp. Apud Platonem nihil Verbi persona occurrit; quaproptereo hujusmodi notionem derivare potuit Philo. Aoyos Platonicus potius rer ratiocinationem, vel cog i tionem divinam designat : mund ipse Filius Dei vocatur. 7 Philo quict plura tradidit christiano dogmati nia, quæ ex libris Sapientialibus V teris Testamenti collegisse videtur. S. Joannes autem, qui nec Platoni stu duit, nec Philonem habuit magistrum de Verbo ea docuit quæ scriptoribus christianis fuerunt norma et lex. Le vissimæ conjecturæ adversariis argumentorum loco habentur, omni deficiente documento.

228. Obj. 4. Ad annum usque 158, solus Déus Pater in omnibus Ecclesiis christianis colebatur, Christo præcipuo inter Vates habito ab omnibus; qui tamen non extitisse credebatur antequam in Judæa nasceretur.

229. Resp. Præclara Christi cum Patre cultus, tamquam Dei ab ævo existentis, laudavimus jam ex Scripturis testimonia. In epistola Barnabæ Pater

<sup>(1)</sup> Tertul. l. iii. adv. Marcion. c. viii. l. ii. c.iii.

<sup>(2)</sup> L. ii. adv. Marcion c. xxviii.

<sup>(3)</sup> L. iii. adv. hær. c. v. vi. l. iv. c. ii. v. l. v. c. i. n. 2.

<sup>(4)</sup> Joan. viii. 56.

<sup>(5)</sup> Ibid. xvii. 5.

<sup>(6)</sup> Priestley per. 11. §. iv. p. 204.

<sup>(7)</sup> Vide Maranum I. iv. c. i. S. viii. rous a

Priestley dicitur p. 111. §. vi. et a Petavio. l. i. de Trin. c. i.

<sup>(8)</sup> Confer Prov. c. viii. cum lib. 4. de leg. alleg c. 52. Priestley fatetur Philonem Asyes a Seri pturis derivasse: « The second of these princs ples, Philo, the learned Jew of Alexandria, cal led logos, a term borrowed from the Scriptures-

<sup>(9)</sup> Priestley per. II. Sect. iv. hist.

eum ante constitutionem mundi dicitur allocutus, consilii utpote et operis participem. Apostolos mittendo homines peccato obstrictos, « tunc palam fecit se esse Filium Dei. Nisi enim venisset in carne, quomodo servati fuissemus nos homines, videntes eum? quandoquidem ii qui solem hunc, aliquando desiturum, opus manuum ejus, aspiciunt, non valent radios illius obtueri. Filius itaque Dei ideo in carne venit, ut summam imponeret peccatis eorum, qui ad mortem persecuti sunt Prophetas illius. » rore icareparer iauror Din teou firai. E'i yap un inder ir sagni, mer ar icobamuer ardpener, Bainorres auror. Extitit igitur antequam venerit in carne. esque rerum opifex, nam sol est opus manuum ejus, ideor Tegor Zeigar auris. 4 Quæ ex Herma, et Clemente laudavimus, eum præextitisse plane ostendunt; imo Deus, Clementis et Ignatii testimoniis, exhibetur. Polycarpus, Episcopus Smyrnensis factus, anno circiter 96, martyr anno 169, Patrem cum Filio sempiterno et cœlesti in vita el morte glorificabat; quem etiam miversi fideles adorabant, uti jam, de martyrio Polycarpi agentes, ostendimus. Refert etiam Plinius de Christianis : « Affirmabant hanc fuisse summam culpæ suæ, vel erroris, quod essent soliti stato die ante lucem convenire, carmenque Christo quasi Deo dicere secum invicem. » 2 Quomodo bæc cum Priestleii assertione constant ?

230. Obj. 5. Ex Clementinis homiliis, quæ secundo sæculo prodierunt, quamvis fictæ narrationis speciem præbeant, vera colligi potest dogmatum christianæ Ecclesiæ notio: attamen quæ lis continentur a Justini placitis lon-

gissime distant; quum enim Petrus dixisset eum qui natus est, Emmanuel, Deum fortem, in Scripturis appellari, animadvertit Mosen quoque Deum Pharaonis dici, quamvis nudus esset homo: « Nobis autem unus est Deus... cujus-Christus Filius est. » Deinceps Simoni Mago respondit: « Dominus noster. neque Deos esse præter cunctorum opificem, pronuntiavit, neque se Deum esse prædicavit; sed eum qui ipsum dixerat Filium Dei constitutoris omnium, jure appellavit beatum. Respondit Simon: Non ergo tibi videtur eum qui ex Deo est, Deum esse? Et Petrus dicit: Qua ratione id esse possit effare. Hoc quippe nos tibi non possumusdicere, quoniam ab illo non audi-

vimus. » 8 231. Resp. Explorata res est homilias. illas esse supposititias, quod fatetur ipse Priestleius; quæ idcirco non possunt certi documenti fidei Christianæ habere auctoritatem. Ab Ebionita quodam eas confictas verosimile est, nam-« Deum Judæorum » colendum docent. Christianorum nomen tacetur, et alia Judaismi occurrunt vestigia. Mirumigitur non est fabulæ inventorem inficta illa concertatione Petrum inter et Simonem Magum, exhibere Petrum-Christi Dei explodentem dogma. Cæterum ex certis documentis, quæ ætate superant homilias, fides Christiana. liquet. 4

232. Liceat etiam ex operibus supposititiis quæ secundi sæculi fidem exhibent, Pseudo-Clementi respondere. Liber dictus Testamenta 12 Patriarcharum, quem citavit Origenes, quique sæculo saltem secundo extitit, a Judæo-ad Christiana sacra traducto conscriptus, fidei quæ tunc vigebat docu-

<sup>(</sup>i) Barn. op. §. v. (2) L. x. ep. 96.

<sup>(3)</sup> Clem. hom. xvi. § xv. xvi. Priestley etiam A & § iii.

<sup>(4)</sup> a The Greek Clementine homilies, a work apparently completed towards the end of the

third century, and, to do it justice as a romance, a most splendid performance for style, plan, and argument. The vestiges however of Judaismare apparent. » Clinch on Church Government, p. 404, note.

mentum est, licet Patriarchis falso sit adscriptus. In Testamento Simeonis dicitur. Τότι Σὶμ ἰνδιξασθύσιται, ὅτι κυριστ ε διδικ μίγας τὰ Ισραὶλ φαινόμετες ἐπί κοδραπος καὶ σαζων ἐν κυτῷ τὰ Αδὰμ. ¹ Et paulo post: 'Ο διος σῦμα λαβὸν, καὶ συνισθίων κυθικώς ἐνθικώς ἐνθικώς ἐνθικώς ἐνθικώς ἐνθικώς ἐνθικώς ἐνθικώς ἐνθικώς ἀντοῦς. ² Passim occurrunt in opere hoc dicta hujusmodi, ex quibus colligitur Christum agnitum esse magnum Deum Israelis, qui, corpore assumpto, salutem hominibus in cruce moriendo attulit.

233. Libri Sibyllini insuper ad secundum sæculum medium referendi sunt, criticorum judicio, et Christianæ fidei de Christo manifesto accommodati. In iis Christus magnus Deus passim appellatur, qui cœlum condidit et terram, et in Virginis utero homo conceptus est.

Airès à yunadus à miyas diès. 8

Animadversiones.

234. Ex his quæ disputavimus constat Christum Deum verum agnitum fuisse ab ipsis rei christianæ exordiis. ipso se Deo Patri parem exhibente, quamvis originis ratione minor quodammodo haberi possit, et humana assumpta natura ipsis Angelis minor factus sit. Deum autem unum esse semper docuit Ecclesia, ideoque unam utrique. Patri scilicet et Filio, ut interim de Spiritu sancto sileamus, substantiam, naturam, et essentiam esse certo tenendum est. Id definientes Nicæni Patres Scripturarum tenuerunt veritatem, et fidem semel sanctis traditam, et perpetuo vigentem contra temeritatem humanam vindicarunt. Equidem ex scriptis ea occasione constat vetustos auctores, sanctissimos Ecclesiæ Patres, Concilium ejusque vindices fidenter appellasse, Arianis semper reluctantibus. Athanasius hos sic

235. Jure optimo Concilium vocem-'emous or consubstantialem adhibuit veluti fidei tesseram : nam certum jus habent Ecclesiæ Præsules ea decernendi quæ ad depositi divini custodiam pro temporum varietate sunt necessaria: in ea autem temporum conditione, Arianis mira vafritie vocibus plerisque ambiguum tribuentibus sensum, easque idcirco ad fallendum usurpantibus, Sportuit ea ratione fidem prædicare, qua eorum fraudi obviam iretur. Vocem illam admodum esse idoneam ex ipsius vi nativa patet; et multo magis ex Arianorum conatibus toties frustra repetitis ad eam tollendam. Sapienter igitur Nicæni Patres eam sua auctoritate sanxerunt.

236. Liceret Concilii definitionem de Christo Deo, Patri consubstantiali, vi auctoritatis quam ipse tribuit docendi quæ mandaverat vindicare, quod egregie præstitit Bullus, cæteroquin sibi non constans; si enim Christus docen-

urget: « En igitur nos quidem hancsententiam a patribus ad patres transiisse demonstramus; vos autem, o novi Judæi.... guos patres, qui vestris voculis faverint, exhibere potestis? nullum certe prudentem et sapientem umquam proferitis. » 4 Optime adnotate egregius Doctor discrimen inter rationem qua de Paschatis die censuerunt et de fide mysterii : « De Paschate quidem ita scripsere: Decreta sunt qua sequuntur: tunc enim decretum est. ut omnes morem gererent; de fide vero nequaquam dixere : Decretum est ; sed : Sic credit Catholica Ecclesia ... ut declararent non recentiorum, sed apostolicam esse suam sententiam: quæque illi scripto tradidere, non ab illis inventa, sed ea ipsa sunt quæ docuerunt Apostoli. » 8

<sup>(2)</sup> N. 6. cit. a Marano, in opere de Div. D. N. J. C. l. ii. c. i. § iv.

<sup>(2)</sup> Ibidem.

<sup>(5)</sup> L. vii. p. 659. cit. in opere prelaudato

Marani § v.

<sup>(4)</sup> In lib. de decretis Nic. Synodi, num. 27, p. 233, tom. i. edit. Bened.

<sup>(5)</sup> In lib. de Synodis Arimin. et Seleuc. n. 5.

tibus in Ecclesia semper adsit, si cœtui Episcoporum, qui Apostolorum tenent locum, suum det lumen, ut fidem divinitus revelatam tueantur; quo jure limes quidam divinæ pollicitationi ponitur, ut novatoribus a Tridentino Concilio anathemate percussis, consulatur? Cæterum audiatur ipse eruditissimus fdei Nicænæ vindex : « In hac synodo agebatur de summo capite religionis christianæ, nempe, de personæ Jesu Christi Servatoris nostri dignitate; sitne ille ut verus Deus colendus, an in creaturarum, et rerum vero Deo subjectarum ordinem et censum redigendus. Si in hac maximi momenti quæstione toto coelo errasse universos Ecclesiæ rectores, erroremque suum plebi christianæ persuasisse fingamus; quo pacto constabit fides Christi Domini nostri recipientis, se ad consummationem sæculi Apostolis, adeoque eorum successoribus (nam cum promissio ad consummationem sæculi se extendat. Apostoli autem tamdiu victuri non essent, omnino Christus in Apostolorum persona censendus est etiam successores ejus muneris compellasse) adfuturum ? » 4

237. Quod autem contendunt Unilarii, fidem de Christo Deo obtinuisse Sensim sine sensu, ex altissima virlutum quibus effulsit admiratione, 2 certissimis documentis refellitur: liquet scilicet ab initio eum Deum fuisse agnitum. Summa cum injuria Christi instituunt comparationem inter cultus ejus progressum, et rationem qua idola per orbem olim coli cœperunt. constat enim eum coli ob divinam naturam quam sibi vindicabat miraculorum indiciis, et quam Apostoli ei tribuentes pari firmabant argumento. Id autem fateri coguntur Unitarii, a remota antiquitate fidem illam obtinuisse, et per orbem propagatam. <sup>5</sup>

238. Atrocem calumniam Patribus Nicænis intulit Joannes Clericus, eos Filium Patri consubstantialem prædicasse, eo sensu quo duo homines eiusdem sunt substantiæ, specie, scilicet, non numero; quum enim unitas divinæ substantiæ fuerit semper in Ecclesia explorata, et inconcussa, liquet eos Deum de Deo Christum agnovisse. ob substantiam utrique communem. Formulam Nicænam fusius vindicavit Maranus, et Patrum mentem feliciter explicuit, sub finem egregii operis: 6 sed nobis ad alia festinantibus satis est fidem quam tradiderunt, ex Scripturis et primæva traditione propugnasse. Liceat Apostoli verbis hunc claudere tractatum : « Si quis non amat Dominum nostrum Jesum Christum, sit anathema, Maran Atha. » 8

<sup>(1)</sup> Defensionis fidei Nicænæ Proæmium.

<sup>(2)</sup> Jesus and his Biographers, by W. H. Fur-

<sup>(5) «</sup> At an early period, the idea sprung up, and it has almost universally prevailed ever since, that the man of Nazareth was a

super-human being—super-angelic, nay, the, Supreme Being himself, the very God. » Ibidem, p. 46.

<sup>(4)</sup> De div. D. N. J. C. l. iv. c. xxix.

<sup>(5)</sup> I. Cor. xvi. 22.

| - |  |  |  |  |
|---|--|--|--|--|
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
| · |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |

# TRACTATUS VI.

## DE SANCTISSIMA TRINITATE.

#### PROCEMIUM.

- 1. De Christi divinitate speciali disseruimus tractatu, pro rei amplitudine, et majori hostium in eam impetu. ¹ Eum a Patre distingui, et nihilominus ejusdem ac Pater esse substantiæ, eumdem scilicet Deum, quamvis non eamdem personam, ostendimus. Hæc quidem pertinent ad mysterium quod ipse nobis revelavit, trium in una divina natura personarum, ad quod jam progredimur, non quidem nostris viribus tantum arcanum scrutaturi, sed quod divinus docuit præceptor ab omni hominum temeritate vindicaturi.
- 2. Mysterium hoc, quod omnem humanæ mentis conceptum longe excedit, sola Dei revelatione innotescit, quamvis ratio ipsa suadeat divinam essentiam a rebus omnibus creatis infinito intervallo distare. Hinc S. Fulgentius animadvertit: « Quoties humanæ conditionis infirmitas semetipsam protinus cognitura, fines molitur aliquatenus suæ parvitatis excedere, at-
- (4) « Although the doctrine of the Trinity is ostensibly the main subject of dispute between Trinitarians and Unitarians, yet it is in reality respecting the character of Christ. Those who believe in his proper deity, very easily dispose of all the other difficulties in the Trinitarian system; while Anti-trinitarians find more fault with this doctrine than any other in the Trinitarian creed; and the grand obstacle to their reception of the Trinitarian faith is removed, when

que cœlestis illuminationis prægnata conceptu, Conditoris sui ac Redemptoris inquisitionem cœperit parturire; sola, quantum arbitror, immutabilis illa sempiternitas Trinitatis reperietur incomprehensibilitatis digna miraculo, quæ sic excedit omne quod cogitare vel sapere possumus, sicut superat omne quod sumus. » <sup>2</sup> Igitur eos somniare censemus qui ratione probari vel suaderi posse tantum arcanum existimant. <sup>5</sup>

#### DOGMATIS EXPOSITIO.

3. Catholicum dogma verbis Augustini, quibus et majorum suorum fidem testatur, juvat explicare: « Omnes quos legere potui, qui ante me scripserunt de Trinitate, quæ Deus est, divinorum librorum veterum et novorum catholici tractatores, hoc intenderunt secundum Scripturas docere, quod Pater et Filius et Spiritus sanctus, unius ejusdemque substantiæ inseparabili æqualitate divinam insinuent unitatem; ideoque non sint

they can admit that Jesus Christ is God, as well as man. So that the burden of labour on both sides is either to prove or disprove the proper deity of the Son of God. »—History of all Religions, by David Benedict. *Trinitarians*, p. 74.

(2) Fulgent. I. ii. ad Trasim. c. i.

(3) « An essay on the doctrine of the Trinity, attempting to prove it by reason and demonstration. » by Rev. James Kidd. London. 1845.

tres dii . sed unus Deus : quamvis Pater Filium genuerit, et ideo Filius non sit qui Pater est: Filiusque a Patre sit genitus, et ideo Pater non sit qui Filius est; Spiritusque sanctus nec Pater sit, nec Filius, sed tantum Patris et Filii Spiritus, Patri et Filio etiam ipse coæqualis, et ad Trinitatis pertinens unitatem. Non tamen eamdem Trinitatem natam de Virgine Maria, et sub Pontio Pilato crucifixam et sepultam, tertio die resurrexisse, et in cœlum adscendisse, sed tantummodo Filium. Nec eamdem Trinitatem descendisse in specie columbæ super Jesum baptizatum; aut die Pentecostes post adscensionem Domini, sonitu facto de cœlo quasi ferretur flatus vehemens, et linguis divisis velut ignis sedisse super quemque eorum, sed tantummodo Spiritum sanctum. Nec eamdem Trinitatem dixisse de cœlo, Tu es Filius meus, sive cum baptizatus est a Joanne, sive in monte quando cum illo erant tres discipuli; aut quando sonuit vox, dicens: Et clarificavi, et iterum clarificabo; sed tantummodo Patris vocem fuisse ad Filium factam; quamvis Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, sicut inseparabiles sunt, ita inseparabiliter operentur. Hæc et mea fides est, quando hæc Catholica fides. » 4

## (1) L. 1. de Trinitate, c. iv. n. 7.

HERESUM RECENSIO.

4. Simon Magus, ipsa Apostolort ætate, Valentinus, Montanus, Praxe: aliique fidei desertores deinceps, « gma Trinitatis variis figmentis corru pere et evellere studuerunt. Fræ cæ ris Sabellius, tertio sæculo Ptolemai in Lybia natus, docuit eamdem p sonam Patrem ob conditum mundur Filium ob redemptionem, Spiritu sanctum ob gratiæ opera vocari; que errorem damnavit Concilium Alexa drinum anno 261. Michael Servetus medicus Hispanus, decimo sexto sa culo, Trinitatem etiam impugnavit ultimo idcirco damnatus supplicio Genevæ, opera Calvini. Lelius Socinu et Faustus, ejus nepos. Senis in Ital oriundi, eodem sæculo mysteriu hoc cum cæteris rejecerunt, sectan que suo nomine donarunt.

5. Priestleius, Anglus, qui ultim sæculo vixit, scientiarum laude orni tus, et post varias rerum vices, No thumbriæ in Pensylvania anno 186 obiit, eorum adoptavit placita, ultirius forsan progressus. *Unitarii*, q in Statibus orientalibus, Novæ Angli dictis, abundant, et per totam Ames cam fœderatam reperiuntur, 2 eu plerumque sequuntur. Patrem Deu unicum et supremum fatentur, Jesu

testants; and Geneva itself, once the seaf Calvin and orthodoxy! is said to be almost e tirely overrien with this sentiment. Germany is long been distinguished for the celebrity of in Unitarian divines. s-lbid., p. 79.

In tractatibus Oxoniensibus, Presbyterian rum plerorumque in Anglia, Ilihernia, sicut Genevæ, errores contra Christum Deum, ad ej scopalis regiminis rejectionem referuntur: c Ci we any longer wonder at the awful fact, the the descendants of Calvin, the first Presbyteria are at the present day in the number of the who have denied the Lord who bought them? No. xlv. p. 351, edit. Americanæ. Altius repetent est mali origo, ex eo scilicet quod Ecclesia e ctoritas posthabita sit et Mariæ cultus rejecta Inde factum ut apud ipsos Anglicanos Headle;

<sup>(2) «</sup> This name embraces most of the Christian society of this country; shout one-third of the clergy, and one-half of the people among the Congregationalists in Massachusets, and a few of this denomination in other states; the Shakers, and, as the Unitarians suppose, a considerable number both of the clergy and laity, among most of the denominations of Christendom. » Benedict's Hist. of all Religions, Recapitalation, p. 358. De quo clero populoque intelligendus sit ex antea dictis patet : « Unitarianism of different shades is diffused pretty generally among the English Presbyterians, and considerably among the General Baptists in England; among the Lutherans in Germany, and probably more or less among all classes of Pro-

autem Deum non esse, sed a Deo missum, Spiritum sanctum esse nomen quo Dei efficacia 'designatur, non vero personam aliquam subsistentem contendunt. 1 Nomen Unitariorum affectant, ne hominis, Socini scilicet. habeantur sectatores, quamvis Christum, a quo vellent Christiani vocari. merum hominem plerique habeant. Insinuare etiam cupiunt Trinitatis cultores unitatem divinæ essentiæ tollere: quapropter iis aptissime conveniunt Tertulliani de Praxea ejusque asseclis verba : « Numerum et dispositionem Trinitatis divisionem præsumunt unitatis; quando unitas ex semetipsa derivans Trinitatem, non destruatur ab illa, sed administretur. Itaque duos et tres jam jactitant a nobis prædicari, se vero unius Dei cultores præsumunt: quasi non et unitas inrationaliter collecia hæresim faciat, et trinitas rationaliler expensa veritatem constituat. » 2

## DOGMATIS RUDIMENTA.

BEU

## DOGNATIS IN VETERI TESTAMENTO REVELATIO.

6. Quamvis Trinitatis mysterium, unigenito Filio ipso enarrante, maxime

aliique, Socini imbuti institutis, præsules extiterint. — Vide in ipsis tractatibus, n. xxii. p. 145. Equidem ex Anglia in Germaniam sicut et in Gallias, impietas illa est derivata : « It is a point well worthy of remarking, that according to some who know much of German literature, the mischief was occasioned by the importation of Deistical books and opinions from England. » -Tract. 57. Causam prodit, sibi vix conscius sectam suam se damnare : « Could such a downfall so easily have taken place, had not the authority of the Primitive Church , as a witness and interpreter of holy writ, been intentionally disparaged from the beginning, and private, that is to <sup>8ay</sup> Popular and fashionable judgment set up instead, for strictly Presbyterian purposes. lbidem? » Hæc Scripturas interpretandi ratio, liberalis aliquando dicta, ubique in regionibus

innotuerit, credendum et colendum, quod ad eius dignitatem explicandam, et opus redemptionis æstimandum fuit necessarium et opportunum, non omnis tamen tanti arcani notitia pristinis hominibus denegata est. Equidem ipso Geneseos initio nomen plurale ad Deum designandum adhibetur, quod cum verbo singularis numeri conjunctum aptissime indicat personas in una natura divina plures esse. ברשית ברא אלהם « In principio creavit Deus.» Id magis animadvertere est in iis quæ hominis creationem respiciunt; Deus enim ita loquens inducitur : ויאמר אלהים נעשה אדם בצלמנו כדמותנו « Et dixit Deus : Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram. » 4 Post Adæ lapsum exhibetur Deus vanam quam conceperat homo spem frustratam irridens : ויאמד יהוה אלהים הן האדם היה באחד ממנג « Et dixit Jehova Elohim : Ecce Adam quasi unus ex nobis factus est. »

7. Novimus *Philologiæ* cultores dicere Hebræos pluralem numerum pro singulari quandoque usurpare, ad rei magnitudinem, et excellentiam denotandam, et nomina *appellativa*, præsertim quæ dominium notant, plurali

Protestanticis mysteria christiana evertit: «it has greatly tended to encourage a habit of explaining away the mysteries of the faith in almost all protestant countries »!!! En arboris fructus!—Ibidem, p. 401.

- (1) Abstract of Unitarian belief. Unitarian Miscellany, vol. i. p. 12. 13.
- (2) L. adv. Praxeam. c. iii. Vide Sermon on the Unity of God, by Thacher. Boston. 1815. Unitarian Miscellany, et alia eorum opera passim. Thacher dicit: « Unless the proposition of the Trinity means that there are three Gods, it does not convey to me the smallest gleam of meaning. »
  - (5) Gen. i. 1.
- (4) Ibid. v. 26. Vide dissertationem in hunc locum a P. Petro Curti S. J.

numero aliquando poni: 4 sed ut prætermittamus doctissimi Glassii animadversionem אלהים nomen proprium esse, id fidenter dicimus nullum adhuc exemplum prolatum, quod his quæ laudavimus vim detrahat : agitur enim de nomine plurali cum singulari verbo conjuncto, et de tota serie verborum. Quod ex libro Regum protulit Rosenmüller testimonium simile non est: nam David, populo sibique pœnas metuens, plurali singularique numero uti vicissim potuit : « Incidamus, quæso, in manum Domini, quoniam multæ miserationes ejus sunt, et in manum hominis non incidam : » ב בכלוו נא ביד-יהוה---וביד אדם אל-אפלה: Erat præterea ratio discriminis manifesta, quia pestis plurimos erat interemptura, dum hostium vis ipsum in fugam egisset.

8. Judæis placuit Deum consilium cum angelis habuisse de homine condendo; sed repugnat huic interpretationi quod ad Dei imaginem, haud Angelorum, homo conditus dicatur : ייברא אלהים אחר הארם בעלמו « Et creavit Deus hominem ad imaginem suam. » 5 Ad eos directus est sermo, ad quorum imaginem creandus erat homo » hos autem divinas esse personas, et quidem singularis et unicæ naturæ, ex testimonio hoc liquet.

9. Rationalistis, qui Angelos inter mentis figmenta recensent. 4 visum est Movsen Deum humanifus repræsentare\_ pro pristinæ ætatis simplicitate. Hane narrandi rationem scenicam, drama ticam, poeticam vocant, nihil solicia dummodo fidei arcana prorsus teller valeant. Animadvertit Furnesius nemi. nem somniare Deum revera locuturn esse, ideoque quæ ab eo dicta referuntur, nonnisi a Scriptore excogitari ad rem vividius repræsentandam. Quod igitur Deus hominem creaturus aliquos alloquens exhibeatur, consilium divinæ mentis de opere magni momenti, pro humanæ naturæ dignitate, pandere videtur. 8 Fatemur Deum voces non protulisse humano modo, quas ei tribuit sacer Scriptor, ut divinam agendi rationem aliquatenus intelligamus : sed fundamentum sermones illos Deo tribuendi in ea exquirere necesse est, nisi velimus finxisse Moysen, nobisque illudere. Nullum poeseos indicium in creationis relatione occurrit, sed rerum omnium origo ratione simplicissima exponitur. Immane est discrimen inter divinorum operum narrationem, et humanorum colloquiorum a dramatis vel historiæ scriptoribus descriptionem.

10. Quod alii finxerunt, Deum, magni principis instar, plurali uti numero, 2 pristinæ ætatis simplicitate longe est

the creation was written, God is described as speaking-as addressing directly the objects created. But when the writer comes to the crestion of man, he shews his sense of man's dignity, and his superiority to the other works of God, by representing the Deity as first planning this, his best work, before he created it. To express this idea, God must be introduced as telling what he is about to do; and if so, then such a form of speech must be adopted, as would imply the presence of some being or beings; to whom the plan of the Divine mind was communicated; otherwise all the effect of 16 presenting the Deity as speaking, might, to an imaginative mind, be lost. » Ibidem ch. vip. 228. Note.

<sup>(4)</sup> Philologia Sacra a Glassio can. xxiv. xxv. in editione Dathii.

<sup>(2)</sup> II. Reg. (apud Hebræos Samuel. ii.) xxiv.14. Vulgatus interpres Septuaginta secutus, discrimen numeri neglexit; nisi placeat codices variasse: sed sensus omnino servatur. (3) Gen. i. 27.

<sup>(4)</sup> a The term, a angel », was by no means synonymous, in the Hebrew use of the word, with a visible, personal shape. Whatever appeared at the moment to be an instrument in the hands of Providence was considered and spoken of as an angel. » Ita Furnesius christiano nomine Scripturas evertens. Jesus and his Biographers, p. ii. c. iv. p. 184.

<sup>(5)</sup> a According to the poetic and scenic style of the primitive period, when this account of

alienum, nec nodum solvit: nam singularis numeri verbum cum pluralis formæ nomine conjungitur, et specialis prorsus est de Deo et divinis operibus loquendi ratio.

11. Illud quoque præ cæteris habendum est insigne plurium in Deo personarum documentum, quod Christus ipse adhibuit. Pharismos interrogans quomodo David, divino Spiritu afflatus, Deum exhibeat Dominum Psaltis alloquentem . si Christus , ab ipso David prognatus, divina careret origine: « Quomodo ergo David in spiritu vocat eum Dominum, dicens: Dixit Dominus Domino meo: Sede a dextris meis. donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum? Si ergo David vocat eum Dominum, quomodo filius eius est? » Vim hujus testimonii inde liquet quod « nemo poterat ei respondere verbum : neque ausus fuit quisquam ex illa die eum amplius interrogare. » 1

12. Plura alia occurrunt in Veteri Testamento quæ Verbum divinum et Spiritum sanctum spectant. 2 Equidem constat de Spiritu sancto Joannem Ba-Plistam sæpius fecisse mentionem. quin Judæi adstantes commoverentur; quod contingere vix poterat, nisi aliqualem illius notitiam, e divinis libris et majorum suorum traditione derivatam, habuissent. Consonum etiam fuit divinæ sapientiæ ut indicia quædam in veteribus libris sacris mysterii trium in Deo personarum darentur, quæ inservirent fidei conciliandæ doctrinæ clarius a Filio Dei, in carne apparente, Propositæ. Docti homines Catholici tum Acatholici Judæorum antiquam sententiam sæpius illustrarunt, et novissime Drach, qui e Judæo factus est Christi discipulus, 3

- 43. In tanto mysterio tractando accurata vocum significatio maxime attendenda est: ideo præcipuas definiendas in limine duximus, 4 quædam jam dicta repetere haud inutile judicantes.
- 14. Essentia rei alicujus est id quo res est et constituitur. Sic hominis essentia in anima rationali cum corpore conjuncta reponitur. Dei essentia in ipsa existendi necessitate, quæ omnem perfectionem includit, merito a plerisque agnoscitur. Odora apud Græcos essentiam designabat, et aptissime divinam essentiam: est enim Deus Ens rò or, quod nomen sui proprium esse Moysi declaravit. Vox autem illa latius sæpe usurpata est, pro persona scilicet, antequam usus Ecclesiasticus vocibus definitam significationem alligasset.
- 15. Existentia, ὑπαρξη Græce, prædicatur de ente actu posito. Dei essentia est ut existat.
- 16. Natura, quon apud Græcos, aliquando idem sonat ac essentia: aliquando entis indolem, ac certam constitutionem. Juxta Perroneum definitur « principium actionis, ac operationum rei intime inhærens.»
- 17. Substantia, cui respondet Græce substantia, rem significat, quæ alia non indiget ut ei inhæreat. Cæterum jam a sæculo quinto vox Græca ad subsistentiam designandam determinata est Scriptorum Ecclesiasticorum consensu. Essentiæ, naturæ, substantiæ Dei nullum est discrimen.
- 18. Substantia incompleta dicitur « quæ non est sui juris, quia videlicet venit in compositionem alterius, qua veluti terminetur, cuique tribuuntur

catas et illustratas videre velit, adeat Petavium de Trinitate, toto fere libro iv. Ex Dissertatione prævia tractatui de Trinitate, in tomo viii. cursus completi Theologia, Parisiis edito, nonnullas mutuati sumus definitiones.

Definitiones.

<sup>(4)</sup> Matth. xxii. 46.

<sup>(2)</sup> Vide hæc apud Petavium de Trinitate I. ii. c. vii.

<sup>(3)</sup> Vide Deuxième lettre d'un Rabbin converti.

<sup>(4)</sup> Qui voces eruditissime, pro more, expli-

ipsius operationes et affectiones : v. g. tiam divinam intime pertinet, et in corpus humanum est substantia in- consistit numquam desitura. completa. » Substantia completa intelligitur quæ sui est juris, seu sui suarumque operationum et affectionum domina, vel potius principium, nec enim libertas necessario requiritur. « Si substantia completa rationis est expers, dicitur suppositum, ut agnus, liber: si vero rationalis, dicitur persona. »

- 19. Persona igitur « definiri potest substantia intelligens, et sui juris. » « Personalitas est ratio constitutiva personæ, seu ille existendi modus quo fit ut substantia intelligens sit sui juris. » Subsistentia eodem sensu sumitur, quamvis ad supposita plerumque referatur: imoraous jam usu Ecclesiæ ad personam designandam determinatur, quamvis προσωπον vim Latinæ vocis accuratius exprimat.
- 20. Principium, dum de divinis personis est sermo, est illud quod in se habet rationem alterius : v. g. Pater est principium Filii. Distinguitur a causa, quæ dat originem rei alteri natura distinctæ. Contigit tamen vocem hanc pro principio aliquando usurpatam esse.
- 21. Generatio est « actio qua ens aliquod vivens ex sua substantia alterum producit, item vivens, et vi productionis natura simile sibi. » Processio in divinis est unius personæ ab altera, vel a duabus aliis, origo. Sic Filii a Patre origo, processio, vel generatio passiva dici potest. Spiritus sancti origo ab utroque processio proprie dicitur: nec enim gignitur, sed ineffabili alia ratione procedit.
- 22. Relatio est unius ad alterum respectus. Quæ inter divinas personas intercedit relatio, dicitur essentialis. intrinseca et immanens; qui ad essen-

### CAPUT I.

### DE SPIRITU SANCTO.

- 23. Probata jam Filii divinitate. Spiritu sancto, qui tertia est Trinita persona, tractandum videtur, ant quam ipsum trium personarum in ui divina natura mysterium probemus quum enim de Patre nulla sit contre versia, si duas alias personas divin: naturæ consortes ostenderimus, tre in Deo personas esse fateatur quisqu necesse erit. De Spiritu sancto auter eo magis agendum est, quod jam no ejus divinitas tantummodo impugne tur, sed eum esse et subsistere ne gent Unitarii, veterum hæreticorun plerorumque impietatem longe præter gressi.
- 24. Fuerunt quidem, ipsa Ignatii 1 ætate, qui Spiritum sanctum esse ne garent; ex quibus nonnulli Patrem, e Filium, et Spiritum sanctum eumden esse dicebant. 4 Horum vestigia pres sere plures ante Arii tempora; qui quui Filii divinitatem impugnaret, Spiritut sanctum creaturis pariter accensebat. Totas tamen vires contra Filium d rexit; quapropter nonnisi post ejt obitum vehenientes in Spiritum sai ctum fuerunt sectatorum ejus impre siones. Variæ, pro hæreticorum more fuerunt sententiæ : « nam alii iripyes meram, id est, efficientiam esse dic bant : alii creaturam : alii Deum : a cuinam attribuendus esset generi ignrabant. » 5
- 25. Macedonius Semiarianus, 9 Arianorum opera ad Sedem Constan nopolitanam pervenerat, sæculo quam medio, dogmati insidias struxit: nea

<sup>(4)</sup> Ep. ad Trallianos.

<sup>(2)</sup> Ita testatur Epiphanius in hær. 69. n. 52. 56. Ambrosius lib. de Symbolo c. 2. Augustinus

l. de hær. c. 69.

<sup>(3)</sup> Gregor. Naz. Orat. 37. de Spiritu sancto.

Deum appellare volens, neque creaturam ausus dicere, id tamen insinuans; quod plures ex eius asseclis aperte profitebantur. Alexandrina Synodus, præside Athanasio, Spiritum sanctum Deum esse docuit: 4 Synodus Illyriciana etiam, anno circiter 367, ejus divinitatem vindicavit. 2 « De quæstione certior factus Episcopus Romanus, (Liberius) scripsit ad Orientis Ecclesias, ipse cum Occidentis Episcopis, ut Trinitatem colerent ejusdem substantiæ, ejusdemque gloriæ. Quo perfecto, tamquam re semel a Romana Ecclesia dijudicata, singuli acquieverunt. » 5 Macedonianus error in Concilio Constantinopolitano, anno 381, profligatus est : sicut et in Romano. idem sub tempus habito, Damaso præside.

26. Unitarii hodierni, longius progressi, negant Spiritum sanctum ullalenus subsistere; et vocibus illis Dei virtutem designari contendunt: 4 « illam nimirum virtutem, per quam Deus omni tempore fideles suos sanctificat. ac divinis donis replet. » 8 Igitur oportebit imprimis ostendere Spiritum sanctum veram esse personam, a Patre et Filio distinctam, quippe qui vere subsistit. Hoc quum persecerimus, eum verum esse Deum , Patri Filioque consubstantialem, eumdem scilicet Deum, ostendemus. De eorum qui dicuntur Shakers errore, qui Spiritum sanctum voce fœminini generis designant, et per Annam Lee pleniorem

revelationem factam quam a Jesu Christo affirmant, agendum haud censemus: adeo abhorret hoc hæresis portentum ab omni Christianorum sensu atque sententia. 6

# Propositio.

Spiritus sanctus per se subsistit, a Patre et Filio vere distinctus.

27. Probatur ex Scripturis. Fuse de Spiritu sancto post ultimam cœnam Apostolos allocutus est Christus: « Ego rogabo Patrem, et alium Paraclitum dabit vobis, ut maneat vobiscum in æternum, Spiritum veritatis, quem mundus non potest accipere, quia non videt eum, nec scit eum. Vos autem cognoscetis eum; quia apud vos manebit et in vobis erit. » . . . « Hæc locutus sum vobis, apud vos manens. Paraclitus autem Spiritus sanctus, quem mittet Pater in nomine meo, ille vos docebit omnia, et suggeret vobis omnia, quæcumque dixero vobis. » 7 « Cum autem venerit Paraclitus, quem ego mittam vobis a Patre. Spiritum veritatis, qui a Patre procedit, ille testimonium perhibebit de me : et vos testimonium perhibebitis, quia ab initio mecum estis. » 8 « Sed ego veritatem dico vobis: expedit vobis ut ego vadam: si enim non abiero, Paraclitus non veniet ad vos : si autem abiero, mittam eum ad vos. Et cum venerit ille, arguet mundum de peccato, et de justitia, et de judicio. . . . Adhuc multa habeo vobis dicere: sed non potestis portare modo. Cum autem ve-

<sup>(4)</sup> In ep. Synod. ad Antiochenos apud Athaasium, et apud Socratem I. iii. c. 7.

<sup>(</sup>i) Apud Theodoret. I. iv. hist. c. 7. et seq.
(i) Sozomen. d. vi. c. 22. μαδων ό Ρόμης
κίστεσες τρ. φαξε ταις άνα την τω έκκλησίαις,
ουν τοις άνο της δύσεως ιερευσι, τρίαδα όμούσιον
αι δμόδοξον πρισβώσιν. τώνα δε γενομένα, ώς
ετ κικριμένοις άναξ παρά της Ρύωμαιών έκκλησίας, υσοκίαν θγον παστος.

<sup>(4) «</sup> The Holy Ghost is a most significant term, to express conveniently in one word all those miraculous interpositions and influences, sepa-

rately from the particular instrumentality of Jesus on earth; which God exerted in the earthly establishment of the Gospel, and has exerted, and will exert in its propagation. » Unitarian Misc. vol. v. p. 209.

<sup>(5)</sup> Wolzogenii declaratio duarum sentent. c. i.

<sup>(6)</sup> a They believe that there is in Deity, two incomprehensible primary principles, corresponding with male and female, as Father and Mother. Benedict's history of all Religions.

<sup>(7)</sup> Joan. xiv. 43. et seq.

<sup>(8)</sup> Ibid. xv. 26.

nerit ille Spiritus veritatis, docebit vos omnem veritatem: non enim loquetur a semetipso : sed quæcumque audiet loquetur, et quæ ventura sunt annuntiabit vobis. Ille me clarificabit : quia de meo accipiet, et annuntiabit vobis. Omnia quæcumque habet Pater, mea sunt. Propterea dixi : quia de meo accipiet, et annuntiabit vobis. » 1 Hæc omnia plane designant personam subsistentem, a Patre et Filib distinctam: nec, nisi manifestissima vi illata, possunt de mera virtute divina intelligi. Nullum in adeo continuato sermone allegoriæ vestigium reperitur; sed e contra tota orationis series suadet de persona audiente, docente, et omnia peragente, quæ personæ sunt propria, agi.

28. Ubique Spiritus sanctus persona exhibetur. De Apostolis, eo eorum mentibus illapso, dicitur: « Repleti sunt omnes Spiritu sancto, et cœperunt loqui variis linguis, prout Spiritus sanctus dabat eloqui illis. » <sup>2</sup> Dat igitur, pro summo suo arbitrio, et potestate, linguarum, sicut et rerum divinarum, scientiam.

- 29. Petro jussit Spiritus sanctus ut Cornelium adiret: « Surge itaque, descende, et vade cum eis, nihil dubitans, quia ego misi illos. » <sup>5</sup> Hæc eum vocantem Cornelium, mittentem nuntios, Petro jubentem, ostendunt; quæ personam vere subsistentem notant.
- 30. Ministrantibus Domino Antiochiæ quibusdam prophetis et doctoribus, dixit illis Spiritus sanctus: « Segregate mihi Saulum et Barnabam, in opus ad quod assumpsi eos . . et ipsi quidem missi a Spiritu sancto abierunt Seleuciam. » 4 Est igitur Spiritus sanctus persona suam revelans volunta-

tem, et homines mittens ad sacris fungendum muneribus.

onumero et claritate insignia sunt, Patrum, Conciliorumque documenta adjicere liceret; sed quum ea, sicut et alia plura ex Scripturis desumpta, adducendi opportunior erit occasio, dum de divinitate Spiritus sancti agendum fuerit, ea impræsentiarum prætermittimus, uno excepto S. Cyrilli Alexandrini testimonio. « Alium autern Paraclitum Spiritum appellat, nom quia consubstantialis Patri et sibi nom sit, sed quia in propria persona ipse intelligitur: Spiritus enim nec Pater, nec Filius est, sed Patris atque Filii. »

Objectiones diluuntur.

32. Obj. 1. Spiritus sanctus virtus Dei δύταμις υψίστιυ, digitus Dei ir δακτίλα Seiv, donum Dei τιν δαρτάν του Seiv, in Scripturis appellatur: ergo res quædam irepyita, non autem persona, designatur.

33. Resp. Spiritus sanctus nonnumquam in Scripturis sumitur pro effectu quem ipse producit : sed plurima sunt testimonia in quibus ipse Spiritus, veluti divina persona, revera subsistens, designatur. Equidem non constat de eo esse sermonem apud Lucam eo loci quo surapus vieren obumbratura Virgini Mariæ ab Angelo dicitur; 6 quum enim \*\*\*\* ~ ~ ~ præcedat, articulo omisso, sunt qui putant divinæ Verbi personæ illapsum uterum, assumptione carnis, significari. « Virtus Altissimi Dei, » inquit Gregorius Nyssenus, « qui est Christus, per adventum Spiritus sancti. formatur in Virgine. » 7 Non tamen repugnamus, ut ipse Spiritus sanctus intelligatur, cujus fœtus in Mariæ utero

<sup>(1)</sup> Joan. xvi. 7. (2) Act. ii. 4.

<sup>(3)</sup> Ibid. x. 26.

<sup>(4)</sup> Ibid. xiii. 2. 4.

<sup>(5)</sup> In Joan. l. ix. c. xliv.

<sup>(6)</sup> Πιευμα άγιοι έπελεύσεται έπὶ σὲ, καὶ δύταμις υψίστευ έπισκιάσει σοι. Luc. i. 35.

<sup>(7)</sup> Orat. in diem Natalem Christi t. II. p. 789cit. a Petavio de Trinitate I. iii. c. vi. §. iv.

formatus est: sed nihil nos cogit ut secundum sententiæ membrum veluti prioris meram repetitionem habeamus, quum divinus Spiritus descendentis influxus aptius innuatur. Cæteum si ipse Spiritus utroque loco accidiatur, illa designatio non potest obstare ne persona habeatur, tot aliis suffragantibus testimoniis.

34. Quod, referente Luca, « in digito Dei » 1 Christus ejiciat dæmonia, « in spiritu Dei » ir πνευμάτι διοῦ a Matthæo edditur: nec tamen sequitur Spiritum anctum esse meram Dei potentiam. uæ utroque loco significari videtur; rticulus quippe, quo Spiritus sanctus lerumque designatur, deest. Cæterum ex malitia qua divina illa prodigia Pharisæi dæmoniacæ operæ adscribe-)ant, Christus sumpsit occasionem 30rum exaggerandi crimen, qui sic in psum Spiritum sanctum erant contumeliosi : « Ideo dico vobis : Omue eccatum et blasphemia remittetur hominibus, Spiritus autem blasphemia non remittetur. Et quicumque dixerit rerbum contra Filium hominis, remitetur ei : qui autem dixerit contra spiritum sanctum, non remittetur ei, teque in hoc sæculo, neque in futu-O. » 2 De Spiritu sancto ipso plane Dquitur : i Si rou Mrivmares Bhas on mia . . . = τοῦ Πιεύματος τοῦ άγίου, eumque ersonam divina fulgentem majestate Thibet, quam violare summum est inexpiabile scelus. Hæc de vi aut e inanima, intelligere perabsurdum 18t.

35. In Actis Apostolorum <sup>5</sup> Petrus refertur Simoni mago prædixisse interitum, quod donum Dei rir Jugicar rei bier, potestatem scilicet quam petierat impertiendi manuum impositione Spiritum sanctum, existimasset pecunia comparari posse. Non ipsum

36. Obj. 2. « Christus a discipulis suis discessurus præcipit eis, ut maneant in urbe Hierosolyma donec induantur virtute ex alto, id est, donec accipiant Spiritum sanctum. Luc. xxiv. 49. Actor. i. 8. Vocatur autem Spiritus sanctus, quia fideles per eum sanctificantur, et quia Deus per eum sanctissima et excellentissima opera peragere solet. » Wolzogenius.

37. Resp. De Lucæ loco jam egimus. Virtute ex alto induti erant Apostoli, Spiritu sancto in eos illabente, lumen, fortitudinem, viresque ut impertiretur. « Repleti sunt omnes Spiritu sancto, et cœperunt loqui variis linguis, prout Spiritus sanctus dabat eloqui illis. » 4 Non indignum animadversione est omitti articulum priori loco, poni posteriori, quo innui videtur discrimen inter gratiam et dona Spiritus, quibusrepleti sunt Apostoli, et Spiritum ipsum qui ea dahat : indisdusar anarres Πιευματος άγίου . . . τὸ Πιευμα έδιδου. Ideo pollicitus erat Christus: « Accipietis virtutem supervenientis Spiritussancti in vos. » B Hic plane distinguitur virtus a Spiritu, tamquam effectus a Causa : Ai Jeode Suramir, ineadorrer red ayion Trivuares io' vuas. Ipse sanctificat fideles : « sanctificati estis . . . in Spiritu Dei nostri. » 6 lis est præstantissimorum operum auctor; nam ab eo ipsi moventur et aguntur. Hæc de mera impresa cogitare absonum est.

38. Obj. 3. Pro rudioris ævi ingenio vis Dei in hominum animas concipiebatur et describebatur, veluti natura quædam a Deo prodiens, et subsistens.

39. Resp. In more positum est Rationalistis testimonia Scripturarum

Spiritum sanctum donum Dei vocari, sed potius illam potestatem, inde colligitur.

<sup>(4)</sup> Luc. xi. 20.

<sup>(2)</sup> Matth. zii. 51.

<sup>(8)</sup> Act. viii. 20.

<sup>(4)</sup> Ibidem ii. 4.

<sup>(5)</sup> Ibidem i. 8.

<sup>· (6)</sup> I. Cor. vi. 2.

maxime perspicua explicare, vel potius evertere, rudioris ævi indolem, et cogitandi et scribendi rationem allegando, et pleraque ad mythos et allegorias referendo: sed quod nullo decumento nititur, jure optimo denegatur. Quæ adduximus testimonia non vulgi errorem, vel scriptorum ipsorum notiones temere haustas exhibent; sed Christi Domini doctrinam et promissiones, quibus Apostolica de Spiritu sancto sententia et fides innitebatur.

40. Obj. 4. Columbæ instar, Spiritus sanctus in Christum descendere dictus est, quia Joanni Christus baptizatus divina repleri virtute visus est: forte autem fortuna contigit ut columba circumvolans capiti Christi insidere fere videretur. <sup>4</sup> Non igitur concludere inde licet Spiritum sanctum personam esse.

41. Resp. Pro lubito fingunt Unitarii et Rationalistæ, sibique oredi postulant, dum simplicem et certam Evangelisterum narrationem detorquent. Profecto dicit Matthæus, baptizato Christo : « Ecce aperti sunt ei cooli : et vidit Spiritum Dei descendentem sicut :columbam, et venientem super se. . \* Id verhis fere eisdem testatur Marcus: Luca referente : « Descendit Spiritus sanctus corporali specie sicut columba in ipsum. » xarasinas ri Assopa ri Eyier Sulariză ilei asii mepistepar, in' kurou. S Joannes Evangelista affirmet Baptistem id ocelitus sibi datum Messiæ indicium declarasse. 4 Qui hæc omnia inter phantasiæ figmenta recensent, sua omnia nobis pro certissima historia obtrudunt.

42. Obj. 5. Aposteli Spiritus sancti persona repleti dici non petuerunt: « Quomodo enim Spiritus sanctus, omnipræsens, modo locali animos

sidere, nec tamen urere, solent. - 2 43. Resp. Divina quidem virtute 🖘 pleti sunt Apostoli, Spiritu ipso sarac corda ipsorum roborante : nec ide modo locali animos hominum oceupsi nec enim loco movetur vel contine tur, sed ob specialem influxum gratia suæ et virtutis, in cordibus justorum. tamquam in templis, habitare dicitur: « Nescitis. » sic Paulus interrogabat Corinthios, « quia templum Dei estis, et Spiritus Dei habitat in vobis ? \*\* « An nescitis, quoniam membra vestra templum sunt Spiritus sancti? »! Ouæ de flammulis Rosenmüller post Michaelem profert, ridenda notius sunt quam refellenda: manifesto enim tollunt divinæ potentiæ miraculum qued Lucas commemorat. Nec mirum Retionalistas notitiam alienarum linguarum Apostolis negare concessam, et cætera omnia divinæ virtutis indicia et effectus suis interpretationibus irritum mittere.

44. Obj. 6. « Quod Spiritus sanctus ne quidem persona omnino sit, præter elia documenta, vel ex eo satis intelligitur, quod alioqui Christus Spiritus sanctus Christi Pater foret. » Ito Wolzogenius post Crellium.

45. Resp. Spiritus sanctus non est dicendus Pater Christi, quamvis ejus opera Christus conceptus sit. Patris appellatio designat eum qui ex sus eubstantia alium similem sibi giguit

hominum occupare dici poterit? Igitu repleri Spiritu saneto erit, operant et adjuvante Deo aliquid agere. « L quet Dei vim intelligi quæ Apostola roboravit. « Quasi flammulæ ignis visa est, scilicet verosimile est « el etreas scintillas visas esse, quæ alle etiam conspiciuntur, et hominibus sidere nec tamen urere solent a sidere nec tamen urere solent a

<sup>(1)</sup> Jesus and his Biographers, p. ii. ch. iii. p. 455.

<sup>(2)</sup> Matth. iii. 16.

<sup>(5)</sup> Luc. iii. 22.

<sup>(4)</sup> Joan. i. 32. 33.

<sup>(5)</sup> Rosenmüller in loca.

<sup>(6)</sup> J. Cor. iii. 16.

<sup>(7)</sup> J. Cor. vi. 49.

and divinge Spiritus sancti operationi. ana corpus Christi formatum est in Virginis atero, non convenit. Hæc quidem tribus personis communis fuit, sed Spiritui sancto præsertim adscripla, eo quod bonitas et sanctitas, que consueverunt, speciali quadam ratione, ei tribui, in eo effulgeant. Non ideo Pater nuncupatur, quod divinitus conceptus sit Christus: sed quod ex utero ante luciferum eum genuerit ex sui substantia. Nec Christus idcirco Filius est Dei, quod divina illa Spirilus sancti operatione conceptus sit. sed ob ipsam generationem æternam Verbi, quod humanam naturam assumpsit. Verba Angeli jam ostendimus eam accipere explicationem, qua Christus Filius Dei prædicandus foret ob unionem illam hypostaticam. Liceat hic adiicere sapientissimam Petavii animadversionem ex concordia eventus cum Isaiæ vaticinio, virginem concepluram et parituram filium, iure optimo Angelum dicere, ideo Mariæ filium vocandum esse Filium Dei, quia qui ila conciniendus et masciturus prædiclus est, Emmanuel, scilicet Deus nobiscum, erat nuncupandus. 1 Mira est inter Vatis et Angeli verba concentio.

46. Obj. 7. De rebus inanimis passim loquuntur sacri scriptores tamquam de personis. Sic Paulus de charitate prolite sermone disserit: « Non quærit que sua sunt. » Peccatam dicitur seducare et occidere " lex loqui, sancuis et aqua testari, sanguis Abel clamare, coeli anarrare Dei gloriam. Landicit Psaltes: « Virga tua et baculus tuas ipsa me consolata sunt. » 3 Ita abjicit Wolkelius.

47. Resp. Non differenur sacros scriplaces pansim ani metapheris atque furis. De his autem aniversim dici potest, earum asum mon esse legiti48. Obj. 8. Divina vis wel Verbi nemine אָדְרָ, veluti vex a Beo prolata, vel halitus sub imagine, אָדְרָ in Scripturis exhibetur. « Verbo Domini cœli firmati sunt, et spiritu oris ejas omnis virtus eorum. » 4 Pro more sacri Vatis eamdem sententiam utroque membro enuntiat; de persona nequaquam canens.

49. Resp. Potius dicendum Psaltem so loci trium personarum opus in mundi creatione celebrare, uti S. Irenzeus olim animadvertit. B. Qued si quis tantam vim its inesse vocibus deneget, saltem nihil inde colligi potest quod Verbi et Spiritus sancti subsistentiam, tot adissex testimoniis manifestam, evertat.

### CAPUT II.

# DE DIVINITATE SPIRITUS SAECTI.

50. Quae Spiritum sanetum subsistere probant, ea quieraque divinam ejus naturam estendumt: quam tamen quum vehementius impugnaverint et recentiores haretici, specialius vindicare oportet.

### Propositio.

Spiritus sanctus verus est Deus, ejusdem ac Pater et Phius substantise, idem :Deus.

mum, misi vel ipsa rei natura, vel communis loquendi usus carum sensum plane indicet. In objectis quidem locis nemo, licet rudis, falli potest, adeo manifestæ sunt, et communi usu veluti tritæ figuræ: quum e conta tam constans sit sermo de Spiritu sancto sanctificante homines, loquente, docente, mittente, ut nemo, nisi vi verbis iliata, intimo sensu repugnante, ea omnia ad rem inanimam, vel meram involver, referre quest.

<sup>(1)</sup> De Trinitate , l. iii. c. vi.

<sup>(9)</sup> l. Cor. xiii. 5.

<sup>(8)</sup> Po. xxii. 4.

Vol. 11.

<sup>(4)</sup> Ps. xxxii. 6.

<sup>(5)</sup> I. i. adv. hær. c. xix. in edit. Massueti , xxii.

51. Probatur 1. ex Scripturis. Christus, Apostolos mittens ad docendum et baptizandum gentes, dixit : « Baptizantes eos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti. » 1 Banricorrer duroùs is to oroma ton marper nat red vied nat rou · άχίου πιιύματος. Liquet de Patre, Filio, et Spiritu sancto, eadem ratione, et vi, sermonem hic fleri, et Baptismum iis invocatis administrandum. Quum autem Baptismus flat in remissionem peccatorum, Spiritus sancti auctoritate, pariter ac Patris et Filii, ablui peccata constat. Est igitur Deus, cuius est peccata delere. Præterea credenti administrandus est Bantismus: ideo enim præcedit prædicatio et doctrina, ut qui Evangelium audiunt, credentes Baptismo Ecclesiam ingrediantur, Ergo in Patrem, Filium, et Spiritum sanctum, pariter credendum, utpote ejusdem potentiæ, naturæ, et maiestatis.

32. Audiatur Faustinus præclare hac de re disserens : « Cum præcipit Dominus, ut gentes in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti baptizentur, apertissimum est Spiritum sanctum non esse creaturam, vel ex ipsa societate, quæ illi una cum Patre et Filio est: vel quod numquam præciperet Dominus, ut in creaturæ nomine aliquis baptizaretur. Multum enim divinæ potentiæ derogaretur, si cum confessione divini nominis, par quoque creaturæ confessio poneretur. Et bene, quod unum nomen posuit dicens : In nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti; ut'una principalis auctoritas crederetur indivisibilis, et perfectæ Trinitatis. » 2

53. Illustre divinæ Spiritus sancti majestati testimonium tulit Christus, occasione desumpta ex malignitate Pharisæorum, divina quæ patrabat

54. Petrus Ananiam, fallaciter de pretio agri agentem, mendacii in Spiritum sanctum arguit, eumque idcircodicit Deo mentitum : « Ananias, cur tentavit satanas cor tuum, mentiri te Spiritui sancto? . . . Non es mentitus hominibus, sed Deo. » 4 Mendacium coram Petro protulerat Ananias; sed illud habuit Petrus veluti Spiritui sancto dictum, vel quod ille vovisset se totum agri pretium Deo dicaturum, vel quod Apostolo, ex Spiritus sancti lumine agenti, mentitus esset. Ideb autem Deo mentitus dicitur, quia Spiritum sauctum veluti fallere mendacio tentasset. Ergo Spiritus sanctus Deus est.

55. Missio et auctoritas Apostolorum. Spiritui sancto tribuuntur: quos tames pro Deo legatione fungi constat. Saulum et Barnabam segregatos jam vidimus, Spiritu sancto jubente, in opus in quod eos elegerat. Sic Paulus testatur Episcopos a Spiritu sancto constitutos esse, ut pascant regantque Ecclesiam: « Attendite vobis et universogregi, in quo vos Spiritus sanctus posuit Episcopos, regere Ecclesiam Dei, se Equidem constituere Ecclesiae rectores, divinamque eis impertiri auctoritatem, Dei solius est.

prodigia dæmonum principi tribuez tium. Hanc blasphemiam contra Spiritum sanctum dixit; non enim humanæ ejus naturæ tantum detrahebant, sed virtuti et majestati divinæ, Spiritui ipsi sancto quo repletus erat, et cum quo, in unitate divinæ naturæ, conjungebatur. « Quicumque dixerit verbum contra Filium hominis, remitetur ei : qui autem dixerit contra Spiritum sanctum, non remittetur ei, neque in hoc sæculo, neque in futuro. » <sup>5</sup> Ergo gravissimum est crimen in Spiritum sanctum peccare : ergo Deus est.

<sup>(4)</sup> Matth. xxviii.

<sup>(2)</sup> L. contra Arianos iv. Bibliothec. Patrum.

<sup>(3)</sup> Matth. xii. 38.

<sup>(4)</sup> Act. v. 4.

<sup>(5)</sup> Ibid. xx. 28.

56. Rerum præscientiam, earumque revelationem, Spiritui sancto tribuit Apostolus: . . . « Spiritus sanctus per omnes civitates mihi protestatur, dicens: Quoniam vincula et tribulationes Jerosolymis me manent. » <sup>4</sup>

57. Quæ Isaias de Deo se mittente dixit, gloria Jehovæ visa, Apostolus de Spiritu sancto interpretatur: « Bene Spiritus sanctus locutus est per Isaiam Prophetam ad patres nostros, dicens: Vade ad populum istum . . . et sanem eos. » 2 Dominum Deum Israel, qui locutus est per os Prophetarum, celebravit Zacharias; 5 et Spiritu sancto impellente, eos vaticinia scripto retulisse dicit Petrus. 4 Est igitur ipse Jehova, Deus Israel.

58. Revelationem ad Spiritum sanctum refert Apostolus, ei plenam notitiam omnium arcanorum tribuens. Edei mysteria a sæculo abscondita, utpote vim intellectus humani superantia, dicit, adjungens: «Nobis autem revelavit Deus per Spiritum suum: Spiritus enim omnia scrutatur, etiam profunda Dei. Quis enim hominum scit quæsunt hominis, nisi Spiritus hominis, qui in ipso est: ita et quæ Dei sunt, memo cognovit, nisi Spiritus Dei.» 5

59. In eo est sita vis hujus compamationis, quod sicut mens humana
tantum sibi conscia est suorum arcanorum, sic et Spiritus Dei novit divina
meana: qua ratione etiam intimus
means Spiritum sanctum inter et Patrem ostenditur, et divinæ essentiæ,
mitas: deficit autem, sicut pleraque
a rebus naturalibus ad divina translata,
quatenus Spiritus sanctus vere a Patre
distinguitur, quum spiritus humanus
pars sit hominis. Æqualitas autem Spiritus sancti Patri inde sequitur, quum

tanta Dei notitia inferiori tribui non possit: « quia nemo inferior superioris scrutatur arcana; divinæ enim solius est potestatis arcana novisse.» 6

60. Totam doctrinam Apostolorum ex Spiritu sancto intus eos docente pendere, Christus ipse testatus est, pollicens eum docturum eos omnem veritatem. Ergo Spiritus sanctus infinita pollet scientia, estque erroris prorsus nescius: proinde Deus est.

61. Sanctificatio hominis Spiritui sancto tribuitur: « Justificati estis in nomine Domini nostri Jesu Christi, et in Spiritu Dei nostri. » 7 Omnia opera divina pro summo arbitrio dicitur peragere: «Divisiones operationum sunt. idem vero Deus, qui operatur omnia in omnibus.... Alii guidem per Spiritum datur sermo sapientiæ; alii autem sermo scientiæ secundum eumdem Spiritum: alteri fides in eodem Spiritu: alii gratia sanitatum in uno Spiritu: alii operatio virtutum, alii prophetia, alii discretio spirituum, alii genera linguarum, alii interpretatio sermonum. Hæc autem omnia operatur unus atque. idem Spiritus, dividens singulis prout vult. » 8 Ipse igitur Spiritus qui omnia operatur in omnibus est Deus. Ita alias: « Nescitis quia templum Dei estis, et Spiritus Dei habitat in vobis? » 9 « An nescitis quoniam membra vestra, templum sunt Spiritus sancti, qui in vobis est, quem habetis a Deo, et non estis vestri? » 10 Templum igitur Dei sunt fideles, quia templum sunt Spiritus sancti, quem habent a Deo, et qui ipse Deus est.

62. Liceat hæc ex Scriptura argumenta verbis S. Fulgentii summatim recensere. « Dicatur, igitur, si cœlorum virtutem potuit firmare, qui non est Deus: si potest vivificare, qui non

<sup>(1)</sup> Act. xx. 23.

<sup>(</sup>t) Ibid. xxviii. 25. Isaiæ vi. 9.

<sup>(3)</sup> Luc. i. 68. 70. (4) II. Pet. i. 21.

<sup>(5)</sup> I. Cor. ii. 40.

<sup>(6)</sup> Ambros. l. 2. de Spiritu S. c. 12.

<sup>(7)</sup> I. Cor. vi. 41.

<sup>(8)</sup> Ibid. xii. 6. (9) Ibid. iii. 16.

<sup>(10)</sup> Ibid. vi. 19.

est Deus: si potest in baptismatis regeneratione sanctificare, qui non est Deus: si potest charitatem tribuere. qui non est Deus : si potest in credentibus babitare, qui non est Deus : si potest gratiani dare, qui non est Deus: si potest membra Christi habere, qui non est Deus; et digne Spiritus sanctus negabitur Deus. Rursus dicatur si ea que de Spiritu sancto commemorata sunt, potest aliqua creatura facere; et digne Spiritus sanctus dicetur creatura. Si autem hæc creaturæ possibilia numoram fuerunt, et inverientur in Spiritu sancto, quæ tamen soli competunt Deo, non debemus naturaliter diversum a Patre Filioque dicere, quemin operum potentia diversum non possumus invenire : ac sic ex unitate operis umitas est agnoscenda virtutis. nec quisquam dubitet Patrem, et Pilium, et Spiritum sanctum, personarum trinitate servata, unum Deum naturaliter dicere, qui potuit universa sola voluntate condere; qui cuncta potest virtutis omnipotentia gubernare; qui omnia potest immensitate divinitatis implere. » 4

63. Probatur 2. ex traditione divina. Justinus, loco jam citato, Patrem, et Fifium, cum comitante Angelorum exercitu, et Spiritum propheticum coli et adorari testatur: πινηματι το προφατικού στέρμεθα, και προσπυμαμών. 2

64. Athenagoras: « Ipsum illum Spiritum sanctum, qui in Prophetis operatur, effluentiam Dei esse dicimus, emanantem et redeuntem veluti radium solis. Quis igitur non miretur, cum atheos vocari audiat eos, qui Deum Patrem, et Filium Deum, et Spiritum sanctum asserunt, ac eorum et in unione potentiam et in ordine distinctionem demonstrant?» Liquet Spiritum sanctum, licet Deus non vocetur,

65. S. Irenæus dieit a per manun-Patris, id est, per Filium, et Spiritum sanctum, factum esse hominem, securdum similitudinem Dei. » Afflatum: autem, quo homo vivere coenit. Besnaribus suis spiritum vitæ spirante, alla ipso divino Spiritu distinguit : a Aliud est afflatus vitæ, qui et animalem efficit hominem; et aliud spiritus viviacans, qui et spiritalem efficit eum. ».... « Esaias distinguens ea qua prædicta sunt, ait: Spiritus enim a me exict. et statum omnem ego feci. Spiritum quidem proprium in Dec deputans, quem in novissimis temporibus effudit per adoptionem filiorum in genus humamon : afflatum autem communite in conditione et factura ostendens illum. Aliud autem est quod factum est ab eo qui fecit. Afflatus igitur temperalis, spiritus autem sempiternus. \* Igitur Spiritus ille sanctus quem Bess novissimis temporibus effudit, est sempiternus, hominis conditor, & animæ vitam impertitur , Deus idcirco habendus. ir sig, vel iir siir aizitum.

et Patrem et Filium, et jam tres cum Spiritu sancto... Duos tamen Deos, et duos Dominos numquam ex ore nosim proferimus: non quasi non et Pater Deus, et Filius Deus, et Spiritus sancies Deus, et Deus unusquisque. » 5

67. S. Cyprianus: « Cum tres usem sint, quomodo Spiritus sanctus placatus esse ei potest, qui aut Patris aut Filii inimicus est? » 6

Patri et Filio conjungi o ri iron, eumque agnosci vaticiniorum auctorem, qui scilicet cœlesti lumine ævi futuri arcana panderit. Radii ævtem emanantis et redeuntis similitudo ab Athenagora adhibita est, ut intelligeretur Spiritum procedere, quin separetur.

<sup>(1)</sup> Fulgentius 1. iii. ad Trasimundum, c. 35.

<sup>(2,</sup> Apol. i. (alias ii.) n. 6.

<sup>(3)</sup> L. v. adv. hær. c. 6.

<sup>(4)</sup> Ibidem c. 12.

<sup>(5)</sup> L. adv. Praxeam , c. 43.

<sup>(6)</sup> Ep. 75, ad Jubajan.

68. Dionysius Alexandrinus: « Deus enim Israelis est Jesus ille, qui est Verbum sæcula antecedens : nec non et Spiritus sanctus. » θεὸς γάρ Ισραίλ Τίσες ό πρό άιώνων λόγος, ώς και το άγιον πιωμα. 1 Verus igitur est Deus, et per se subsistens, a Patre Filioque distin-·GUS : rò troxógraror rë marpès mrequa ò ar ir re vie. 2 « Subsistens Patris Spiritus. qui erat in Filio. » Patri et Filio dicitur · ejusdem formæ ¿ posstir. 5 Peccato haud obnoxius prædicatur quia Deus est: «Nisi enim Christus Deus Verbum. mon potuisset non esse peccato obnoxius. Nullus enim non obnoxius est peccato, nisi unus Christus, ut et Pater -Christi, et sanctus Spiritus. » 4

69. Nil igitur novi professi sunt Patres Constantinopolitani, Spiritum sanctum prædicantes Dominum et vivificantem, cum Patre et Filio adorandum et glorificandum. Nil novi decrevit Romana Synodus sub Damaso: « Siquis non dixerit Spiritum sanctum de Patre esse vere ac proprie, sicut Filius de divina substantia, et Deum verum, anathema sit. » 8

# Objectiones diluuntur.

70. Obj. 1. « Spiritus sanctus nusquam in tota Sacra Scriptura expresse Deus dicitur: quod non potuisset non saltem semel fieri, si is Deus Altissimus esset. Quod enim allegari solet locus Act. v. y. 3. 5... ex hoc loco neutiquam liquet, Spiritum sanctum Deum appellari.... Potest enim aliquis duobus simul mentiri, nempe uni per alterum. Eodem modo etiam dicitur, eos qui persequintur fideles, persequi Christum ipsum: qui Apostolos audiunt, eos audire ipsum Christum. » Ita Wol 20genius, 6

71. Resp. Unitarii fatentur Christum sepius in Scripturis dici Deum, quin

ideo eum verum Deum agnoscant: parum igitur profuerit appellationem quam desiderant ostendisse Spiritui sancto tributam fuisse. Cæterum Deus certe vocatur eo loci : « quum rò mreima τὸ ἄχιον ŷ. 3. et ὁ θεος ŷ. 4. invicem permutantur, Spiritum sanctum fallere idem est ac fallere Deum, qua est omnipotens et omniscius. » Ita Rosenmüller, voces ultimas consulto adiiciens, ut vim manifestam testimonii ad Spiritum sanctum probandum Deum minuat. 7 Potest equidem aliquis Deo per alterum mentiri; quod ea occasione contigit : nam mendacium Apostolo dictum, Spiritui sancto dictum censebatur; sed cum addatur, ideo non hominibus, sed Deo mentitos, planum est verbum Deum ad Spiritum sanctum referri. Nihil est guod suadeat Spiritum sanctum nominari veluti sequestrem: sed quod ipsi, qui Petro aderat, divino lumine eum replenti, fraudem facere visus sit Ananias. « Ergo per se intelligitur, Petrum hoc voluisse: Incidisti in satanicam illam cogitationem, ut fraude fallere velles nos Apostolos. Spiritu sancto repletos. » 8 Adducta a Wolzogenio exempla ad rem non faciunt, nam Spiritus sanctus ipse est cui per Apostolum mentiti sunt Ananias et Saphira. Ita veteres simpliciter et præclare intellexerunt : « Deus ergo de Deo est, » ait S. Epiphanius, « et Deus Spiritus sanctus, cui mentiti sunt qui de agri pretio interverterant.» apa Bedr in Been, nat Bedr to mrenua to avior. @ ilivoarro. 9

72. Obj. 2. « Quod Spiritus sanctus non sit Deus Altissimus hinc constat, quod diserte et aperte a Deo Altissimo distinguatur, dum vocatur Spiritus Dei. virtus Dei, digitus Dei, donum Dei Matt. iii. 7. 16. et x. ŷ. 20. Eph. iv. 50.

<sup>(4)</sup> Resp ad Paulum Sam. p. 289.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 284. Resp. quarta. (3) Ibid. p. 284.

<sup>(4)</sup> In ep. ad. Paul. p. 277.

<sup>(5)</sup> Epist. Damasi ad Illyricianos apud Theodo-

retum l. v. hist. Eccl. c. ii.

<sup>(6)</sup> Compendium Rel. Christ. n. 57.

<sup>(7)</sup> Scholia in locum.

<sup>(8)</sup> Rosenmüller ibid. (9) Hær. 74. n. 6.

Luc. i. 33. Luc. xi. 20. Act. viii. 20. Spiritus autem Dei non potest esse ipse Deus : alioquin enim sui ipsius spiritus foret. » Ita Wolzogenius. <sup>4</sup>

73. Resp. Ouum vox « Deus » sæpius ad Patrem referatur, utpote fontem divinitatis. Spiritus sanctus recte vocatur Dei Spiritus, a Patre enim et Filio procedit: ideoque Spiritus Patris, et Spiritus Filii nonnumquam dicitur. Nihil in hac ratione eum designandi incongruum, Insuper Spiritus Dei nuncupatur, ad eum a spiritibus creatis, humano scilicet et angelico, discermendum. 2 Vidit utique Joannes « Spiritum Dei descendentem sicut columbam » super Jesum, quem hoc indicio agnovit Filium Dei, cui Pater etiam, cœlitus emissa voce, testimonium tulit.

74. Altero, quem indicat Wolzogenius, loco, de Spiritu sancto per Martyres loquente est sermo; quibus scilicet sapientiam et vim loquendi, cui adversarii resistere non possent, ipse impertiretur: « Non enim vos estis qui loquimini, sed Spiritus Patris vestri qui loquitur in vobis. » 4 Nihil dicitur quod hunc a Deo distinguat, sed e contra divina ejus potestas plane indicatur.

75. Ephesios monuit Apostolus :« Nolite contristare Spiritum sanctum Dei; in quo signati estis in diem redemptionis.» <sup>5</sup> Hæc certe de mera inspecial nullatenus explicari queunt; quamvis enim contristandi vox minus proprie accipiatur, nulla loquendi ratio sinit ut de mera virtute dicatur. De Spiritu sancto dici potest, sicut Deus doluisse dicitur, hominibus plerisque ad scelera prolapsis. Quod autem « Dei » adjungatur, divinam ejus naturam indicat, qua scilicet a spiritibus creatis, licet sanctis, distinguitur.

76. Obj. 3. « Nusquam in sacris litteris mandatur, ut Spiritum sanctum adoremus, vel invocemus; neque etiam ullum adorationis aut invocationis istius exemplum invenitur. » Ita Welzogenius.

77. Resp. Quæ de Deo colendo in Scripturis traduntur, Spiritum sanctum, qui Deus vere est, complectun-. tur: nec opus est ut speciale detur illius colendi præceptum vel exemplum. Eius invocațio plane præscribitur. nam Baptismus eo invocato, cum Patre et Filio, administrandus est; qua ratione inse fons gratiæ et sanctitatis largitor agnoscitur. Constat non omnia quæ præcepta sunt, vel quæ peracta. sunt, in Scripturis referri; quæ ex Christianæ antiquitatis consensione usu dum innotescunt, omnimoda veneratione sunt excipienda. Cæteruma Unitarii Scripturis præcipientibus Christum adorandum et invocandum nom cedunt; ideoque immerito scriptam postulant auctoritatem, quam adeo negligunt. « Objicis mihi, » inquiebat olim Augustinus Maximino Ariano, « quod dicam Spiritum sanctum æqualem esse Filio. Dico plane. Da, inquis, testimonia, ubi adoratur Spiritus sanctus? Ut video, hinc eum vis ostendi æqualem Christo, si adoratur ut Christus. Jam ergo confitere Patri ægualem, quem tu ipse adorari confiteris ut Patrem. » 6

78. Obj. 4. a In plurimis Scripture locis Spiritus sancti mentio omittitur, ubi ejus merito facienda esse mentio, si sit Deus Altissimus : ut cum Christus vitam æternam statuit in cognitione Patris, tamquam solius veri Dei, et in cognitione Jesu Christi quem ille misit. Joan. xvii. 3.... Joanus Apostolus scribit : communionem nostram esse cum Patre et Filio ejus Jesu

<sup>(4)</sup> Comp. Rel. Christ. n. 57.

<sup>(2)</sup> Vide Petavium de Trinitate I. iii. c.vii. §. xix.

<sup>(3)</sup> Matt. iii. 16.

<sup>(4)</sup> Ibid. x. 20.

<sup>(3)</sup> Eph. iv. 30.

<sup>(8)</sup> Aug. I. iii. contra Maz. c. 5.

Christo. I. Joan. i. 3. Cur non addit, stim cum Spiritu sancto, si ipse quoque est Deus summus? Item: Si in robis maneat quod audivistis ab initio, at vos in Filio et Patre manebitis. J. Joan. ii. 24. Cur non etiam in Spiritu sucto? In Apocalypsi Joannis dicitur, sumes creaturas, quæ umquam fuerunt, dixisse: Sedenti in throno, et Agno benedictio, et honor, et gloria, at robur in sæcula sæculorum. Apoc. v. 13. Cur non dictum: Patri, et Filio, et Spiritui sancto: uti hodie in templis camturi solet? » Ita Wolzogenius.

79. Resp. Quum Pater, et Filius, et Spiritus sanctus unum sint, numquam mus, alterve excluditor, ubi de divina substantia est sermo : quæ igitur de Patre, vel Filio dicuntur, exceptis personalibus relationibus, de Spiritu sancto et:am intelligenda sunt. De cognitione Spiritus sancti objecto loco Jeannis siletur, sed eam etiam requiri a formula bantizandi colligitur : quapropter vehementer miratus est Paulus Modam se profiteri discipulos, qui Wrum Sniritus sanctus esset ignorabant. 4 Communionem nostram esse om Spiritu sancto, sicut cum Patre et Pilio, liquet ex Pauli salutatione: "Gratia Domini nostri Jesu Christi. d charitas Dei, et communicatio sancti Spiritus sit cum omnibus vobis. » 3 "Nequaquam socios, et participes creaturarum . » iure optimo animad-Whit Cyrillus Alexandrinus . « rogabat in eos, qui crediderant, sed potius Pricipatione divige nature sanctifiani. » 5 Fideles in Spiritu sancto manere, ipsumque in Ms, veluti in temple, habitace, pluribus probatur testimodis: « Si quis autem Spiritum Christi non habet, hic non est ejus. » 4 80. Obj. 5. « Christus inquit: Nemo novit Filium uisi Pater; et nemo novit Patrem nisi Filius. Matt. xi. 27. Cur vero Patrem et Filium non novit etiam Spiritus sanctus, si est quoque persona supremæ Deitatis?» Ita Wolzogenius.

81. Resp. « Spiritus omnia scrutatur, etiam profunda Dei. » I lgitur divina persona non excluditur, sed creatura quæcumque. Equidem Spiritui sancto passim adsoribitur revelatio tota; quam tamen Filius loco objecto sibi vindicat; non utique ut excludat Spiritum sanctum, vel Patrem.

82. Obj. 6. Crellius in c. xvi. Joan. y. 13. sic ratiocinatur: « Negatur hic Spiritum sanctum loquuturum a semetipso : contra affirmatur, eum quæ audierit loquuturum, et de eo quod Christi sit accepturum.... At Deus ille summus quidquid loquitur, a semetipso loquitur, et ob idipsum verax est quia a semetioso loquitur. Non audit etiam ille, quid loqui debeat. nec legati instar ab alio instruitur. Nil accipit ille a quoquam; immo de suo omnibus largitur. Non glorificavit is Christum, aliquid ah eo accipiende, sed ei danda. Quemodo ergo Spiritus sancius Deus ille summus est? » 8

83. Resp. Processio personarum et

<sup>«</sup> Charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum qui datus est nobis. » § « Quicumque enim Spiritu Dei aguntur, hi sunt filii Dei. » § Quod in Apocalypsi, Dei Patris, et Jesu Christi gloria Apostolo exhibita sit, consonum fuit divino consilio pandendi quæ ærumnas Christi et martyrum secuta sunt præmia; sed nihi detrahit Spiritus sancti majestati et gloriæ, quæ ipsi cum Patre et Filio est communis.

<sup>(1)</sup> Act. xix. 2.

<sup>(2)</sup> Il. Cor. xiii. 43.

<sup>(5)</sup> Liber quod Spiritus sanctus sit Deus, p.331. tem. II. ed. Paris. 4604.

<sup>(4)</sup> Rom. viii. 9.

<sup>(5)</sup> Ibidem. v. 5.

<sup>(6)</sup> Ibidem. viii. 45.

<sup>(7)</sup> I. Cor. ii. 40.

<sup>(8)</sup> Crell. 1. i. S. 3. p. 469. cit. a Petavio 1. 411. de Trinit. c. viii. §. i.

naturæ unitas a Christo apud Joannem indicantur. « Non enim loquitur a se. hoc est, non sine mea et Patris communione. Neque enim divisus ac separatus est Spiritus, sed quæ audit loquitur : audit videlicet per unitatem substantiæ, et per proprietatem scientiæ. » Ita Ambrosius. 4 Sic et Didymus: « Hoc est, non sine me, et Patris arbitrio: quia inseparabilis a mea et Patris est voluntate. Quia non ex se, sed ex Patre et me est. Hoc enim ipsum quod subsistit, et loquitur, a Patre et me illi est. » 2 « Ab illo audiet,» inquit Augustinus, « a quo procedit. Audire illi scire est : scire vero esse. » 5 Fallitur Crellius verba Christi humano sensu interpretans, neglecto divino. quod respiciunt, mysterio. Nihil Spiritui sancto detrahitur, a Patre audiendo, de Filii substantia, quæ et .Patris est, accipiendo: originis enim ordo, non inferior quædam natura, tempore posterior, his indicatur. Ideo autem Christus hæc dixisse censendus est, ut Apostoli intelligerent Spiritum sanctum quæ Christus tradiderat in mentem illis revocaturum, quum eadem revelaret, ex eodem Deitatis fonte derivata. Dolentes de proximo suo recessu Apostolos consolari etianı voluit, Paracletum iis pollicendo, qui ejusdem divinæ majestatis consors est, idemque Deus.

84. Obj. 7. « Ipse Spiritus postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus. » <sup>5</sup> Id de divina persona cogitare nefas est.

85. Resp. Postulare pro nobis dicitur Spiritus sanctus, quia adjuvat infirmitatem nostram, et gemitus excitat, ex intimo corde suspiria ducta. Per parada de enuntiatur, quod de

nobis intelligatur necesse est. 6 Our autem postulare dicatur, Hebræora more significat eum facere ut post lemus: variata enim conjugatione vei bi, significatio transfertur ad actionen quam alius, nobis impellentibus, facit. Ideo de eo prædicatur, uti animadvertit Augustinus, quia « nobis interpellandi et gemendi inspirat affectum. Sicut illud in Evangelio : « Non enim » vos estis qui loquimini, sed Spiritus » Patris vestri qui loquitur in vobis. \*\* Sic et gratias agit Apostolus Deo triumphanti nos in Christo Βριαμβεύοντι ήμας, 8 quod scilicet nobis triumphum agere de hostibus concedat.

86. Obj. 8. Apostolus de Israelitis dicit: « Omnes in Moyse baptizati sunt, in nube et in mari. » • Ergo ex mentione facta Spiritus sancti in præcepto baptizandi, non licet inferre eum esse divinam personam.

87. Resp. Locus non est parallelus. Dixerat Apostolus patres omnes sub nube fuisse, et omnes per mare transiisse, et statim addit: καὶ πάντις ἱν τὰ Μαϋσῖν ἰβαπτίσων ο ἱν τὰ νιφίλὴ καὶ ἱν τὰ Σαλάσση: scilicet monet illam commorationem sub nube et transitum per mare, mysterio non caruisse, sed typum quemdam et imaginem esse Baptismi. Nullo modo nubem et mare cum Moyse conjungit, prout conjungitur Spiritus sanctus cum Patre et Filio in Baptismi formula.

88. Obj. 9. Formula Baptismi nequaquam probat Spiritum sanctum æqualem Patri; nam consueverunt scriptores sacri res, vel personas, omnino dispares inter se conjungere: « Crediderunt Domino, et Moysi servo ejus. » 10 « Nunc commendo vos Deo, et verbo gratiæ ipsius. « 11 « Con-

<sup>(4)</sup> L. de Spiritu S. c. 12.

<sup>(2)</sup> L. ii. de Spiritu S.

<sup>(5)</sup> Tract. 99. in Joan.

<sup>(4)</sup> Vide Petavium I. iii. de Trin. c. viii. §. viii.

<sup>(5)</sup> Rom. viii. 26.

<sup>(6)</sup> Bloomfield in locum.

<sup>(7)</sup> Aug. ep. 105.

<sup>(8)</sup> II. Cor. ii. 44. (9) I. Cor. x. 2.

<sup>(40)</sup> Exod. xiv. 34. (44) Act. xx. 32.

fortamini in Domino, et in potentia virtutis ejus. » <sup>4</sup> Ita Wolkelius.

89. Resp. Quandocumque dispares personas, vel res, conjungi contingit, discrimen innuitur, nisi alias innotescat Sic liquet Movsi credi tamquam Domini famulo: fideles verbo gratiæ divinæ commendari, ut cœlesti semine servato. Deo sint grati: eosque roborari in Domino, divinitus concessis suz potestatis auxiliis. Hæc nullam difficultatem faciunt : sed in errorem necessario induceremur, si Spiritus sanctus Patri non esset æqualis, et nihilominus cum ipso et Filio recenseretur in Baptismi formula, nomine eodem, scilicet auctoritate cadem, nullo facto discrimine.

90. Obj. 10. Hılarius dicit: « Baptizare jussit in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti, id est, in confessione et Auctoris, et Unigeniti, et doni. Auctor unus est ownium . . . et unus Spiritus donum in omnibus. » <sup>2</sup> Præterea eum numquam appellat Deum.

91. Resp. Ipse Hilarius alibi dicit: · Baptizantur autem in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti: ut quorum est una divinitas, sit una largitio; nomenque Trinitatis unus Deus est. » 5 lgitur donum vocat, quia datur nobis ut charitatem in corde diffundat. Nihil obstat quod voce Dei non utatur Hilarius, quum divinitatem Spiritus sancti agnoscat. Sic Patrem alloquitur : · Profunda tua sanctus Spiritus tuus, secundum Apostolum, scrutatur et povit, et interpellator pro me tuus inenarrabilia a me tibi loquitur : et ego naturæ suæ ex te per Unigenitum tuum manantis potentiam creationis nomine non modo eloquar, sed eliam infamabo? Nulia te, nisi res tua 93. Obj. 11. S. Basilius testatur Dionysium Alexandrinum negasse Spiritum sanctum esse Deum; <sup>8</sup> ipseque numquam eum Deum nuncupat, a Gregorio Nazianzeno ideo laudatus. <sup>6</sup>

93. Resp. Fefellit Basilium fama mendax; constat enim ex Dionysii scriptis eum Spiritum sanctum Deum prædicasse: « Non impune, » ait, « feret is, qui adversus benignum Spiritum sanctum blasphemus est; Spiritus autem est Deus. » 7 of yan &3300 άπελεύσεται βλασφιμών κατα τυ φιλανδρώπου πιίυματος τε άχίου, πιλυμα δε i θεός. Basilius Deum certe nuncupavit Spiritum sanctum : « Quibus designantur in Scriptura Pater et Filius esse Deus. eisdem designatur et Spiritus sanctus Deus . . . ex quo patet Trinitatem esse consubstantialem. » 8 « Confitendum est Deum esse Patrem, Deum Filium, Deum Spiritum sanctum; quemadmodum divinæ Scripturæ, et qui sublimiora contemplati sunt, docuerunt. » 9 Cæterum laudat eum Gregorius Nazianzenus, quod, quum Ariani omnem quærerent occasionem turbarum, in concionibus a nuncupando Spiritu sancto Deo abstinuerit, ne lupus gregem invaderet, ipso amoto, vi fraudeve ipsorum.

### CAPUT III.

DE TRIBUS IN DEO PERSONIS.

94. Quum Patrem Deum esse omnes agnoscant, Filium autem et Spiritum

penetrat: nec profandum immensæ majestatis tuæ, peregrinæ, atque alienæ a te virtutis causa metitur. Tuum est quidquid te init: neque alienum a te est, quidquid virtute scrutantis inest. » <sup>6</sup>

<sup>(4)</sup> Ep. vi. 40.

<sup>(2)</sup> De Trinitate I. ii. n. 1.

<sup>(3)</sup> Ad calcem Comm. in Matth.

<sup>(4)</sup> De Trinitate 1. xii. n. 55. (5) Ep. 41.

<sup>(6)</sup> Orat. 20.

<sup>(7)</sup> Resp. ad Prop. Pauli Samos. tom. 1. Bibl. Greec. col. p. 290.

<sup>(8)</sup> L. v. ad Eunomium. (9) Ep. 151.

sanctum Deum quoque esse probaverimus, liquet tres esse personas in uno Deo. Solet hoc mysterium Trinitas vocari, qua voce vulgo trium in una essentia personarum unitas intelligitur: quamvis Petavio placeat eam tres personas designare, quin earum unitatem affirmet. Illud impugnarunt olim Sabelliani, et quotquot personarum in Deo negabant distinctionem, Judaicis inhærentes placitis; cæterique qui Filii et Spiritus sancti divinitatem impugnabant.

# Propositio.

Sunt in una Dei essentia tres personæ a se invicem distinctæ.

95. Probatur 1. ex Scriptura. Christus Apostolos mittens dixit: « Docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti. » 1 Tres plane distinxit; eos tamen unum esse Deum insinuavit. singulari numero « in nomine, » quod auctoritatem in Scripturis designat. 2 Eos esse eumdem Deum in quem credendum sit, quique gratiæ omnis et salutis sit largitor, inde colligitur : qui enim prædicanti crediderit, baptizandus est, et hac ratione filius Deo nascitur, Spiritus sancti opera. « Baptizari in aliquem, » jure animadvertit Rosenmüller, alioquin sibi non constans, « est Baptismo obligari ad ejus cultum religiosum, et professionem religionis ab eo institutæ. » 5 Colendi igitur sunt Pater, et Filius, et Spiritus sanctus, et auctores fidei nostræ agnoscendi, in unitate utique divinæ naturæ; quæ et voce singulari, et nominum conjunctione, et ipsa ritus solemnitate, satis indicatur. Optime igitur Hilarius jam laudatus: « Baptizantur autem in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti, ut quorum est

96. Idem probatur celebri illo Jos nis testimonio, quod authenticum Tertulliano, Cypriano, et posteriorib scriptoribus agnitum ostendemus « Tres sunt qui testimonium dant i cœlo, Pater, Verbum, et Spiritu sanctus : et hi tres unum sunt. » Personarum distinctio manifesto sta tuitur; tres quippe testes dicuntur quod ex comparatione cum aqua, san guine, et Spiritu magis clucescit; uni tas vero naturæ etiam traditur : 🍪 is spies is eise. Quod si hac ex parte de ficiat comparatio, mirum non est; ne enim in rerum natura divinitatis haber potest imago perfecta. Optime tamer ex testimonio cœlitus Christo dato : Patre, Filium suum dilectum prædi cante; a Verbo, qui, promissis stans emisit inde Spiritum sanctum; et : Spiritu sancto, tot sui indicia præ bente, qui tres testes unius sunt na turæ, transit Apostolus ad commemo randum testimonium quod in terra præbetur, quodque unum est, lice testes diversæ sint naturæ. Discrimer autem in recepto Græco textu indica tur : is to iv. In antiquis nonnullis co dicibus deerant omnino voces de trium testium terrenorum unitate Accedunt omnia quæ adduximus Scripturæ testimonia ex quibus Christum Filium Dei, Patri consubstantialem et Spiritum sanctum Deum esse constat.

97. Probatur 2. ex traditione quant Patres testantur. Polycarpus, martyrium subiturus, dixit: « Te glorifico per . . . . dilectum Filium tuum, per quem tibi, una cum ipso, in spiritu sancto, gloria nunc et in sæcula sæculorum, Amen. » Liquet

una Divinitas, sit una largitio, menque Trinitatis unus est Deus.

<sup>(1)</sup> Matt. xxviii. 49.

<sup>(2)</sup> Matt. xviii. 20. συνηγμενοι εις το εμον σνομα

<sup>«</sup> congregati in nomine meo. »

<sup>(3)</sup> In locum.

<sup>(4)</sup> Comment. in Matth., can., 33 et calce libri-

<sup>(5)</sup> I. Joans v. 7.

<sup>(6)</sup> Alias our cum.

Filium et Spiritum sanctum, ex Martyris sententia, cum Patre glorificandum esse in ævum : sunt igitur idem Deus ; nec enim gloria illa quæ Deo tribuitur, posset creaturis esse communis. Smyrnenses qui martyrium Polycarpi ad Ecclesiarum notitiam devenire curarunt, claudunt epistolam eadem fere λίξιληγία : « cum quo (Christo) gloria et honos Deo Patri et sancto Spiritui. » μιθ' ε δίξα το θεο καὶ κατρί, καὶ άγίο κνευματι. Similis formula a comitibus S. Ignatii adhibita est, et a primordiis Ecclesiæ viguisse noscitur, cum varietate mysterio admodum accommodata: « Gloria Patri, et Filio, et Spiritui sancto, » « Gloria Patri per Filium in Spiritu sancto, » vel in unitate Spiritus sancti. »

98. Justinus in Apologia 1ª cultum Christianum sic describit : in magi re bis ישרושה זשר וודוופה יוסד וואשעיפלנים בשלואוקוד вы те йн йите Інте Хрюте, как вы жисиратог ுழ்தும். 4 «In omnibus oblationibus laudamus creatorem omnium, per Filium ejus Jesum Christum, et per Spiritum sanctum. » Hæc sane indicant Filium et Spiritum sanctum in cultu cum Patre consociari. Id jam clarius tradiderat lestimonio jam citato : « Eum et Filium ejus . . . et Spiritum propheticum colimus et adoramus : » iziner re xai ror maj kuru ú ier . . . mreuma п те профитіког отвореда, как проокинице. 2 99. Athenagoras, exposita Christiana

et in unione potentiam, et in ordine distinctionem demonstrant? »

100. S. Irenæus Angelorum ministerio Patrem indigere negat; « ministrat enim ei ad omnia sua progenies et figuratio sua, id est, Filius et Spiritus sanctus, Verbum et Sapientia, quibus serviunt et subjecti sunt omnes Angeli. » 4 Quamvis ministerii vox durius. sonet, liquet apud Irenæum nihil servile indicari, sed personarum relationem: Filium autem et Spiritum sanctum eumdem ac Pater Deum esse, ex eo quod Angeli illis serviant. patet. Creationis et mundi gubernationis participes exhibentur : omnia haud per Angelos facta dicit. « sed per Verbum et Spiritum suum omniafaciens et disponens, et gubernans, et omnibus esse præstans. » 8 « Adest enim ei semper Verbum et Sapientia. Filius et Spiritus, per quos et in quibus omnia libere et sponte fecit, adquos et loquitur, dicens: « Faciamus » hominem ad imaginem et similitudi-» nem nostram. » 6

101. Tertullianus, ad Montanistas delapsus, fidem de Trinitate retinuit, et contra Praxeæ sectam personas confundentem, vindicavit: « Se existimat meram veritatem possidere, dum unicum Deum non alias putat credendum, quam si ipsum eumdemque et Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum dicat: quasi non sic quoque unus sit omnia, dum ex uno omnia, per substantiæ scilicet unitatem; et nihilominus custodiatur œconomiæ sacramentum, quæ unitatem in trinitatem disponit, tres dirigens, Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum: tres autem non statu, sed gradu; nec substantia, sed forma; nec potestate, sed specie: unius autem substantiæ, et unius status, et unius potestatis; quia-

<sup>(</sup>i) Apol. i. n. 67. p. 222. ed. Wirc.

<sup>(2)</sup> Phid. n. 6. p. 126.

<sup>(3)</sup> Leg. pro. Christ. n. 10. p. 126. ed. Wirc.

<sup>(4)</sup> L. iv. c. 47.

<sup>(5)</sup> L. i. c. 49.

<sup>(6)</sup> L. iv. c. 37.

unus Deus, ex quo et gradus isti et formæ et species in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti deputantur. » 4 Sic Apostolicum Præsulem Romanum, mæchiam dimittentem ex potestate Petro tradita, arguit, quod illa Petro tantum, vel saltem spirituali homini, non psychico competat : « secundum enim Petri personam spiritalis potestas ista conveniet, aut Apostolo, aut Prophetæ. Nam et Ecclesia proprie et principaliter ipse est Spiritus, in quo est Trinitas unius divinitatis, Pater, et Filius, et Spiritus sanetus. » 2 « Duos tamen Deos, et duos Dominos numquam ex ore nostro proferimus: non quasi non et Pater Deus. et Filius Deus, et Spiritus sanctus Deus, et Deus unusquisque. » 5

102. Clemens Alexandrinus præclarum Trinitati præbet testimonium: is wir i rur idur Marip. is de xal i rur Shur Aipor , sai to Hreuma to apror ir , sai to adri marraxi. 4 « Unus quidem est universorum Pater: unum est etiam Verbum universorum; et Spiritus sanctus unus, qui et ipse est ubique. » Sub finem operis sic glerificat Trinitatem : « Soli Patri et Filio, Filio et Patri, Pædagogo et Magistro Filio, una cum sancto Spiritu; per omnia uni; in quo omnia; per quem omnia unum; per quem est quod semper est; cujus membra omnes; cujus sunt gloria et secula : qui est undequaque bonus, undequaque pulcher, undequaque sapiens, undequaque justus : cui gloria nunc et in sæcula sæculorum. Amen. » 5

193. Origenes : inite par rot pe tour de senten service mudiputet royalite, ret maripu

za) διο za) αχιο πιομα. « Nos autem qui tres personas esse Patrem , Filium et Spiritum sanctum persuasi sumus. » •

104. Dionysius, Romanæ Ecclesiæ ab anno 259 usque ad annum 269 Episcopus, reprehendit illos, qui, cum Sabellio, personas divinas confundunt, vel, eas e contra separantes, tres Deitates efficiunt: « Etenim necesse est uniri omnium Deo Dei Verbum; et in Deo manere et habitare Spiritum sanctum. Jam vero divinam quoque Trinitatem in unum, velut in caput quoddam et summam, omnipotentem Deum universorum dico, colligi et coalescere, prorsus est necesse. <sup>1</sup>

105. « Non igitur dividenda est in tres Deitates admirabilis et divina unitas, neque sub nomine creationis minuenda est dignitas, et immensa Domini majestas; sed credendum est in Deum Patrem omnipotentem, et Christum Jesum Filium ipsius, et in Spiritum sanctum; uniri autem universorum Deo Verbum: « Ego enim, » inquit, « et Pater unum sumus; » « et » ego in Patre, et Pater in me. » Ita enim et divina Trinitas, simulque sancta prædicatio Monarchiæ conservari possint. » 8

106. Dionysius Alexandrinus dicinvisibilem et imminutam Trinitalem in unitatem colligi: ετω μὶν ἐμῶν τὰν τριαδα την Μονάδα πλατύνομω ἀδιαίρεω, καὶ των τριάδα πάλιν ἀμείωτω εἰσ εω Μωνδία συγκοφαλαιώμεδω. ο α Sic quidem nos indivisibilem Unitatem in Trinitalem dilatamus, et Trinitatem iterum, que imminui nequit, in Unitatem contrahimus. »

107. S. Gregorius Thaumaturgus, in

<sup>(1)</sup> Adv. Prazeam c. 2.

<sup>14)</sup> De Pudicitia c. 21.

<sup>(</sup>a) L. sev. Praxeam c. 45. supra vit.

<sup>(4)</sup> Pædagog. l. i. c. 6.

<sup>(5)</sup> Pædagogi 1 iii. sub finem. Græcum textum omittimus, sicut et alias sæpe, ne legentibus nimis graves simus.

<sup>(6)</sup> Tom. 2. in Joan. p. 56. cit. a Huetio.

<sup>(?)</sup> April Athan. de decretis Syn. Nic. tom<sup>A</sup>. ip. 1978.

<sup>(8)</sup> Apud Athanas. ibid.

<sup>(9)</sup> Apud Athanas. t. 4. pag. 262. Montfaucon. t. 1. p. 1. p. 253.

sabri fidei confessione quæ divinitus idia fertur, singularum personarum itatem prædicat, unitatem vero estim: « Trinitas perfecta quæ gloria æternitate, ac regno atque imperio a dividitur, neque abalienatur. Non ur creatum quid', aut servum in initate: neque superinductitium allide et adventitium, quasi prius non stens, posterius vero adveniens. Non podefait umquam Fllius Patri, neque lo Spiritus; sed immutabilis et intiabilis eadem semper manet Trinii. » i à aver rpièr kii. 1

108. His domesticis fidei vetustæ tibus alienum addere liceat. Extat dogus Philopatris dictus, qui Luciano i anno 170 floruit, aut alteri scriptori zevo, a plerisque, a nonnemine aumi prioris ætatis tribuitur; in quo ristianorum fides, dum irridetur. penitur. Triphon, Christiani persom sustinensi Catechumeno ex Ethni-I querenti que nomine sibi in postem jurandum, respondet : i Juifora ., priyar, Spicherer, spariera, vièr-murpèr, lema in marpir inmegerofactor, it in troier. dif iror roim. radra rouge fira, ror bi i two : « Deum alte regnantem, agnum, immortalem, coelestem, Patris, Spiritum ex Patre voedentem:, unum ex tribus, et was tria. Hasc tu Jovem puta. oc existima Deum. » 2 Ethnicus post Apa regerit : ion ista ri xiyers ir rpia, is; « Non intelligo quid dicas; mm tria, tria unum? » Filius et Spitue, ex sententia Christianorum, extibentur, omnibus summi uminis perfectionibus præditi, et Fem cum Patre.

Objectiones diluuntur.

\*\*OS. Obj. 1'. Infirmum est argumen-\*\* oz baptismi formula desumptum: \*\*In Dominus et Gedeon, Dominus et

Moyses, in Scripturis conjunguntur, quin pares sint: nimis autem puerile est ex singulari numero « in nomine » unius naturæ divinæ desumere argumentum. Nihil quidem aliud Christus ea loquendi ratione innuit, quam ut Christiani, ea religione obstringantur quæ Deum Patrem agnoscat, Jesum Messiam, et Spiritum sanctum, vim soilicet divinam.

110. Resp. Loca non sunt parallela. « Domino et Gedeoni, » « Gladius Domini et Gedeonis, » 5 conclamarunt milites, ducem suum appellantes, dum divinum implorarent auxilium, et spem quam fovebant manifestarent. Sie crediderunt Israelitæ Domino, et Moysi servo ejus; per quem scilicet divina eis innotuerunt mandata. In adjunctis verbis et orationis serie invenitur discriminis ratio; quum Pater, et Filius, et Spiritus sanctus una censeantur, nullo disparis naturæ dato indicio. Vis argumenti ex singulari numero non pendet : desumitur enim præcipue ex invocatione trium personarum, tamquam gratiæ et salutis auctorum. Cæterum spernendum non est argumentum inde etiam petitum: guum nomen auctoritatem apud sacros scriptores passim significet, et S. Paulus simili argumento ex promissione facta Abrahæ, et semini ejus, uti non sit dedignatus. Rationalistarum antem explicatio arbitrio conficta est, repugnante obvio verborum sensu, et usu loquendi, quem ex traditione vetustissima, et Patrum scriptis colligere est. Equidem absonum est verbu Christi ita interpretari, ut jussisse censeatur baptizare auctoritate Dei, et Messiæ, et vis cujusdam divinæ.

111. Obj. 2. Verba Christi pleonasmum continent Mattheo familiarem, baptizari scilicet in rò voua « in no-

<sup>1)</sup> Vide oper. Greg. Thaum. p. 1. edit. Paris.

<sup>(3)</sup> Jud. vii. 18. 29.

<sup>(4)</sup> Rosenmüller in locum.

men, » idem est ac baptizari in Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum: sicut dicitur quis in nomine prophetæ, justi, vel discipuli aliquem recipere, quando prophetam, justum, discipulum, propter dotes has domo excipit. Israelitæ in Moysen is rir Maugur baptizati ab Apostolo dicuntur, quia legem et cultum ab eo præscriptum amplecti debuerunt, divina protectione in mari, et sub nube dignati. Ergo discipuli baptizandi erant in Patrem. Filium, et Spiritum sanctum, quia legem et cultum, quem Filius, tamquam Patris legatus, præscripsit, amplecti debuerunt, Spiritus sancti dono remunerandi. Non dissentit Hilarius qui dicit Christum « baptizare jussisse in confessione Auctoris, et Unigeniti, et Doni. » 2

112. Resp. Usus est optima legum interpres: constat vero a vetustissimis temporibus baptismum conferri consuevisse ipsis Christi verbis : « In nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti, » trium personarum auctoritate et invocatione, quæ etiam trina immersione significabatur. 5 Equidem apud Matthæum constat in præpositionem cum accusativi casus nomine pro « cum dativi, quod ex latiori acceptione præpositionis Hebraicæ contingere suspicamur, nonnumquam usurpari. Sic Christus ne juremus temere vetans exhibetur, μλτι έτ τῶ ἐυρανῶ . . μάτε έν τη γη . . μάτε έις Ίεροσολυμα. 4 Alio loco refert Christum congregatis is ri ipòr oropa in nomine suo se adfuturum promisisse; <sup>8</sup> quod manifesto de iis qui ejus auctoritate conveniunt, eumque invocant, intelligendum est. Tertullianus, juxta pristinam versionem Latinam, quæ idiotismum exemplaris Græci servabat, accusativi casus vo-

ces legit; « Ite, inquit, docete nationes, tinguentes eas in nomen Patris. et Filii, et Spiritus sancti, » 6 attamen personarum discrimen significari singulis vocibus, et baptismi ritu, persuasum habuit : « novissime mandans ut tinguerent in Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum, non in unum. Nam nec semel, sed ter, ad singula nomina in personas singulas tinguimur. » 7 Quod autem ex Hilario objicitur, longe alienum est ab Unitariorum et Rationalistarum commentationibus; nam ejus recitavimus verba, quibus unam Patris, et Filii, et Spiritus sancti divinitatem et largitionem celebrat. Quod donum vocet Spiritum sanctum, gratiam quam largitur spectat, nec aliquid eius, vel trium personarum supremæ majestati detrahit. Frustra igitur conantur Rationalistæ verborum illorum vim infirmare. Demus equidem pleonasmum ibi reperiri : nonne constat, ipsis etiam judicibus, in Patrem, Filium, et Spiritum sanctum nos baptizari, ita ut legem et cultum eorum amplectamur? Israelitæ in Moysen baptizati dicuntur, qui quum famulum et ministrum Dei se exhiberet, oportebat legem quam a Deo acceperat servare, et ritus quos Deus per ipsum præscripsit peragere. Igitur Christo magistro oportebit Deum Patrem agnoscere, cum quo unum est, et Spiritum sanctum, alium Paraclitum, doctorem omnis veritatis.

113. Obj. 3. Baptizandi forma præscripta potest illustrari baptismo Christi, qui utique non est baptizatus, tribus invocatis personis, sed Patris auctoritate, qui eum Filium esse, Messiam scilicet, voce cordi ejus insonante, testatus est, 8 Spiritu sancto, instar columbæ, delabente, vi quadam

<sup>(4)</sup> Matt. x. 44. 42

<sup>(2)</sup> L. ii. de Trinitate n. 1.

<sup>(3)</sup> Justinus M. Apol. i. n. 61.

<sup>(4)</sup> Vide Bloomfield in Act. xix. 3. et Matt. v. 34.

<sup>(8)</sup> Matt. xviii. 20.

<sup>(6)</sup> De Baptismo c. xiii.

<sup>(7)</sup> Adversus Praxeam c. xxvi.

<sup>(8)</sup> Non veretur Furnesius vocem colitas

divina in ejus animam immissa. Hæc Christi inauguratio velo quodam myhico obtecta exhibetur. Haud absimili atione quilibet Dei Patris auctoritate aptizatur, filiusque agnoscitur Dei, lum ipse Messiam confitetur, et vim a se divinam experitur.

114. Resp. Scripturis illudunt qui sic larissima earum testimonia detoruent Rationalistæ. Equidem non noimus aliquam verborum formam a oanne, dum Christum baptizaret. dhibitam: illustre tamen trium in Deo ersonarum testimonium ea occasione st datum : vox enim cœlitus emissa idita est, qua Pater testatus est hristum esse Filium ejus dilectum; : Spiritus sanctus, cum donorum coia, in eum delapsus est, columbæ mbolum intuentibus objiciens. Quod item audeat Furnesius vocem illam plicare de quadam intima Christi mscientia, qua sibi videbatur eam te sonantem audire, detorquendi ripturas libidinem prodit. Profecto atthæus et Lucas ipsa verba referunt mquam audita, non mente Jesu tanmmodo concepta. Nihil est insuper and indicet Spiritum sanctum vim lamdam divinam illic designare : sed stimonium Joannis probat ipsum piritum sanctum corporali specie tamlam columbæ apparuisse. Igitur finmt somniantque qui mythos quærunt simplici rerum gestarum narratione. 115. Obj. 4. Ea ratione tres testes elestes unum prædicantur in versilo Joanni tributo, quo tres testes rrestres unum sunt : sed hæc unitas testimonii, haud naturæ.

116. Resp. Non sic instituitur a Jo-

anne comparatio : sed quum de Christo veniente per aquam et sanguinem locutus fuisset, et de Spiritus testimonio, ad cœlestes testes mentem elevavit, eosque simpliciter et absolute declaravit unum. Aquam, sanguinem, et Spiritum testium habere rationem in terris deinde subjunxit, auos in unum convenire testimonium animadvertit : is to is is . Hæc verba deesse in vetustis codicibus non est observatione indignum, licet, si retineantur, nihil detrahant vi textus præcedentis : vera enim et absoluta testium cœlestium unitas occasionem idoneam præbuit sermoni de testium terrestrium minus stricta unitate; comparationes quippe non accuratam singulis in rebus exigunt consonantiam.

447. Obj. 5. In Scripturis, quoties de Filio et Spiritu sancto una cum Patre fit mentio, huic nomen Dei simpliciter datur, aliis non ita: « Gratia Domini nostri Jesu Christi, et charitas Dei, et communicatio sancti Spiritus sit cum omnibus vobis. Amen. » ¹ Inde colligere est Apostolum optare ut fideles Christo sint accepti, a Deo amentur, ipsum diligentes, et ut participes fiant cœlestis doni, quod sanctus Spiritus non inepte dicitur.

118. Resp. Quod nomen Dei Patri plerumque tribuatur congruum est, quia fons est et principium aliarum personarum; quuni autem Dominus noster nuncupetur Christus, et gratiæ largitor agnoscatur, divinitas ejus manifesto declaratur. Communicatio sancti Spiritus fit quidem dona sua impertiendo, quibus ornatur anima, et efficitur templum Dei, quia in ea

n prorsus negare, et ad fervidam Jesu mentem neferre. In exemplum adducit vocem quam cator quidam visus est sibi audire eum ad nitentiam invitantem. Ex fabella illustration mutuatus est audax nimis Filii Dei irrisor:

took up the other day a tract which had been own in at my door, and which related the

experience of an individual in whom a deep sense of sin had been awakened. In his distress he states that he heard a voice saying to him, Repent of thy sins, and thou shalt be forgiven. » Jesus and his Biographers p. ii. ch. iii. p. 165.

<sup>(4)</sup> II. Cor. xiii. 43.

habitat Spiritus Dei. Hæc divinam ejus naturam ostendunt.

119. Obj. 6. Numquam consuevit Ecclesia vetustis temporibus preces ad Filium vel Spiritum sanctum dirigere: imo jussit Concilium Carthaginense III. « Ut cum ad altare assistitur, semper ad Patrem dirigatur oratio. » <sup>4</sup> Ipsa doxologia Patris præstantiam, et singularem majestatem prædicabat: « Gloria Patri, per Filium in Spiritu sancto. »

120. Resp. Ecclesiæ consuetudo Patrem præsertim in precibus solemnibus appellandi, apte indicabat ipsum esse fontem divinitatis, primam scilicet Trinitatis personam cuius honor totam respicit Trinitatem, uti animadvertit S. Fulgentius, in canonem Africanum scribens: « Dum ad solius Patris personam sermo dirigitur, bene credentis fide tota Trinitas honoratur: et quum ad Patrem litantis destinatur intentio. sacrificii munus omni Trinitati uno eodemque offertur litantis officio. » 2 Ex contextu quidem canonis patet Concilio propositum esse præcavere. ne singulorum arbitrio preces solemnes Ecclesiæ immutarentur, vel novæ inducerentur formulæ; mox enim præcedunt hæc verba : « Ut nemo in precibus vel Patrem pro Filio, vel Filium pro Patre nominet. » In doxologia honor ejus item servatus est, et gloria illi tributa per Filium, utpote secundam personam, et mediatorem Dei et hominum. In Spiritu sancto gloria data est, quia Pater et Filius in illo conjunguntur, intima dilectione, et naturæ, quæ tribus est communis, unitate. Cæterum formula illa varietates admisit, quæ tamen idem sonabat: nonnusquam enim dicebatur: « Gloria Patri, et Filio, cum Spiritu sancto: » quam « formam ac

regulam a presbyteris, qui ante insum vixerunt, acceptam » ipse adhibut Dionysius Alexandrinus. 4 Alias dicebatur : « Gloria Patri, et Filio, el Spiritui sancto: »qui usus iam invaluit. 121. Obj. 7. « Tam impenetrabile ac imperceptibile, imo rationi empi contrarium mysterium . . . merito deberet tam glare et expresse in sacris litteris contineri, ut ad id efferendum et declarandum nullis aliis vooi bus ac phrasibus, quam quibus is ipsa Sacra Scriptura expressit. opus esset. » Wolzogenius. <sup>8</sup> Similia es Wegscheider Perroneus descripsit qui optime animadvertit Rationalista Sociaianorum objectiones, apparat quedam eruditionis, veluti movas un gere.

122. Resp. Clare guidem mysteries hoc proponi debuit; sed scripto, w voce præcenum, pro Dei revelent arbitrio. Profecto Scriptura tres persa nas in baptismi formula comiungend. unica omnium invocatione, unamin testatem et auctoritatem omnium tendit; et Patrem, et Filium mun. esse declarat; et tres testes in code Patrem, Verbum, et Spiritum, una quoque esse. Ideo dici potest dogra in sacris litteris ita contineni, ut al I verbis opus non sit, ad illud enm. tiandum. Cæterum ob argutias hærs ticorum, qui ipsas Scripturas ad sus perditionem detorquent, formulæ fic explicatius dogma enuntiant ne ve borum ambagibus enum virus ham tici celent. Falluntur autem qui putat Scripturas Novi Testamenti ideo exartas ut dogmata omnia innotespersus verbis quam maxime perspicais per posita; nam res gestas potius ex bent, dogmataque nonnulla, velex occasione et obiter plerumque. quidem divini consilii visum est.

<sup>(4)</sup> C. xxiii. apud Labbe tom. ii. col. 1170.

<sup>(2)</sup> Ad Monim. I. iii. c. v.

<sup>(3)</sup> Ibidem.

<sup>(4)</sup> Sub finem Apologiæ suæ.

<sup>(5)</sup> Declaratio duarum contrariarum sent

in Ethnicorum manus forte aliqua delapsis, mysteria altissima forent irrisui. Satis igitur indicantur ut prædicationi et fidei Ecclesiæ ferant testimonium; sed profundus quem celant sensus non patet omnibus.

133. Obj. 8. Plures Trinitatis defensores fasai sunt eam nonnisi ratiocisando inferri ex Scriptura.

124. Resp. Inse Wolzogenius satis habet « ut per legitimam ratiocinationem et consequentias ex ea eliciatur. » Cæterum licet haud tot verbis in Scriptura mysterium proponatur, Pater dicitur Deus, Filius Deus, Spiritus sanctus Deus, et unicuique personæ perfectiones divinæ tribuuntur, et unus Deus alte prædicatur. Quum alioquin Pater a Filio, Filius, et Pater a Spiritu sancto distinguantur, perspicuum fit Patrem, Filium, et Spiritum sanctum, licet inter se distinctos, eumdem esse Deum, et proinde tres esse in una Dei essentia personas. Accedit publica et solemnis Ecclesiæ Prædicatio, fides, et cultus, divinæ revelationis documenta indubia.

125. Obj. 9. Adeo sunt discordes Trinitatis vindices in discrimine inter essentiam et personam definiendo, et ipso dogmate explicando, ut pateat nec ipsos nosse quid de ea credendum sit.

126. Resp. Constans est omnium Catholicorum doctrina et fides, tres in Deo personas a se invicem distingui, sed eamdem numero habere substantiam. Dogma non pendet a vocibus Quibus doctores scholastici notiones aliquas definiunt: nec est qui valeat tantum arcanum accurate intellectu complecti. Quod si protestantici quidam Trinitatis vindices in ipsis notionibus discordes videantur, eorum sententiæ nihil possunt publicæ et notissimæ fidei Ecclesiæ præjudicare.

Omnes ea docente novimus quid credendum sit, quamvis nemo majestatis supremæ abyssum scrutari possit.

127. Obj. 10. Distinctio inter essentiam et personam gratis fingitur: nam persona nihil est, sed substantia intelligens persona dicitur. Igitur tres personæ in una essentia absurdum quid præseferunt.

128. Resp. Persona guidem non est aliquid essentiæ additum, sed insa essentia intelligens quæ subsistit : attamen ex eo quod triplex sit ratio subsistendi, essentiæ unitas non tollitur, nec subsistentia vacuum fit nomen. Fatemur alioquin unicuique essentiæ naturali unicam esse subsistentiam: sed quum, Deo ipso docente, noverimus eum Patrem esse, et Filium, et Spiritum sanctum, unum tamen, unam scilicet essentiam divinam; tres subsistentias, seu triplicem subsistendi modum necessario agnoscimus: nec mirum naturam divinam omne in rerum natura longe excedere.

129. Obj. 11. Si subsistentiæ plures essentiæ divinæ trihuantur, nulla erit ratio qua earum numerus certo definiatur. 3

130. Resp. Dei revelatio est unica et sufficiens ratio qua subsistentias divinas definiamus. De ipsius natura nil nisi eo docente nosse gloriamur.

131. Obj. 12. Subsistentia modus tantum est, non res aliqua: modum autem in Deo cogitare est nefas.

132. Resp. Modus, quo sensu vulgo intelligitur, accidens quoddam sonat, formam scilicet mutationi obnoxiam: sed modus subsistendi ad essentiam divinam refertur, adeo ut hæc necessario subsistat in Patre, et Filio, et Spiritu sancto. Accurate et profunde Augustinus: « In Deo autem nihil quidem secundum accidens dicitur, quia nihil in eo mutabile est: nec tamen

omne quod dicitur, secundum substantiam dicitur. Dicitur enim ad aliquid, sicut Pater ad Filium, et Filius ad Patrom, quod non est accidens: quia et ille semper Filius, et non ita semper quasi ex quo natus est Filius, ut ex eo quod numquam desinat esse Filius, pater non desinat esse Pater; sed ex eo quod semper natus est Filius, nec coepit umquam esse Filius. Quod si aliquando esse coepisset, aut aliquando esse desineret Filius, secundum accidens diceretur. »

153. Obj. 15. De distinctione inter naturam et subsistentiam silet Scriptura, quæ nec explicat relationes Patris, et Filii, et Spiritus sancti; quas tamen adeo enucleate evolvunt Theologi, na dogma de Deo trino undequaque tueantur.

434. Resp. Patrem, Filium, et Spiritum sanctum, unum Deum Scripturze przedicant, plurimaque tradunt quze ad relationes personarum pertinent: his innixi, certissimisque divinze traditionis documentis, Theologi dogma tuentur. Non est autem exigendum, ut distinctiones quas adhibent, ad subtiles hæreticorum argumentationes diluendas, ipsis verbis in Scripturis enuntientur.

135. Obj. 14. Ex dogmate Trinitatis, prout a Catholicis tenetur, sequitur personarum mutua immanentia, \*\*19.22-p=5; a Græcis, circumincessio a Latinis dicta: hæc vero absurdis scatet; nec quid hujusmodi a Christo traditum, qui Patrem in se, et se in Patre esse affirmans, nil aliud insinuavit quam arctam et strictam voluntatis et amoris conjunctionem: quomodo discipulos secum conjungi voluit « sicut tu Pater in me, et ego in te, ut et ipsi in nobis unum sint. » 2

136, Resp. Nihil absurdi in co quod

137. Obj. 15. Deus essentialis et pe sonalis inducitur predigiosa quada distinctione, ut dogma Trisitatis à colume sit. Sic nomen Deus de un quaque persona sejunctim praedicatu personaliter, uti aiunt; simplisit vero designat essentiam divinam au totam Trinitatem.

138. Resp. Non repugnat ut Devocetur diversa ratione, prout 1 subsistentias divinas, vel maturam 4

Pater in Filio, Filius in Patre, et Spi ritus sanctus in utroque sit., ineffaha quodam nexu, et substantiæ unitat. Profecto non semel, nec obiter, ac magna cum vi , id affirmavit Christias quum enim se et Patrem unum eas affirmasset, fidem operibus postulavit « Si mihi non vultis credere, aperibu credite, ut cognoscatis, et credati quia Pater in me est, et ego in Pa tre. » 5 Hæc ad unitatem naturæ re ferri liquet. Postulanti Philippo ut Pate illis ostenderetur, a dicit ei lesus : Tanta tempore vobiscum sum: et man cogne vistis me? Philippe, qui ridet me, vid€ et Patrem. Quomodo tu dicis : Ostenda nobis Patrem? Non creditis quia egg in Patre, et Pater in me est? Verb≤ quae ego lequor vobis, a meipso no loguor. Pater autem in me manens ipse facit opera. Non creditis quia eg in Patre, et Pater in me est? » 4 No qualibet amoris et voluntatis conjun ctio sufficit, ut quis censeri possit Ps trem videre, Filio viso; sed una utrin que natura facit, ut alter in alter sit, ideoque videatur, quatenus in to ris licet. Longe superat unitas ha illam quam Christus Apostolis appr catur, quæ quum prius non extiteri ad naturam referri nequit, sed a gratize donum, quo corda affectu col junguntur: nec mirum hanc exempla suo longe inferiorem esse.

<sup>(4)</sup> L. v. de Trin. c. v. n. 6.

<sup>(2)</sup> Joan. xvii. 21. Vide Wolzogen. Decl. c. vi.

<sup>(5)</sup> Joan. x. 38.

<sup>(4)</sup> Ibid. xiv. 9.

<sup>(5)</sup> Wolzogen. Decl. c. viii.

spicit. Simpliciter quidem persene de- tem Beum audierunt, vel revelationis signat divissam naturam, que utique facti sunt participes, nequaquem de est tota Trinitas : sed Deus Pater designat camdem naturam speciali sub respectu, quaterus subsistit fons 10tien divinitatis. Nihil bic prodigii, a que ratio divinitus illustrata abhorret; sed altissimum mysterium, quot naturam creatæ omni præstantem designat.

439. Obj. 48. Per annos saltem quatuor millia Deus unicus celebatur. quin de tribus in eo personis quis cogitaret. Aliesne nobis colendus erit Deus?

140. Resp. Idem Beus nobis et omnibus, quotquot spiritu et veritate coluerant, per omnia retro sæcula. Eum unum adorarunt, rejectis falsis diis, et ejus naturam omni cogitatu humano superiorem agnoverunt. Non eos penitus latuit plures in Deo esse personas, quum plurima hujus dogmatis indicia in veteribus Scripturis reperiantur. Cæterum quod hæc veritas mon omnibus fuerit proposita ea claritate qua Christus cam revelavit. Ostendit divince Sapientice ceconomiam illi hominum setati et conditioni accommedatam; sed idem est Deus, licet tlarius cognitus, ipso Filio ejus unigenito, crafi est in sinu Patris, enarrante. 141 Obj. 17. Quæ de Dee unico in

Scripturis dicuntur, non potuerunt ab 18 at quos directa sunt intelligi nisi obvio sensu, de Ente omnino singulari. De distinctione Ens inter et personam, quae posteriori aetate inducta ात्र, ne cogitare quidem potuerunt. » । 142. Resp. Obvio sane sensu accipienda sunt quæ de Dei unitate dicuntur: sed simul necessario cogitandun eum omnem aciem mentis effugere, et infinite intervalle res omnes

creatas superare. Qui primi revelan-

eo sicut de rebus creatis cogitarunt, sed arcanum divince essentice tuto animi obseguio colverunt. Distinctio inter essentiam et personam, quod ad voces attinet, est posterior; sed Pater, Filius, et Spiritus sanctus, in unitate naturæ divinæ colebantur, saltem ex quo tempore Christus iis invocatis baptismum perfici jussit. Non igitur tres personæ in uno Deo coli cueperunt, quando voces definitæ sunt, et usu Ecclesiæ sancitæ, ut hæreticorum argutiis obviem iretur.

143. Obj. 18. « Trinitatis degma ad hanc formulam revocare licet: Deus Pater ut Spiritum sanctum sese per Jesum Christum hominibus manifestavit. » Ita Wegscheider. 2

144. Resp. Bogma divinum non est humano arbitrio immutandum, sed toto mentis obseguio recipiendum. Profecto Deus Pater non se ut Spiritum sanctum revelavit: nam Spiritus sanctus a Patre procedit, et Filio regante mittitur, ut discipulos consoletur, et edoceat. Ouæ coacervat Wegscheider testimonia de Deo unico, summo, adorando, nil obstant; nam trium personarum mysterium proponitur, salva unitate divinæ naturæ. Ovod autem ipse Jesus Deum coluerit, seque a Patre legatum coque minorem etiam professus fuerit, alias explicuimus, ad humanam referentes naturam pleraque quæ objici a Socinianis consueverunt.

145. Obj. 19. Persona, nisi sit vanum mentis figmentum, est aliqua perfectio, vel aliqua perfectione constituitur : et quidem distinguitor a divina natura; secus, quum natura sit communis, unaquæque persona alias includeret, et tolleretur omnis personarum distinctio. Attamen nulla esse

<sup>(1)</sup> Channing's Ordination Sermon.

potest perfectio a divina natura distincta, hæc enim necessario omnem complectitur perfectionem. Ergo persona, vel personalis relatio in divinis est purum putum figmentum.

146. Resp. Personalis relatio est quidem perfectio, sed relativa, non absoluta, et a natura divina virtualiter, uti dicunt Scholastici, non re distinguitur. Hæc necessario habet omnem perfectionem absolutam, imo et relativam, non ita tamen ut relatio tollatur, quæ personas inter se distinguit, quamvis unaquæque totam et eamdem naturam divinam habeat. Relatio illa personalis non novam includit perfectionem, a natura distinctam, sed est respectus personarum ad se invicem: Patris relatio ad Filium non potior est perfectio quam Filii ad Patrem, sed alia aliam necessario excludit, quamvis quidquid absolutæ perfectionis in tribus personis sit, iis sit commune; communis quippe est natura, quæ omnis est perfectio. Non igitur mentis est figmentum personalis illa relatio, quam, Deo docente, certo novimus.

147. Obj. 20. Illud certissimum rationis principium: quæ sunt eadem uni tertio sunt eadem inter se, adversatur manifesto Trinitatis doctrinæ: « Tres illæ personæ divinæ realiter inter se distinctæ, realiter sunt idem uni cuipiam rei, nempe essentiæ divinæ. Ergo personæ illæ tres realiter inter se distinctæ, inter se realiter sunt eædem.» 1

148. Resp. Nullatenus adversatur: nam personæ divinæ in una essentia conveniunt, et unaquæque idem est Deus. Relatio personalis in comparationem non venit: est enim specialis subsistendi ratio, ideoque quamvis quælibet persona habeat totam divinam essentiam, non tamen est alia persona; ipsa quippe relatio distin-

ctionem constituit. Cæterum si quid obscurum, et cum rationis principiis vix conciliandum, in dogmate hoc videatur, de divinis arcanis, et de essentia divina præsertim, non est humano modulo judicandum. Pulchre Cyrillus Alexandrinus dicit: « Si nihil inter nos et Deum est discriminis, divina nostris metiamur. » <sup>2</sup>

149. Obj. 21. Trinitatis nomen in Scripturis non reperitur, nec in scriptis Patrum, Apostolicorum qui dicuntur, nec aliorum qui eos proxime secuti sunt: quod argumento est ipsum dogma Apostolis, et Patribus duorum priorum sæculorum ignotum fuisse; vox enim primum occurrit apud Theophilum Antiochenum tertii sæculi scriptorem.

150. Resp. De voce haud agitur, sed de mysterio trium in uno Deo personarum, quod in Scripturis reperiri liquet ex baptizandi formula, et ex celebri versiculo epistolæ Joannis, ut interim de innumeris testimoniis quæ Filium et Spiritum sanctum speciatim respiciunt sileamus. Apostolici Patres trium personarum mentionem certe fecerunt. S. Ignatius M. ad Magnesianos scribens, ait : « Studete igitur ut conformemini in dogmatibus Domini et Apostolorum . . . in Filio, et Patre, et Spiritu. » <sup>8</sup> Hermas Filium et Spiritum sanctum commemoravit, huncque in similitudine sub Filii imagine intimum Patris consiliarium, & corporis quod Filius assumpsit conditorem exhibuit. 4 Illustria etiam in Ignatii et Polycarpi martyrio data sunt fidei de tribus in uno Deo personis testimonia. Hæc quum præsto sint documenta, constat dogma Trinitatis agnitum fuisse a rei christianæ initio. Vocem non videtur Theophilus invenisse, qua utitur potius tamquam re-

<sup>(4)</sup> Crellius I. ii. sect. i. c. 3. p. 547. cit. et refutatus a Petavio de Trinitate I. iii. c. ix. §. xiv.

<sup>(2)</sup> L. xi. in Joannem. (3)LC. xiii.

<sup>(4)</sup> L. iii. simil. ix. c. xii. xiii.

cepta et usu jam trita : animadvertit scilicet tres dies quæ præcesserunt luminarium creationi, imagines esse Trinitatis, Dei, ejus Vorbi, ejusque sepientiæ, qua voce designabant veters nonnulli sanctum Spiritum : russe inn res repaires, ru deu, aus ru depu korû, se rus repaires àven. 4

151. Obi. 22. Si dogma trium permarum in uno Deo fuisset ab initio ei christianæ in Ecclesia celebre . mulas fuisset locus concertationibus de ivina Christi natura : negantes enim latim damnati essent, utpote qui num fidei fundamentum, notissimum mnibus mysterium, evertebant. Attaen de en vehementer disputatum ovimus : nec ausi sunt Patres Nicæni liquid de Spiritus sancti divina natui, quam pariter negabant Ariani. scernere. Ergo nonnisi paulatim doma illud invectum est. Niccenis Filium eum prædicantibus, Constantinopolasi Concilii Episcopis Spiritum sanum ee dignantibus honore.

132. Resp. Fuit guidem emni tempere. ) ipsis rei christiana exordiis, celetin Ecclesia trium personarum in 10 Dec mysterium : ideoque damna-8 est Arius statim ac illud violare 1908 est , Filii supremæ majestati grahendo. Cesterum guum variis arbus celaret vel commendaret errom, plures a fidei simplicitate abduxit. 10d de Spiritu sancto nibil decreven Nicæni Patres, contigit, quia de lio tota erat concertatio; nec misi diter, et per consequentiam, Spirisancti divinitas impugnata est. em impræsentiarum contigit : Unitii enim contra Filium præsertim gnant.adeo ut tota controversia eum spicere videatur. Non igitur mirum canos Patres nihil Symbolo de Spiu sancto adjecisse, quum ad darandum præcipuum errorem toti esit intenti. Cæterum insignia lauda-

cepta et usu jam trita : animadvertit vimus testimonia fidei primævæ, quæ scilicet tres dies quæ præcesserunt ostendunt vana esse de dogmatis proluminarium creationi, imagines esse gressu figmenta.

453. Obj. 23. Unaquæque persona divina dicitur a Theologis propriam habere voluntatem, propriisque fungi muneribus. Pater mittit Filium, nec ipse mittitur Filius mediator est, carne assumpta, quin Pater, vel Spiritus sanctus fiat homo. Hæc entia distincta plane denotant.

154. Resp. Uniquique personæ quædam tribuuntur relatione personali innixa: sed omnes actiones quæ ad extra dicuntur, scilicet quæ res creatas respiciunt, sunt iis communes. S. Cyrillus Alexandrinus ad rem ait: « Definientes, quia una Deitas est, ideo omne consilium et operationem. quamvis uni personæ accommodetur, æqualiter tamen toti (ut sic dicam) Trinitati necessario tribui. Non enim divisim operatur natura divina, quamvis propria unaquaque Trinitatis persona subsistere vere oredatur. » 2 Ouum personalis relatio vera sit, de maquaque persona rite affirmentur quæ ca innituntur. Filius a Patre procedit. et ideo ab eo mitti dicitur, ut priginis relatio una cum assumptione humana naturæ indicetur. Pater autem neguaquam mittitur, quum a nemine procedat, et humanam naturam non assumpserit. Quod autem Filius assumpserit carnem, Patre vel Spiritu sancto eam non assumente, contigit quia conjunctio facta non est in natura divina , sed in Filii persona. Ita rem se habere ex divina Scriptura novimus. quæ Verbum carnem factum docet, quin de Patre aut Spiritu sancto id alicubi affirmetar. Si hæc mens humana vix percipiat, non ideo de iis quæ revelavit Deus dubitandum est.

155. Obj. 24. Purus putes Platonismus est illud Trinitatis mysterium, quod liquet ex eo quod ejus vindices

fateantur et contendant Platonem Trinitatem docuisse. 4

156. Resp. Immane est discrimen inter Platonis, et Platonicorum triadem, et mysterium christianum, uti colligere est ex insis scriptis in quibus conati sunt quidam, zelum habentes, sed non secundum scientiam. Trinitatem a Platone agnitam ostendere: το αγαθον, rous seu λογος, et ψυχη κοσμου apud philosophum occurrunt, sed longe alia vis tribuitar vocibus his. ac tribus quas colimus divinæ naturæ personis. Jam animadvertimus mentem seu Verbum ei esse æonem guemdam a summo Deo creatum, quo usus est instrumento in cæteris creandis. 2 Anima autem mundi non Spiritus est ille divinus Patri et Filio æqualis, sed substantia Spiritu et materia constans, et ante mundum creata. 8 Ipsi qui magno studio laborarunt ut eum christiani dogmatis auctorem ostenderent, fassi sunt ejus placita non omnino doctrinæ nostræ esse conformia, sed similia; quatenus ille ex antiquissima generis humani traditione, vel ex Judæorum libris arcanum illud colligere, vel suspicari potuit. 4 Sed melius inter somnia reponitur tota trinitatis Platonicæ notio.

# CAPUT IV.

### DE VERSICULO JOANNIS.

457. De authentia testimonii ex Epistola Joannis desumpti, quo ad trium personarum distinctionem et unitatem probandam usi sumus, specialius agendum censemus: illud enim prorsus rejiciunt Unitarii et Rationalistæ, as-

sentientibus etiam haud paucis inter Protestantes qui mysterium Trinitatis agnoscunt, nonnullis hærendo prodentibus, 8 Bingelius, Lutheranus, qui ante sæculum floruit, judicio et eruditione insignis, illud vindicavit. (6) Ex Catholicis Ricardus Simon, temeritate opinionum notatissimus, illud authenticum esse negavit; sed tota Theologorum natio contra sentit. 7 De eo nullum speciale Ecclesiæ decretum hactenus prodiit : sed Vulgata Scripturarum versione continetur, solemniter legitur in Missa, ideoque inclusum censetur Tridentino decreto quo libros sacros cum singulis suis partibus amplecti jubemur sub anathematis pœna. « Si quis autem libros ipsos integros cum omnibus suis partibus, prout in Ecclesia Catholica legi consueverunt, et in veteri vulgata editione habentur, pro sacris et canonicis non susceperit, anathema sit. » 8 Sunt qui, Tridentina auctoritate moti, externam authentiam, ex Ecclesiæ scilicet usu et 1 probatione derivatam, ei necessario tribuendam existimant : liberum alioquin censentes de ejus interna authertia, utrum scilicet in Joannis autographo fuerit, judicium. 9 Cæterum nos hæc nobis arridet distinctio: non enim Ecclesia decernendo velle videtur externam quamdam vim apud sideles sacris scriptis tribuere, nisi quatenus agnoscit et declarat iis inesse vim 2 Spiritu sancto derivatam. Seposita autem impræsentiarum Ecclesiæ aucloritate, quæ apud Rationalistas et Unitarios floccifit, ea breviter perpende mus momenta quæ ad veram illius loci lectionem dignoscendam valeant. 158. Dum de lectione vera agitur, cri-

<sup>(1)</sup> Vide Kidd on the Trinity Prop. xxxiv. p. 538. Citat Cudworth et Ogilvie.

<sup>(2)</sup> Petavius de Trinit. I. c. i. Alii nonnisi verborum sine sensu congeriem in Platonis triade vident.

<sup>(3)</sup> Vide Dict.de Théol. par Bergier, art. Trinité.

<sup>(4)</sup> Kidd: « With as much accuracy as could be expected, all things considered. » p. 540.

<sup>(5)</sup> Horne, Introduction, vol. iv. p. ii. ch. iv. Bloomfield in locum.

<sup>(6)</sup> Novum Testamentum , Apparatus p. 745-

<sup>(7)</sup> Hug non suam prodit mentem. Einleiters ii th. 5. h. § 153, not. (8) Sess. iv.

<sup>(9)</sup> Dissertation sur le fameux passage de S. Jean. Bible de Vence. vol. xxiii. art. ii. p. 542.

ticionsueverunt externa subsidia adhibere, et interna spectare indicia. Codices manuscripti textus, præsertim vetustiores, versiones antiquæ, et citationes quæ in Patrum operibus occurrunt, vel in decretis Pontificum, et Conciliorum, externa sunt subsidia, quæ utiliter adhiberi possunt ad gewinam dignoscendam lectionem. Inerna indicia ex orationis serie desunutur; ea enim plerumque anteferenla est lectio, qua oratio sibi constet.

439. Referente Hug, versiculus de puo est quæstio, in solo codice Græco Montfortiano, seu Dubliniensi, in colegio SS. Trinitatis Dublinii servato, eperitur; <sup>4</sup> qui ad sæculum quintode-imum, vel quartodecimum, refertur. odex Cyprius, qui eum continet, a beroneo memoratur. Complutenses bibliorum editores eum in codice aliquo reperisse liquet: nam in Bibliis ab psis editis reperitur.

160. In Concilio Lateranensi, anno 215 habito, cui aderant Græci, vericulus ille citatur, veluti ex canonica cannis Epistola: quod autem post lium versiculum de Spiritu, aqua, et anguine adjicitur, « sicut in codicibus uibusdam invenitur, » ad ultima etba « et hi tres unum sunt, » referredesunt enim in vetustis codicibus; d prior versus integer tamquam Joanis indubie citatur.

161. Equidem apud Græcos versicum illum diu antea obtinuisse, ex inferre licet, quod apud ipsos, hismate jam a nobis per tot sæcula vulsos, obtineat, etiam in Liturgia: verosimile quippe est eos a Latinis m mutuatos esse post schisma, vel tenturos, nisi per plura antea sæcula cum habuisset in codice sacro, et inahiæ agnitus fuisset auctoritatis.

163. Septimo floruit sæculo S. Maximus, Abbas Constantinopolitanus, qui anno 662 martyr obiit. Auctor censetur dialogi contra Arium olim Athanasio tributi, in quo refertur eum, itinere in Africam instituto, hunc retulisse versiculum, quem in codicibus Africanis repererat : « Nonne in ter beatissima nomenclatura fidelibus datur (baptismus)? adde his omnibus, quod ait Joannes: Et hi tres unum sunt » oux ir th rpiopaxapia oropasia Sisorai rois πιστοίς; πρός δε τόυτοις πασιν Ιωάννης Φάσκει, zai oi rpiis rò ir isoir. Codex vulgatæ versionis nuper repertus in monasterio-Benedictinorum Cadensi, Neapolim inter et Salernum, qui ad sæculum septimum pertinet, judice Angelo Mai, versum hunc habet. 4

164. Cassiodorus, dignitate prætoriana illustris, deinceps monachus, medio quinto sæculo natus, quique ad sæculum fere vitam protraxit, magnam posuit industriam, monachorum adhibita opera, ut collatis Græcis codicibus emendatissimus sacer textus haberetur; jussitque ut in ambiguis locis « duorum vel trium priscorum emendatorumque codicum auctoritas inquireretur. » Recensuit tamen hunc versiculum, nulla dubitatione de ejus authentia indicata. § Tanti viri judicio et te-

<sup>162.</sup> Retrogradiendo ad octavum pervenimus sæculum, quo certe extitit. Prologus ad Scripturas, qui nomen Hieronymi præsefert, quique inter præfationes Hieronymianas illo sæculo et sequenti recensitus reperitur. Auctor illius, quisquis fuerit, infideles translatores arguit quod versiculum de Patre, Verbo, et Spiritu sancto consulto omiserint. <sup>2</sup> Hornius fatetur a sæculo saltem septimo apud Latinos versiculum hunc obtinuisse. <sup>5</sup>

<sup>(4)</sup> Einleitung, 1 th. h. iv. § 28, p. 467.

<sup>(3)</sup> later opera S. Hieronymi, t. x. p. 4057, in ta a, edit. Vallers.

<sup>[3]</sup> Herne, Introduction, vol. iv. p. ii. ch. 1v.

<sup>(4)</sup> Perrone de Trin. c. ii. n. 92. Not.

<sup>(5)</sup> Vide Complexiones Cassiodorii in loc. cum notis Maffei.

stimonio certiores sumus eum jam quinto seeculo authenticum habitum fitinge.

165. Eucherius, anno 434, laudat hune versiculum: « Numerus ternarius refertur ad Trinitatem in Joannis Epistola: Tres sunt, qui testimonium dant in cœlo, Pater, Verbum, et Spiritus sanctus; et tres sunt qui testimonium dant in terra, Spiritus, aqua, et sanguis. » 4

166. Marcus Celedensis, in fidei expositione ad Cyrillum directa, idem laudavit testimonium: « Nobis unus « Pater, » et unus « Filius » ejus, verus Deus, et unus « Spiritus sanctus,» verus Deus, et hi « tres unum sunt; » una divinitas, et potentia, et regnum. Sunt autem « tres personæ, » non duæ, non una. » 2

\*\*267. Phæbadius , qui floruit quarto sæculo medio , disputans contra Arianos : " Dominus : " Petam , " inquit , " a Patre meo , et alium advocatum " dabit vobis. " Sic alius a Filio " Spiritus " sieut alius a Patre " Filius. " Sic tertia in Spiritu, ut in Filio secunda persona : unus tamen Deus (omnia) quia tres unum sunt."

168: Hæc quæ reeitavimus testimonia probant versiculum sæculis quinto et quarto jam innotuisse in Galllis, in quibus præfuerunt Eucherius et Phæbadius:in Italia sæculo saltem quinto, Cassiano vivente. De Hispaniis habetur codex vetus Hispalensis versionis Hieronymianæ, Gothicis litteris exaratus, qui eum continet. Igitur antiquitatem hanc saltem apud Occidentales versionis

culo nemo poterit denegare. Jam verò de recensionum principio, apud recentiores celebrato, agendum est.

169. Imprimis animadvertendum textum Græcum, prout in prime et secundo sæculo circumferebatur, remistror a criticis appellari, eumque a privatis quibuscumque plurimis mendis et mutationibus censeri corruptum. Hujus vetustissimæ editionis nullum superest exemplum quod Epistolas catholicas habeat. 6

170. In codicum usu recentiores citici familias quasdam, quas vocant recensiones.distinguendas docent: existimant enim in præcipuis Ecclesiiscodices fuisse, cæterorum veluti er emplaria, quos plerique imitabanter et describebant. Alexandrina igitur ncensio codex Alexandriæ adhibitus dicitur, ad quem referentur plurime exemplaria illi plerumque consona Hunc a Clemente Alexandrino, et Origene , et deinceps ab Alexandriniset Ægyptiis usurpatum dicunt. Octidenta!is designata est recensio ab Afria, Italis, Gallis, aliisque occidentalibus adhibita, quam Tertullianus et Cyprisnus in suis citationibus secuti sunt Constantinopolitana recensio vocata quæ in patriarchatu Constantinopoitano latissime est propagata. Hace Griesbach huc transtulimus. 7 Auctus est recensionum numerus ab aliisciticis novissimis. Africanam familian a cæteris distinctum admittendam contendit Perroneus, post Wiseman, haud levibus adductis argument tis. 81

<sup>(4)</sup> In libro formularum Spiritualis intelligenties, c. xl. n. 3.

<sup>(</sup>S) Inter opera Hieronymi, t. ix. p. 78, oit. ab: Harnie, vel. iv. p. ii. ch. v. § iv. p. 484.

<sup>(5)</sup> Contra Arianos , c. xlv.

<sup>(4)</sup> Cf. Joseph Blanchini Vindiciae Canonicarum Script. Vulgatæ, lat.edit. vol. un. in fol. Romæ, 4746, p. 203.

<sup>(8)</sup> Hug. Einleitung. 4. h. § 22.

<sup>(6)</sup> Ibidem , § 34.

<sup>(7)</sup> Conspectus potiorum observationum erbicarum, præfixus N. P. G. t. i. p. 22. Hug resusienem Hesychii pas Ægyptum obtinuisse, inciani Constantinopoli, et late per Oriessa-Origenis in Palestina censet. Has vero recessines, veluti textus vulgaris emendationes, ossulto susceptas putat, Hieronyma austera finleitung, h. iv. § 36.

<sup>(8)</sup> Tract. de Trinitate, c. ii. prep. ii. 169.

171. Ea est recensionum, seu famiarum utilitas, si criticos audiamus, i de lectione dijudicandum sit, non codicum numero; plurimi enim dices ex eodem desumpti exemplari star unius habendi sunt, sed ex reconsensione : magnum lippe est primæ lectionis indicium. in vetustis codicibus diversarum ensionum inveniatur. Hæc non ombus placuerunt, nec carent difficulle: attamen quum apud plerosque cipiantur, ea admittenda non repuamus. Illud autem haud prætermitndum quosdam extare codices anoalos, quos ad nullam recensionem ferre licet.

172. Sed ad recensionem Africanam veniamus, Wiseman censet vermem latinam Scripturarum in Africa imum prodiisse, sæculo saltem sendo; nam præ manibus eam habuit stullianus. Equidem quum Italis erisque sermo Græcus esset famiris, et nemo ex Patribus ante Terllianum Latine scripsisse noscatur, rosimile est Africanorum causa. pote non adeo Græce callentium. rsionem primum factam : quod ex ins regionis idiotismis, qui in antia versione Latina abundant, satis mprobatur. Africana autem versio e \*co codice, vel illius, vel prioris tuli, facta sit necesse est. Ergo si ostet versiculum hunc in Africana rsione repertum fuisse, antiquissirecensionis auctoritas ei favebit. m vero luculenta præsto sunt testionia, quibus id ostenditur.

173. Tertulliani celebris est locus: Connexus Patris in Filio, et Filii in aracleto, tres efficit cohærentes, lterum ex altero; qui tres unum unt, 1 non unus: quomodo dictum it: Ego et Pater unum sumus, ad

substantiæ unitatem, non ad numeri singularitatem. » 2 Quamvis verbis perspicuis non laudet versiculum de quo agitur, voces illas « Tres unum sunt, » non casu, sed consulto usurpasse censendus est, tacite citando Scripturam, pro Patrum more. Quod autem adjungat, ad unitatem illam explicandam pertinet: tres enim unum sunt, juxta Joannis de testibus dictum, ea prorsus ratione qua Christus se et Patrem unum dixit, scilicet substantiæ unitate. Tertullianum autem recurrere consuevisse ad Græcos fontes constat, nam adversariis aliquando eorum objicit auctoritatem. « Sciamus plane non sic esse in Græco authentico, quomodo in usum exiit per duarum syllabarum aut callidam aut simplicem eversionem. » 5 Licet igitur inferre præ manibus eum habuisse Græcum codicem, in quo voces illæ de Patre, Filio, et Paracleto referebantur.

174. Cyprianus, Griesbachio ipso judice, eadem qua Tertullianus usus est recensione : testimonium autem controversum procul dubio plus semel laudavit. « Cum tres unum sint, quomodo Spiritus sanctus placatus ei esse potest qui aut Patris aut Filii inimicus est? » 4 Manifestius adhuc : « Dicit Dominus: « Ego et Pater unum su-» mus; » et iterum de Patre, et Filio. et Spiritu sancto scriptum est : Et hi tres unum sunt. » 8 Hæc plane est consueta ratio citandi Scripturam, et accurate respondit vocibus Græcis: edros de rpeis er esos. 6 Quod autem nonnulli voluerint mysticam interpretationem vocum de testibus terrenis illic excegitare, simplici et obviæ orationis seriei repugnat. Nec moramur Facundum Hermianensem, sæculi sexti scriptorem, 7 qui Cypriani inter-

<sup>(1)</sup> Sint, in aliquo codice legitur.

<sup>[2]</sup> L. adv. Praxeam, c. xxv. alias xxxi.

<sup>[3]</sup> L. de monog. c. zi.

Vol. 11.

<sup>(4)</sup> Ep. ad Jubajan.

<sup>(5)</sup> L. de unit. Eccl. c. iv. (6) Vers. 7.

<sup>(7)</sup> Facundus, Constantinopoli scribens, exul

<sup>14</sup> 

pres admitti nequit, textu obstante, sicut et antiquiore aliquantulum interprete Fulgentio, qui mentem Cypriani felicius assecutus est.

175. Augustinus a plerisque censetur manco usus fuisse codice, vel Africana et Itala versione vicissim: nam mysticam octavi versiculi explicationem semel adhibuit; alias versiculum septimum visus est laudasse. Cæterum in mysticam illam interpretationem excurrit, quum Filium ac Patrem unius esse naturæ contenderet ex Christi verbis : « Ego et Pater unum sumus: » et provocaverit adversarium, ut aliquo exemplo ostenderet res diversæ naturæ unum dici: quumque sibi obiiceret spiritum. aquam et sanguinem unum dici, licet natura discreparent, respondit ea ad Patrem, Filium, et Spiritum sanctum potius referenda. 1 Alias tamen haud obscure priorem versiculum adhibet: « Pater et Filius unum sunt. Ita etiam Spiritus sanctus unum cum eis est: quia hæc tria unum sunt. » 2 « Hi sunt tres testes: et tres unum sunt. quia unius substantiæ sunt. » 3 « Dens itaque summus et verus cum Verbo suo et Spiritu sancto, quæ tria unum sunt. » 4 Hæc plane non casu fortuito dicta sunt, sed pro Patrum more, quo Scripturæ verba consueverunt laudare. Igitur videtur Augustinus versiculum de quo quæstio legisse in recensione qua utebatur, et ad translatum sensum verba sequentis versiculi retulisse, ut objectioni adversarii obviam iret. Accedit « codex manuscriptus

operis inscripti Speculum, quod S. Augustini creditur, nuper repertus in bibliotheca Sessoriana, qui quidem codex antiquissimus est, atque, ut creditur, sæculo vii., Africanus pariter. » <sup>5</sup>

176. Vigilius Tapsensis, anno circiter 484, eum etiam citat; « Sieut et in hoc exemplo veritatis, in quo nomina personarum evidenter sunt ostensa, et unitum nomen divinitatis, clause est declaratum, dicente Joanne Evangelista in epistola sua: Tres sun qui testimonium dicunt in cœlo, Pater, et Verbum, et Spiritus: et in Jesu Christo unum sunt; non tamen unus est, quia non est in his una persona. Alias omittit illas voces in Jesu Christo, quæ commentationem sapiunt, es simpliciter dicit scriptum a Joanne: « et hi tres unum sunt. » 7

177. Illustre est, et extra omnem dubitationis aleam positum, testimonium quadringentorum et sexaginta Episcoporum Africæ, qui, anno 484, Carthaginensi Episcopo Eugenio præside, convenerunt, Hunnerico Vandalorum rege Ariano jubente, ut fidem Scripturæ testimoniis tuerentur. Hi versiculum illum adduxerunt, velub indubiæ apud omnes auctoritatis: «Ut adhuc luce clarius unius divinitatis esse cum Patre et Filio Spiritum sanctum doceamus, Joannis Evangelistæ testimonio comprobatur. Ait namque: Tres sunt, qui testimonium perhibent in cœlo, Pater, Verbum, et Spiritus san. ctus, et hi tres unum sunt. » Ita refert Victor Vitensis. 8

jam e patria, usus videtur manco codice, ideoque conjectavit Cyprianum mysticæ indulsisse interpretationi, quum voces de testibus cœlestibus in codice præ manibus non reperisset.

- (1) L. ii. adv. Maximin. Arianum, c. 22.
- (2) L. iv. de Trinitate, c. xx. n. 29.
- (3) Contra Maximinum, l. ii. n. 3.
- (4) De Civ. Dei, l. v. c. ii.
- (5) Wiseman: « Two letters on some controversy concerning 4. John, v. 7. etc. » Rome,

1855. Essays vol. 1. Conjicit Perroneus duplici recensione usum esse Augustinum, Africama scilicet et Itala, et in hac defuisse versiculum; sed conjectura hac non est opus, si quis advertat animum ad rationem cur mystica interpretatione semel usus sit Augustinus.

- (6) L. i. de Trinitate.
- (7) L. vii. in Biblioth. PP. Ed. Lugd. I. viii
- (8) Hist. persec. Vandal. l. iii.

178 Fulgentius, Episcopus Ruspensis anno 507 creatus, fidei insignis vindex contra Arianos, quibus favit Thrasimundus, Vandalorum rex, sic loquitur : « In Patre ergo, et Filio, et Spiritu sancto unitatem substantiæ accipimus, personas confundere non audemus. Beatus enim Joannes Apostolus testatur, dicens: Tres sunt qui testimonium perhibent in calo, Pater. Verbum, et Spiritus sanctus: et hi tres unum sunt. Quod etiam beatissimus martyr Cyprianus in Epistola de Unitate Ecclesiæ confitetur, dicens : Qui pacem Christi et concordiam rumpit, adversus Christum acit : qui alibi præter Ecclesiam colligit, Christi Ecclesiam spargit, Atque ut unam Ecclesiam unius Dei esse monstraret, hæc confestim testimonia de Scripturis inseruit : Dicit Dominus. Ego et Pater unum sumus : et iterum de Patre, Filio, et Spiritu sancto scriplum est: Et hi tres unum sunt. Non ergo ex tribus partibus unum colimus Deum, sed Apostolicæ fidei regulam retinentes, perfectum consempiternum Filium de perfecto et sempiterno Patre. sine initio genitum, et potestate non imparem . et natura fatemur æqualem , sanctum quoque Spiritum non aliud fatemur esse quam Deum; nec a Filio nec a Patre diversum, nec in Filio nec in Patre confusum. » 4

179. Illud igitur pro comperto habendum censemus extitisse versiculum de quo quæstio in recensione Africana, et wetustissima versione Latina, in Africa facta, sæculo saltem secundo: quod gane magno authentiæ indicio est.

180.Cæterum non dissimulamus eum desiderari in quibusdam Latinæ seu ltalæ versionis exemplaribus, unde factum ut nonnulli Patres Latini eum prætermiserint. Illud contigisse verosimile est, quod Itala versio vel ex codice Græco in quo casu desiderabatur

facta sit, aliquanto recentius versione Africana, quando scilicet Græcæ linguæ notitia non adeo vulgaris erat apud Italos: vel potius quod Africana versio ad Italiam translata codici hujusmodi Græco fuerit accommodata. Cæterum injuria fuisse sublatum, vetustioris codicis, ex quo Africana versio facta erat, nos suadet auctoritas, sicut et sermonis contextus.

181. Necessario admittendum videtur versiculum illum ab antiquitate valde remota codicibus plerisque Græcis defuisse: nam ideo in versionibus plerisque, et Patrum scriptis desideratur, Sed hujusmodi in re plus valere debet unius recensionis Africanæ auctoritas. et eorum qui ea usi sunt Patrum, quam codicum et Patrum cæterorum: quia positivum testimonium negativo argumento longe plerumque prævalet. quod de testimoniis ex epistolis catholicis desumptis præsertim dicendum est, quum pauciores supersint codices quibus continentur, et rarius a Patribus citentur. Quod autem nequidem: citari consueverit a plerisque occasione concertationum de divinis personis, probabilem satis admittit explicationem ; quod scilicet vel de Christo Deo, vel de Spiritu sancto plerumque agebatur, et præsto erant plurima de utroque specialia testimonia. Post utriusque divinitatem vindicatam, celebrius evasit dogma Trinitatis, ad quod probandum jure optimo adhiberi consue vit. Præterea constat rariora fuisse epistolarum catholicarum exemplaria. ideoque contingere facile potuisse, ut Patres plures codicibus, in guibus deerant, uterentur, vel exemplari aliquo in quo versiculus ille desiderabatur. Obvia quidem est ratio qua omissio contigerit; difficile e contra concipitur. quomodo, nemine reclamante, in textum inductus fuerit versiculus, et in publico documento adhibitus.

<sup>(</sup>i) In lib. resp. contra Arianos. Sic etiam lib.

182. Equidem ut intelligantur quæ de omissionis occasione dicturi sumus, præstat textum ipsum lectoris oculis subiicere.

δτι τρεῖς ἐισιν μαρτυροῦντες ἐν τῷ οὐρατῷ,
ὁ Πατὸρ, ὁ Λογος, καὶ τὸ ἄγιον Πιεῦμα.
καὶ οῦτοι ἐι τρεῖς ἐν εἰσι.
καὶ τρεῖς ἐισιν ὀι μαρτυροῦντες ἐν τῷ γῷ,
τὸ πνεῦμα, καὶ τὸ ὕδωρ, καὶ τὸ ᾶιμα.
καὶ ὀι τρεῖς εἰς τὸ ἐν εἰσιν.

183. Ex verborum similitudine facile poterat, ut patet, omissio contingere, quum scribentis oculus a voce papruporius prioris versiculi ad eamdem vocem in posteriori transferretur. Plurima omissionum exempla quæ simili ratione occurrerunt, omnibus qui codices manuscriptos tractarunt nota sunt.

184. Ouod si voces intermediæ textui additæ censeantur, illud vel consulto contigisse dicendum est, vel casu fortuito; pia quadam adnotatione e margine in textum translata. Nemo facile affirmabit additionem consulto factam: nam interpolator illud sibi proposuisse videretur, ut trium personarum in unitate divinæ naturæ dogma probaret; sed eam inserendo sese adversariorum telis objecisset, fraude facile detegenda. Vix cogitari potest adnotationem pio animo in margine factam, casu in textum inductam: nam si voces कं रहे थे « in terra » extiterint, prior versiculus voces quibus respondent ir ra ουρανφ α in cœlo » continens, ad textum pariter pertinere necessario agnoscendus erit, ne mutilus videatur. Quod si eas abfuisse placeat, guum in nonnullis desiderentur codicibus, mirum est interpretem voces illas « in cœlo » suæ inseruisse adnotationi, vel de Patre, Verbo, et Spiritu sancto cogitasse, quum spiritus, aqua, et sanguis nullam ad eos relationem, saltem ordine illo servato, innuant. Spiritus sanctus spi-

ritui textus respondere posset: Filiu homo factus sanguinis nomine quodam modo exhiberi; sed quomodo aqua quæ medium occupat locum, Patri præberet notionem? Non igitur adnt tationis speciem versiculus septimu præsefert.

185. Præterea si veluti additio rej ciatur prior versiculus. dura illa le quendi ratio, nullam idoneam ob ca sam, adhibita videbitur, quod spiritu aqua et sanguis testes exhibeantui Grammatices neglectis regulis; test enim masculino genere, illa aute neutro, in Græco idiomate, occurrur « Dici debebat : rpía isoi mapropourra » 1 animadvertit Glassius: 1 quod aute subjungit, Apostolum uti masculii genere quia de iis « tamquam de pe sonis loquitur, » non satisfacit: na series orationis non postulabat ut tan quam personæ inducerentur, nisi pra cesserit mentio eorum qui testes personæ sunt. Figura congrua erat et ratio Grammatices regulas negligent obvia, ut a testibus cœlestibus ad test monia in terra data transiretur.

186. Pergit Apostolus: « Si testimo nium hominum accipimus, testimo nium Dei majus est : quoniam hoce testimonium Dei, quod majus est quoniam testificatus est de Filio suo. Jam vero si prior ille versiculus ad mittatur, omnia constant: nam Pate de Filio testis exhibetur, cœlitus emiss voce, dum baptizaretur; imo Verbo Spiritu sancto pariter cum Patre ti stantibus. Quod si omittatur, nonni obscure spiritus, aquæ, et sanguini testimonium ab Apostolo veluti De testimonium indicabitur. Igitur intri secis rationum momentis innititur Vu gata lectio.

187. Id sane non prætermittendu tres testes cœlestes appellari ea ri tione qua Joannes consuevit, qua facile neglexisset commentator aliqu vel interpolator. i Aoyor Verbum a Joanne in Evangelio designatur. Ipse etiam cœlitus data de Christo testimonia a Patre et Spiritu sancto retulit; et voces illas Christi quo unitas naturæ declaratur: « Ego et Pater unum sumus.» Hæc styli et vocum concordia suam vim habet, ut Joanni versiculus ille tribuatur.

188. Favent igitur versiculo interna indicia et externa argumenta gravissima, ex usu solemni Latinorum et Græcorum, sicut et ex Africana recensione seu versione antiquissima, et aliis capitibus, quæ recensuimus, derivata.

### CAPUT V.

#### DE PROCESSIONIBUS DIVINIS.

189. Processio, uti jam diximus, est origo, seu emanatio unius personæ divinæ ab alia, seu a duabus aliis: ita tamen ut persona procedens extra naturam divinam non exeat; est enim communis eadem omnibus natura. Immanens idcirco processio nuncupatur, quia manet in divina essentia, juxta illud Christi: « Pater in me est, et ego in Patre. » 1 Pater qui a nemine Procedit « fons supersubstantialis Deitalis » 2 ab antiquo scriptore, qui diu Dionysius Areopagita habitus est, nuncupatur. Duæ tantum in Deo processiones sunt, Filii scilicet a Patre, Spiritus sancti a Patre et Filio. Æternæ hæ sunt, substantiales, et necessariæ. Metaphysicæ etiam dicuntur, eo quod nullam inducant mutationem, subjectionemve: nec enim persona procedens altera est ullatenus inferior.

190. Generationis nomine designatur

191. Processio simpliciter vocatur origo Spiritus sancti. « Distinguere inter illam generationem, et hanc processionem . » ait Augustinus . « nescio. non valeo, non sufficio. » 8 Idem fatetur Joannes Damascenus: « Generationem inter et processionem discrimen intercedere edocti sumus : cæterum quis sit hujus distinctionis modus, prorsus nescimus. » 6 Aquinas aliquid explicationis causa proferre audet : « Verosimilis ratio cur Verbum dicatur et sit genitum, potius quam Spiritus sanctus, est quia Verbum procedit per intellectum, qui præcise quatenus est intellectus perfectissimus vim habet producendi terminum similem in natura: e contra Spiritus sanctus procedit per voluntatem, quæ sumpta præcise quatenus est voluntas perfectissima parem vim non habet. » 7

Controversiæ de Spiritus sancti processione relatio.

192. De Spiritus sancti processione magna exarsit controversia Græcos inter et Latinos. Eum a Patre procedere in confesso apud omnes est: id enim Christus clarissimis verbis docuit, 8 et Concilium Constantinopolitanum I. agnovit, Symbolo sic recitato: « Qui ex Patre procedit. » Synodus Caleciensis anno 447, Toletana III. anno 589, et IV. anno 633, et XI. anno 675, in fidei professione agnoverunt Spiritum

processio Filii a Patre. Cæterum recte monet Gregorius Nazianzenus: « Tuas illas fluxiones et divisiones, et sectiones prius abjice, ac de incorporea illa natura, quasi de corporea disputare desine. Atque ita fortasse dignum aliquid generatione divina concipere animo queas.» <sup>5</sup> « Credis genitum esse? ne quæras quomodo.» <sup>4</sup>

<sup>(</sup>i) Joan. x. 38.

<sup>(%)</sup> L. de divinis nominibus c. 2. Scriptor hic, foruit seculo sexto incunte. Nomen non fraude, sed quod Dionysii sapientiam imitari sibi pro-Posuerit, adeptus est, judice Gorres.

<sup>(3)</sup> Orat. xxxv. (4) Basil. hom. xxix.

<sup>(5)</sup> L. ii. contra Maximin. c. xiv.

<sup>(6)</sup> L. i. de fide orthodox. c. 8.

<sup>(7) 1.</sup> p. q. 27. art. 2.

<sup>(8)</sup> Joan. xv. 26.

sanctum etiam a Filio procedere, sed nihil Symbolo addiderunt. Contigit deincens ut adderentur voces : « Filioque, » quod ægre tulerunt Græci. Anno 767 in Concilio Gentiliacensi prope Parisios . Constantini Copronymi legati cum Episcopis Gallis ea de re disputarunt. Anno 809 sanxit Concilium Aquisgranense additionem earum vocum, quam tamen improbavit Leo III. Antea eamdem improbaverat Joannes VIII. non tamen quod Spiritum sanctum a Filio procedere negaret : nam legatis Græcis dixit Leo « posse utrumque fieri, » 1 seu utraque ratione cani Symbolum; sed quod additio periculum dissidiorum afferret, et a supremo tribunali haud manaverit. Huic acquieverunt postea Pontifices, adeo ut ante sæculum elapsum Photius Nicolao I. id criminis loco objecerit. 2

193. Schisma a Photio, Constantinopolitanæ sedis invasore, cæptum, et postea sedatum, renovavit undecimo sæculo Michael Cærularius, eamdem inter alias prætexens rationes. Redicrunt Græci ad unitatem anno 1274 Concilio Lugdunensi; sed deinceps iterum lapsi, anno 1439 pacem in Concilio Florentino iterum inierunt, huic definitioni subscribentes: « Definimus quod Spiritus sanctus ex Patre et Filio æternaliter est, et essentiam suam, suumque esse subsistens habet ex Patre simul et ex Filio, et ex utroque æternaliter tamquam ab unico principio, et unica spiratione procedit. ».. « Definimus insuper explicationem verborum illorum « Filioque » veritatis declarandæ gratia, et imminente tunc necessitate, licite ac rationabiliter

Symbolo fuisse appositam. » Dolendum Græcos, Marco Ephesino suadente, brevi in schisma prolapsos, quod adhue durat.

194. Quum hæc apud nos non agitetur controversia, <sup>5</sup> satis erit aliqua. recitare Catholici dogmatis documenta. et difficultates præcipuas breviter diluere. Filius se missurum Spiritum sanctum sæpius dixit, quæ ratio loquendi in divinis originem indicat: « Cum autem venerit Paraclitus, quem ego mittam vobis a Patre: » 4 « mittam eum ad vos. » B De iis quæ Filii sunt accepturus dicitur, quod originem etiam denotat: « Ille me clarificabit, quia de meo accipiet, et annuntiabit vobis. Omnia quæ habet Pater, mea sunt. Propterea dixi : quia de meo accipiet et annuntiabit vobis. » 6 Sæpius etiam dicitur Spiritus Filii, utique quia de Filio procedit. « Cum venissent autem in Mysiam, tentabant ire Bithyniam, et non permisit eos Spiritus Jesu. » 7 « Misit Deus Spiritum Filii sui in corda vestra. » 8 Patres, etiam Græci, processionem a Filio satis clare agnoverunt. S. Basilius : « Dignitate secundum esse a Filio, ut qui ab illo esse habeat, et ab ipso accipiat, et annuntiet nobis, et omnino ex illa causa pendeat pietatis sermo tradit. » 9 8. Epiphanius: « Jam vero cum Christus ex Patre credatur Deus ex Deo, et Spiritus ex Christo, sive ab ambobus; ul Christus his verbis asserit : « Qui a Patre procedit: » et. « Hic de meo accipiet. » 10 Spiritus sanctus igitur, juxta Epiphanium, ab ambobus \*ai & upuripur est. Id iterum dicit, et propugnat paulo inferius. S. Cyrillus Alexandrinus:

<sup>(4)</sup> T. ii. Conc. Gall. p. 256.

<sup>(2)</sup> In epistola encyclica cit. a Petavio de Trinitate l. vii. c. iii. § iii.

<sup>(5)</sup> Episcopales palam nobis hac in re assentiuntur: « The Holy Ghost, proceeding from the Father and the Son, is of one substance, Majesty and Glory, with the Father and the Son very and eternal God. » Art. vi. Concinunt Presbyteriani

Confession of Faith. ch. ii. § iii. Methodists, Baptists, pro more, illos hosque imitantur.

<sup>(4)</sup> Joan. xv. 26. (5) Ibid. xvi. 7.

<sup>(6)</sup> Ibid. xvi. 14. (7) Act. xvi. 7.

<sup>(8)</sup> Gal. iv. 6.

<sup>(9)</sup> L. iii. contra Eunomium.

<sup>(40)</sup> In Anchorato No. 67. No. 71. Vide ther. lxxiv.

« Quamvis enim Spiritus in substantia propria sit, quatenus Spiritus est, et non Filius; est tamen ab ipso non dienus. Profunditur autem ab ipso, non minus profecto quam ex Deo et Patre. » 4

195. Alia plurima Græcorum et Latiorum Patrum testimonia apud Petaium videre est. 2 Id insuper animadertendum nonnullos dicere Spiritum
rocedere ex Patre per Filium. Sic
Irillus Alexandrinus: ἄχιοι δί πιῦμα
μετριξε τὸ ἐκ δια πατρὸς δι' δίὰ προχεόμανοι
ναῶς: « Sanctum vero Spiritum apellabis, qui ex Deo Patre per Filium
aturaliter profunditur. » 5 Jam vero
ulla est ratio cur per Filium Spiritus
icatur procedere, nisi Filius, una cum
atre, illius principium sit. 4

196. Quod Scriptura dicat eum a atre procedere, non dicat pariter, idem verborum formula, eum procecre a Filio, non obstat; nam aliis rbis idem dicit: nempe, eum a Filio itti, de eo quod est Filii accipere, Filii esse Spiritum.

197. Quod ad Symbolum Constantipolitanum attinet, merito adjectum
t Spiritum sanctum a Patre procere, ut ejus divina natura vindicarer contra Macedonii impietatem. De
us processione a Filio nihil dictum,
um Macedonius eum a Filio creatum
sereret : quapropter ambiguitatem
ces de processione a Filio pati potent, et hæresi favere.

198. Concilium quidem Ephesinum atuit « alteram fidem nemini licere oferre, vel conscribere, ac compore, præter eam quæ definita est a actis Patribus Nicææ congregatis m sancto Spiritu; » modum impore volens novis fidei formulis, sub

quibus hæresis latere facile potuit: sed hominibus singulis, non Conciliis, vel Ecclesiæ lex illa est imposita; eadem scilicet est semper Conciliis œcumenicis et Pontificibus summis auctoritas, quæ Nicæno et Constantinopolitano primo fuit, fidei dogmata antiquitus tradita pleniori Symboli explicatione contra hæreses novas vindicandi et tuendi.

### CAPUT VI.

# DE VOCIBUS THEOLOGICIS.

199. De vocibus pluribus, quas passim Theologi usurpare consueverunt, de hoc mysterio tractantes, jam diximus; quædam supersunt explicandæ.

200. Relatio, in divinis, est ordo, seu respectus, unius personæ ad alteram. Aliæ sunt communes tribus personis, uti sunt identitas, æqualitas: aliæ personales, quæ scilicet ex processionibus oriuntur. Quatuor numero hæ sunt: paternitas, scilicet, filiatio, spiratio activa, et spiratio passiva. Paternitas est relatio Patris gignentis ad Filium quem gignit : Filiatio est relatio geniti ad genitorem: Spiratio activa est relatio Patris et Filii ad Spiritum sanctum, quem ambo, instar unici principii, spirando producunt: Spiratio passiva est relatio Spiritus sancti ad Patrem et Filium. Relationes hæ reales sunt, secus nulla esset personarum distinctio. Cæterum celebre est axioma Anselmi : « Omnia in divinis sunt unum et idem, ubi non obviat relationis oppositio. »

201. Circumincessio, Græce περίχωριστ, dici solet de mutua personarum divinarum in se invicem existentia, vi

tinos rejiciant: ipsi tamen novas condiderunt fidei professiones, et plurimos excogitaverunt articulos de quibus silet vetus Symbolum. Nobiscum insuper profitentur Spiritum sanctum a Patre Filioque procedere.

<sup>(1)</sup> Ep. ad Nestorium.

<sup>[2]</sup> L. vii. de Trinitate c. iii. (3) L. ii. dialog.

<sup>4)</sup> Vide Petavium de Trinitate l. vii. c. xvi.

<sup>5)</sup> Concilii hoc decretum in medium afferre 18ueverunt Protestantes, ut articulos Triden-

scilicet naturæ unitatis: « Non creditis quia ego in Patre, et Pater in me est? » <sup>4</sup> Hinc S. Fulgentius: « Totus est Pater in Filio et Spiritu sancto, totus Filius in Patre et Spiritu sancto, et totus Spiritus sanctus in Patre et Filio. » <sup>2</sup>

202. Missio de divinis personis prædicatur, habita ratione processionis, et relationis alicujus ad creaturas. De Patre igitur numquam dicitur, quia a nemine procedit; de Filio autem sæpe, sicut et de Spiritu sancto.

203. Nomina propria ea sunt quibus personæ distinguuntur: Pater, scilicet, Filius, et Spiritus sanctus. Appropriata nomina ea sunt quæ omnibus licet conveniant, uni alterive plerumque tribuuntur. Sic prima persona Pater noster et Creator præsertim dicitur.

204. Filius Verbum vocatur, estque imago Dei invisibilis. Spiritus sanctus vocatur amor Patris et Filii, donum etiam Dei. Ei tribuuntur quæ bonitatem divinam præcipue commendant: v. g. conceptio Christi in utero Virginis, hominis sanctificatio. Omnia tamen opera divina ad extra, uti aiunt Theologi, communia sunt tribus personis.

205. De tanto mysterio loquentes,

cavendum ne a recepta et Eccl probata ratione loquendi receda facile enim error obrepere po Unum recte dicuntur tres perso sed non unus. Unica et singularis essentia dicenda non est, ne per plures negari videantur. Nec per dicendæ sunt unitæ vel conjunctæ compositionis notio subsit. Ea causa multiplex vel triplex essi non est nuncupanda; sed usus h ut Deus trinus dicatur, ob tres in essentia personas, unde et Trim nomen. Pater alius est a Filio. aliud, diversa quidem persona, eamdem habens essentiam. 4

206. Nomina absoluta concreta stantiva singulari tantum numero i panda sunt : unus igitur est D unus Dominus : sed adjectiva affic personam, ideoque plurali nur dici possunt. Absoluta concreta quando referuntur ad essentia « Deus fecit mundum. » <sup>5</sup> Alique respiciunt personam aliquam divir præsertim Patrem : « Sic Deus di mundum, ut Filium suum unigeni daret. » <sup>6</sup>

Hæc dixisse sufficiat de altiss mysterio, quod adorare potius qu scrutari præstat.

3+6

<sup>(1)</sup> Joan. xiv. 41.

<sup>(2)</sup> L. de fide ad Petrum c. i.

<sup>(3)</sup> Coloss. i. 45.

<sup>(4)</sup> Vide Aug. tract. xxxvi. in Joan. n. 9.

<sup>(5)</sup> Act. xvii. 24.

<sup>(6)</sup> Joan. iii. 16.

# TRACTATUS VII.

## DE REDEMPTORE.

#### PRÆNOTANDA.

a de Messia tradidimus in te Revelatione, quibus multa s de Christo Deo disserentes: plura supersunt dicenda, ut ominum salutem perfecit, inr. Eum Salvatorem et Rem, qui genus humanum inperavit, christiana agnoscit peccatum sua morte expiatum ım prædicans : eumque, ab edictum, fide et spe quotquot justi amplexos fuisse docet. stæ autem, qui plerique proet totum Redemptionis myexsibilant, nullam hujusmodi eribus hominibus fuisse con-Sunt qui dicunt apud Judæos erii Israelitici in duo regna m, et varias clades, ortam nionem spemque de theocrarratore egregio aliquo e Davidis ni regno antiquum restitueret em , oriundo. Cæterum negant nitus promissum, vel in salunum missum. Judæi plerique poralem ducem et liberatoım Christi Jesu tempore, venerabant, quin de spiritualibus is cogitarent. Attamen non orum notio evanuerat; nam maritanos insos Pentateucho itentes, expectabatur totius nagister, imo et mundi Salva-

tor. <sup>4</sup> Spem autem venturi Messiæ foverunt constanter Judæi: nec nisi no vissime aliquis eorum scriptor eam abjecit, de singulari aliquo duce ne gans esse promissionem, sed de libertatis vindicibus identidem suscitandis. Nostrum igitur est Redemptorem ostendere promissum fuisse, qui, diaboli solutis operibus, veritatis magister, et salutis dux generi foret humano.

#### CAPUT I.

#### DE REDEMFTORIS EXPECTATIONE.

#### Propositio.

Redemptor homini lapso promissus est, et cultorum Dei expectatione perpetuo celebratus.

2. Probatur ex Scripturis. Geneseos tertio capite Deus serpentem dicitur allocutus: « Inimicitias ponam inter te et mulierem, et semen tuum et semen illius : ipsa conteret caput tuum, et tu insidiaberis calcaneo ejus. » 2 Serpentis voce designari non animal tantummodo, sed dæmonem potius. qui ejus opera usus est, colligitur ex ipsa tentationis narratione, qua exhibetur loquens, suadensque Evæ ut divinum mandatum violet : nec enim animal id suasisse existimandum est. Apocalypsis nullum dubitandi locum relinguit : « Projectus est draco ille magnus, serpens antiquus, qui vocatur diabolus, et satanas, » 1 Diabolo adscribit Sapientiæ auctor hominis interitum: « Invidia autem diaboli mors ntroivit in orbem terrarum. » 2 Christus idcirco eum homicidam ab initio designat. 5 Apud Judæos הניחיש הקדמוני serpens vetus, dæmon consuevit vocari. 4 Ergo traditio, tum judaica, tum christiana, dæmonem tentationis auctorem agnoscit, et pænam proinde in eum latam.

- 3. In serpentem quidem, utpote dæmonis instrumentum, sententia etiam lata est, et ut reptaret in terra jussum; sed ex occasione summæ illius detestationis qua homines serpentes aversantur, et insidiarum quas hi illis struunt, prædixit Deus inter dæmonem et mulierem, et inter dæmonis semen, impios scilicet homines, qui instar seminis habentur, 8 et inter mulieris semen, inimicitias perpetuas, et mulieris de serpente triumphum. Ipsa conculcatura erat serpentis caput, semine ejus peccati mortisque futuro victore. Calcaneo seminis, nempe humanæ naturæ a Verbo assumptæ, insidias mortemque moliturus erat dæmon; sed id in gloriam triumphi cessurum erat. Data est igitur promissio redemptoris, qui sauciatæ naturæ mederetur, et cum ingenti dæmonis ignominia, ejus comprimeret potestatem. 6
- 4. Abrahæ promissio explicatius facta est: « Benedicentur in semine tuo omnes gentes terræ. » 7 Isaaco et Jacobo renovata est, iisdem fere verbis. 8 Illam autem omnium gentium benedictionem ad justificationem, quam gentes in Christum credentes assecu-

dens autem Scriptura, quia ex fide justificat Gentes Deus, prænuntiavit Abrahæ: Quia benedicentur in te omnes gentes. » 9 Semen autem singuları numero ad insignem illum Abrahæ filium referri docet Apostolus, cujus auctoritas apud Christifideles obtine at necesse est: ut interim prætermitta mus eam rationem interpretandi apard Judæos usitatam, qui, quum Script =ras ex Spiritus sancti inspiration e exaratas crederent, nec voculam v =care mysterio haud immerito cens €bant. « Abrahæ dictæ sunt promi Ssiones, et semini ejus. Non dicit: seminibus, quasi in multis : sed qua si in uno: Et semini tuo, qui est Christus. » 40 Ægre assentimur Hengste 11berg docenti Apostolum hanc interpretationem possibilem esse tantum tradere, quum voci tanta vis haud recessario insit: " quamvis demus eum m ex eventu promissionis singulari numero enuntiatæ vim adnotare, quæ alias non foret omnino ineluctabilis.

turæ erant, refert Apostolus : « Provi-

5. Nulla verisimilis assignari potest ratio qua gentes universæ in Abrahæ posteris benedicerentur, præter Redemptoris adventum. Temporales calamitates in Chananæos ab Israelitis derivatæ sunt : non igitur ea ratione benedictæ sunt gentes, sed spiritualibus acceptis beneficiis. Quod autem veri Dei cognitio eorum opera sit aliquatenus diffusa inter vicinas gentes, pro missioni amplissimæ non respondet. Inaniter autem quidam conati sunt textum explicare de ratione qua gentes se beatas prædicarent, Abrahæ, Isaaci, et Jacobi instar;, nam liquet ex verbis vaticinii ipsas gentes bene-

stenberg videre est. Christology vol. i. ch. in p. 25. Versionis Anglica.

<sup>(4)</sup> Apoc. xii. 9.

<sup>(2)</sup> Sap. c. ii. 24.

<sup>(3)</sup> Joan. visi. 44.

<sup>(4) «</sup> Das entdeckte Judenthum, » vol. i. p. 822, Eisenmenger auctore, quem citat Hengstenberg.

<sup>(5)</sup> Matth. xxiii. 33. Joan. viii. 44. I. Joan. iii.

<sup>(6)</sup> Plura præclara de hoc vaticinio apud Heng- archs, p. 49.

<sup>(7)</sup> Gen. xii. 3. xvii. 18. xxii. 18.

<sup>(8)</sup> Ibid. xxvi. 6. xxviii. 43. 44.

<sup>(9)</sup> Gal. iii. 8. (10) Ibid. 46.

<sup>(11)</sup> Christology ch. ii. promises to the Pairi-

icendas, fruituras scilicet maximis eneficiis, insignis cujusdam ex Paiarchis prognati opera.

6. Movses prophetam sui instar divitus suscitandum prædixit populo: Prophetam de gente tua, et de fraibus tuis, sicut me, suscitabit tibi ominus Deus tuus : ipsum audies. » 1 c non quilibet propheta, nec vatum ries, sed quidam singularis proneta, qui instar Mosis Deum inter et Dulum foret sequester, quique quæımque mandaret Deus loqueretur, degnatur. Hinc Judæi veteres de Messia cplicuerunt, 2 qui propheta à προφήτης lcirco vocabatur. 8 Apud Samaritanos iguit ea fides de Christo venturo, qui lenam rerum omnium quæ ad saluem spectant impertiretur notitiam. esu mulicrem Samaritanam, de cultu eo grato, et saluti profuturo, edoente, ipsa animadvertit, communem uæ gentis expectationem prodens: Scio quia Messias venit (qui dici;ur hristus), cum ergo venerit ille, nobis nnuntiabit omnia. » 4 Hæc verbis vaicinii respondent: « Ponam verba mea ore ejus, loqueturque ad eos omnia uæ præcepero ei. » \* Petrus fidenter loysen eo loci de Christo locutum dixit. Pateripse cœlestis ei testimonium tuit, eumque audiendum jussit : « Ipsum udite. » 7

7. Innumera sunt Psalmorum, Isaiæ, 4 aliorum Vatum loca quæ Redemitorem Christum annuntiant, justitiæ 4 salutis auctorem, quæ magna cum ruditione nuperrime illustravit Henglenberg. Psalmo secundo celebrat Vaes regem a Deo inunctum, cui frustra (entes regesque restiterunt, divina donandi potentia. De rege singulari agi,

Israeliticis cæterisque omnibus regibus longe superiori, constat; agnoscitur enim Dei Filius, a Deo vere genitus, et universarum gentium imperio donatus. « Dominus dixit ad me: Filius meus es tu, ego hodie genui te. Postula a me, et dabo tibi Gentes hæreditatem tuam, et possessionem tuam terminos terræ. » Nihil est in historia Davidis, Salomonis, vel alterius regis Judaici, quod his aliisque Psaltis verbis respondeat, adeo ut necessario quærendus sit singularis quidam rex, cujus gloriam celebravit David. Eum justitiæ et salutis auctorem esse ex Psalmo facile colligitur; nam ad ejus cultum invitantur reges, ne a justitiæ semita penitus abscindantur. « Servite Domino in timore : et exultate ei cum tremore. Apprehendite disciplinam, (Hebraice פישקו בר osculamini, scilicet, osculando adorate filium) neguando irascatur Dominus, et pereatis de via justa. » Adeo Christo omnia hujus Psalmi verba congruunt, ut Eichhorn id fateatur. 8

8. Psaltes de Redemptore, tamquam rege victore, qui dilectam sibi assumit sponsam, canit et egregias ejus virtutes, et imperium amplissimum et æguissimum celebrat : « Speciosus forma præ filiis hominum, diffusa est gratia in labiis tuis : . . . specie tua et pulchritudine tua intende, prospere procede, et regna, propter veritatem et mansuetudinem.et justitiam : et deducet te mirabiliter dextera tua. . . Sedes tua Deus in sæculum sæculi : virga directionis virga regni tui. » 9 Nec Davidi, nec Salomoni tanta congruunt elogia; nec de regis terreni sponsa dici poterant quæ in Psalmo-

<sup>(1)</sup> Deut. xviii. 45.

<sup>(1)</sup> Id fatetur Bertholdt de ortu Theol. Jud. 109, cit. a Hengstenberg, Christology, Dent. 18,

<sup>69.</sup> 

<sup>(3)</sup> Joan. vi. 14.

<sup>(4)</sup> Joan. iv. 25.

<sup>(5)</sup> Deut. xviii. 48.

<sup>(6)</sup> Act. iii. 22.

<sup>(7)</sup> Matth. xvii. 5.

<sup>(8)</sup> Biblioth, der Bibl. Literat. i. 534. Bertholdt etiam de ortu Theolog. Hebr. p. 425. Rosenmüller in 2a edit. citati a Hengstenberg, p. 85.

<sup>(9)</sup> Psalm. zliv.

hoc de regina prædicantur. Describitur plane imperium amplissimum « super omnem terram, » quod æquissimum foret, et æternum. Ergo celebratur ille olim promissus, in quo gentes universæ benedicendæ forent.

- 9. In Psalmo lxxi. regni illius beatitudo et amplitudo depingitur: « Judicabit pauperes populi, et salvos faciet filios pauperum: et humiliabit calumniatorem. Et permanebit cum sole, et ante lunam, in generatione et generationem. . . . Orietur in diebus ejus justitia, et abundantia pacis: donec auferatur luna. . . . Adorabunt eum omnes reges terræ: omnes gentes servient ei. . . Et benedicentur in ipso omnes tribus terræ. » Hæc certe designant singularem quemdam regem, universis gentibus bona largientem. 4
- 10. Christum Dominum suum summi honoris Jehovæ participem exhibet David, victorias ejus de hostibus, et amplissimam discipulorum multitudinem, cum Sacerdotio perpetuo celebrans. « Dixit Dominus Domino meo: Sede a dextris meis. . . . Juravit Dominus, et non pænitebit eum: Tu es sacerdos in æternum secundum ordinem Melchisedech. » <sup>2</sup> Hæc plane denotant summum regem, sacerdotio in hominum salutem functurum.
- 11. Salutem hanc universis hominibus ex Christi ærumnis et morte orituram prædixit Psaltes, has accuratius recensens. « Foderunt manus meas et pedes meos: dinumeraverunt omnia ossa mea. » . . . « Narrabo nomen tuum fratribus meis: in medio ecclesiæ laudabo te. . . Reminiscentur et convertentur ad Dominum universi fines terræ: et adorabunt in conspectu ejus universæ familiæ Gentium. » <sup>5</sup> Hæc non Davidi, nec alli cui-

quam convenire noscuntur, præter humani generis Redemptorem.

- 12. Sæpius sacrificium pro mundi salute oblatum, veteribus victimis rejectis, canit David : « Sacrificium et oblationem noluisti: aures autem perfecisti mihi. Holocaustum et pro neccato non postulasti: tunc dixi: Ecce venio. In capite libri scriptum est de me, ut facerem voluntatem tuam: Deus meus volui, et legem tuam in medio cordis mei. Annuntiavi institiam tuam in ecclesia magna. » 4 Hæc Redemptorem annuntiant se victimam offerentem, ut quæ de eo in legis volumine prædicta sunt a Movse, implerentur et divina celebraretur justitia in Ecclesia omnium gentium. Christianis Apostolus Paulus locum dubitandi non relinquit. 8
- 13. Isaias verbis maxime perspicuis singularem illum virum, qui peccata omnium sua morte deleret, celebravil, Prophetarum more, rem veluti jam peractam contemplans : « Ipse autem vulneratus est propter iniquitates nostras, attritus est propter scelera nostra. . . posuit Dominus in eo iniquitatem omnium nostrum . . . propter scelus populi mei percussi eum . . . . iu scientia sua justificabit ipse justus servus meus multos, et iniquitates eorum ipse portabit . . . ipse peccata multorum tulit, et pro transgressoribus rogavit. » 6 Hæc Vati, vel alteri cuiquam non conveniunt, præter illum ab omnibus Vatibus celebratum, qui omnium hominum est Redemptor.
- 14. Danieli etiam prædixit Angelus peccati deletionem et justitiæ regnum, adveniente Christo duce : « Septuaginta hebdomades abbreviatæ sunt su per populum tuum, et super urbem sanctam tuam, ut consummetur prævaricatio, et finem accipiat peccatum,

<sup>(4)</sup> Vide Hengstenberg in Ps. p. 98.

<sup>(2)</sup> Ps. cix. (3) Ps. xxi.

<sup>(4)</sup> Ps. xxxix.

<sup>(5)</sup> Heb. x. 5.

<sup>(6)</sup> Isaim liii. Vide Hengstenberg, Christolog/

deleatur iniquitas, et adducatur juitia sempiterna, et impleatur visio et Ophetia, et ungatur Sanctus sanctom. Scito ergo, et animadverte: Ab itu sermonis, ut iterum ædificetur Jesalem, usque ad Christum ducem, bdomades septem et hebdomades xaginta duæ erunt: et rursum ædiabitur platea, et muri in augustia mporum. Et post hebdomades sexanta duas occidetur Christus. » 4 Litet adventum singularis illius ducis signari, et peccatorum remissionem uribus declarari rationibus. Expectatur igitur Redemptor, peccata delerus et pactum cum multis facturus, s sibi beneficiis et legibus devinendo.

15. Alia omittimus, quum ex testioniis allatis manifestum sit eam fuisse storum sub Veteri Testamento fidem emque certam, venturum tandem alilando quemdam divinitus promissum, li peccatis remedium afferret, et benectionibus populum Israeliticum, imo entes omnes, repleret. Posteriores ıdzi temporalis felicitatis spem una ım spiritualibus bonis conjungebant; ectamen prophetæ, doctoris, et Salatoris dotes Messiæ quem expectaant tribuere desinebant, donec, spe iu frustrati, nonnulli, ad Christianis iolestiam creandam, omnem prorsus Otionem Redemptoris abjecerint. 2

16. Accedit aliarum gentium e pri22 va revelatione derivata traditio:
12 de causa desideratus cunctis meito prædicatur, <sup>8</sup> quamvis plerique
12 onnisi subobscure eum qui earum
12 deretur malis divinare potuerint.
13 inter Idumæos et Arabes spem
14 uam fovebat Redemptoris prodidit:
15 Scio quod Redemptor meus vivit,

et in novissimo die de terra surrecturus sum: et rursum circumdabor pelle mea, et in carne mea videbo Deum meum. . . . Reposita est hæc spes mea in sinu meo. » \*

17. Apud Persas traditionis hujus vestigia occurrunt: Mythra enim medius colitur inter Oromanzen, boni principium, et Arimanium, auctorem malorum. Alia apud alios populos orientales reperire est indicia: imo Prideaux recte affirmavit opinionem Mediatoris penes omnes populos obtinuisse. §

#### Objectiones diluuntur.

18. Obj. 1. Moyses plane intelligendus est de odio quo hominum genus serpentes insequerentur: nam animalis dotes moresque describit, et mulieris semen, scilicet posteros, serpentis semen percussurum dicit, nihil prorsus de victoria de dæmone reportanda insinuans. Ad singularem hominem referri non potest quod de semine mulieris, scilicet de omnibus ejus posteris, prædicatur; nec diabolo semen nisi perabsurde tribui. Dicendum igitur serpentem fructum comedentem oceasionem præbuisse mulieri ea secum reputandi quæ Moyses, sub mytho Orientali, refert: indeque ingeniose excogitatam fabulam de pœna serpentis, in terra reptantis.

49. Resp. Nil obstat quin de serpente et de diabolo Moyses intelligatur: de serpente quidem, tamquam instrumento, de diabolo vero totius tentationis auctore. Tota sermonis series cogit ut serpentem adhibitum esse fateamur; nam ita ferunt verba ipsa, quæut obvio accipiantur sensu, suadent cætera quæ de hominis conditione narrantur. Nullum quidem allegoriæ

<sup>1)</sup> Dan. ix. 24. Vide eruditas Hengstenbergi imadversiones, Christology, vol. ii. p. 292.

<sup>2)</sup> Schoettgenius antiquiorem Hebræorum am de Messia illustravit in Horis hebraicis et mudicis, tom. ii. l. i. c. et iii., et toto libro iii. VOL. 11.

cit. a Perrone. Vide etiam Hengstenberg passim.

<sup>(5)</sup> Aggæi ii. 8.

<sup>(4)</sup> Job xix. 25.

<sup>(5)</sup> Hist. des Juifs i. p. l. 3. t. i. cit. a Perrone. Vide etiam Hengstenberg, Christology, ch. i. p. 14.

datur indicium, quam arbitrio confingere non sinit ulla exegeseos sacræ regula. Cæterum diabolum interfuisse, totius doli artificem, liquet ex constanti gentis judaicæ traditione, quam Apostoli, imo et Christus, sua auctoritate sanxerunt, cuique relatio ipsa favet; nec enim suspicari licet serpentem unquam vi sua naturali protulisse voces vel ratiocinando mulieri persuasisse crimen. Quod autem Gabler, Eichhorn, alique colloquium hoc fictum contendant, ut Evæ cogitationes, viso serpente, exhibeantur, ingeniose quidem excogitatur, sed repugnante tota narratione, quæ historiæ, non poeseos, rationem habet. 4 Quod dæmonis mentionem non fecerit Moyses, sapientissimo procul dubio consilio contigit, forsan ne superstitioni apud Orientales late vigenti de serpentis cultu videretur quodammodo patrocinari. De genere hominum universo licet interpretari promissionem, quatenus dæmoniaca in omnes potestas compressa est, sed unius singulari virtute et potentia. Hinc Apostolus, ad hunc locum manifesto alludens, dicit: « Deus autem pacis conterat Satanam sub pedibus vestris velociter. » 2 Et alias : « Semper triumphat nos in Christo Jesu. » <sup>8</sup> Semen autem diaboli impii haud inepte dicuntur. Sic Christus ipse vocat Pharisæos: « serpentes genimina viperarum. » 4 Qui de solo odio quo homines serpentes persequuntur textum explicant, omnem pænam denegant : nam illud naturale est, et cum pristina illa tentatione haud necessario connexum. E contra plenum verborum sensum dant, qui in eo indicium et memoriale quoddam agnoscentes, ad dæmonis referunt cladem quæ de capite serpentis conculcando prædicta sunt.

20. Obj. 2. Benedictio omnium gentium Abrahæ, Isaaco et Jacobo promissa, per posteros eorum, « in semine, » non per aliquem singularem virum, erat diffundenda. Quod autem Paulus ad Christum eam referat, vim singulari voci tribuens, fit contra linguæ Hebraicæ indolem, quæ pluralem numerum ""?" non admittit, nisi de plantarum seminibus. Hinc Winerus recte monuit, « hanc Pauli argumentationem hominum judaicorum, quibuscum ageret, ingeniis magis, quam linguæ hebraicæ rationibus accommodatam esse. » §

21. Resp. Licet et posteros universos Abrahæ, aliorumque Patriarcharum, filios scilicet, qui fidei et justitiæ sunt hæredes, intelligere, et eum qui omnis justitiæ et salutis est auctor, Christus. Equidem Apostolus alias dicit: « Ideo ex fide, ut secundum gratiam firma sit promissio omni semini, non ei qui ex lege est solum, sed et ei qui ex fide est Abrahæ, qui pater est omnium nostrum. » 6 Ad Galatas autem doces Christum præsertim in promissione respici: « Ut in Gentibus benedictio Abrahæ fieret in Christo Jesu, ut pollicitationem Spiritus accipiamus per fidem. » 7 Hæc quidem optime conveniunt. Quod autem animadversionem de singulari numero attinet. Paulus, eventum cum vaticinio conferens, docet Christum esse semen illud illustre, benedictionum fontem. Hæc argumentandi ratio, Judæis admodum familiaris, non necessariam illationem vi vocis indicat, sed mysterium voce quodammodo inclusum evolvit. Nec obstat quod linguæ indoles ferat ut singularis adhibeatur numerus.

22. Obj. 3. Prophetam instar sui suscitandum prædixit Moyses, ut cuilibet sacro Vati, Dei nomine loquenti, fidemb

<sup>(</sup>t) Vide Hengstenberg, Christology, vol. i. p. 28.

<sup>(2)</sup> Rom. xvi. 20. (3) II. Cor. ii. 44.

<sup>(4)</sup> Matt. xxiii. 53.

<sup>(3)</sup> Rosenmüller in ep. ad. Gal. c. iii.

<sup>(6)</sup> Rom. 1v. 16. (7) Gal. iii. 14.

onciliaret, et populi obedientiam. e singulari aliquo homine non est cutus.

23. Resp. Kasp propheta nullibi pro etu prophetarum usurpatus reperitur. ufixa ctiam singulari numero conanter usurpata Vatem quemdam, non ultos, indicant: consueverunt enim ebræi ca utroque numero vicissim lhibere, quando de nomine multitunis agitur. Specialis vis manifesto est vocibus quibus Moysis instar fures diciture. 1902 p. Modica

rus dicitur : בְּמֵנְי De Mediare, per quem Deus populo loqueretur, pecialissima quadam ratione manisto agitur. 4

24. Obj. 4. Nonnisi post scissum renum Israeliticum, et magnas toleratas alamitates, opinio de theocratiæ retauratore, alio Davide, qui dirutum lavidis regnum iterum statueret, reepta est. Vatibus populum ea spe olantibus, populo sibi blandiente de gloria et felicitate aliquando restituenda. Osee ita intelligendus est: Post hæc revertentur filii Israel, et quærent Dominum Deum suum, et David regem suum, et pavebunt ad Dominum, et ad bonum ejus, in novissimo dierum. » 2 Amos : « In die illa suscitabo tabernaculum David, quod cecidit : et reædificabo aperturam murorum eius, et ea quæ corruerant instaurabo: et reædificabo illud sicut in diebus antiquis. » 5

25. Resp. David ipse, dum maxime floreret potentia, celebravit regem illum quem Dominum suum non dubitavit appellare, tanto honoris titulo nullum regem sibi similem dignaturus. Quæ laudavimus testimonia ex Psalmis ad florentissima regni tempora referuntur, ut interim nihil dicamus de Geneseos locis quæ promissionem spemque Liberatoris ad generis humani primordia retrahunt. Ficta illa origo

quam excogitarunt Rationalistæ, clarissimis documentis repugnat, quæ demonstrant fidem constantem totius gentis judaicæ per omnes rerum vices. Quod autem Osee futurum illum regem David vocaverit, congruum erat, quum solium David occupaturus, eaque novo populo collaturus beneficia, quorum imago quædam, Davide regnante, præcessit. Amos etiam humilem familiæ Davidicæ conditionem ante Messiæ adventum prædixit, de gloria ejus secutura sub variis imaginibus canens. Vera et plena Messiæ notio, omnibus collatis vaticiniis, habetur.

26. Obj. 5. Vaticinia pro arbitrio explicantur, ut Redemptoris habeatur notio, quum pleraque victorem armis triumphaturum referant.

27. Resp. Vaticinia enuntiant dæmonis victorem, in quo gentes universæ forent benedicendæ, prophetam cœlestem, quo adveniente, regnaret veritas et justitia, deletis peccatis. שלי Pacificus a Jacobo vocatur, Melchisedech rex Salem in typum ejus datus est, ut justitiæ et pacis rex agnosceretur, sacerdosque Dei altissimi. Psaltes qui maxime ejus celebravit gloriam, bellicis adhibitis imaginibus, justitiæ et æquitatis regnum eius esse dixit, et plura alia dedit indicia sensus spiritualis et allegorici qui aliis vocibus suberat. Igitur non nostro arbitrio, sed juxta exegeseos regulas, eventu sensum vaticiniorum illustrante, ea explicamus.

## CAPUT II.

#### DE NATURA REDEMPTORIS HUMANA.

28. Christum Jesum esse Redemptorem homini lapso promissum, et Patrum expectatione, et Prophetarum oraculis celebratum, ex iis quæ de Messia alias disseruimus constat. Eum Deum esse probavimus, Verbum sci-

<sup>(</sup>i) Vide Hengstenberg, in locum, p. 70.

licet divinum, Patri consubstantiale: quod consonum est vaticinio: « Deus ipse veniet et salvabit vos. » <sup>1</sup> Attamen in humana natura opus redemptionis est peractum, quam vere ab ipso susceptam esse credere idcirco oportet.

29. Simon Magus, Saturninus, Basilides, Cerdo, Marcion, Manes, alique incarnationem et mortem Christi specie tantum contigisse dicebant, mysterium crucis, quod Deo putabant indignum. hac ratione evacuantes. 2 Nascentem jam suo tempore hæresim Apostoli evellere studuerunt, veram incarnationem statuentes verbis maxime perspicuis: « Verbum caro factum est. » 5 « Omnis spiritus qui confitetur Jesum Christum in carne venisse, ex Deo est: et omnis spiritus qui solvit Jesum, ex Deo non est. » 4 Ideo S. Ignatius tanta cum vehementia veritatem rerum gestarum Christi fidelibus commendabat. « Obturate igitur aures vestras, cum vobis quispiam loquitur sine Jesu Christo, qui ex genere Davidis, qui ex Maria, qui vere natus est, edit, et bibit, vere persecutionem passus est. sub Pontio Pilato, vere crucifixus et mortuus est, videntibus cœlestibus. terrestribus, subterraneis: qui et vere resurrexit a mortuis, resuscitante ipsum Patre ipsius. » 8

30. Constat ex fide Christum revera passum, et proinde humanam naturam ita a Verbo assumptam, ut pati morique posset. Utrum autem ex naturæ conditione, vel lege extraordinaria, et miraculi instar, doloribus fuerit obnoxius, a nonnullis quæsitum est. In ea sumus sententia id tulisse naturæ conditionem, quin necessitati ulli subjaceret Christus, quippe qui nonnisi pro voluntatis suæ arbitrio passus est.

31. Incorrupticolarum secta, Docetis affinium, circa annum 519 exorta est, Juliano Halicarnasseo auctore, qui Christi corpus communi naturæ conditione, qua corpora continua animalium et vitalium partium functione atteruntur, eximebat. Specie igitur, non revera, si illis credatur, esuriebat Christus, fatigatusque est. 7 Corrupticolæ e contra, duce Severo Antiocheno, monacho Eutychiana labe infecto, contendebant ex naturæ necessitate eum esurivisse, sitiisse, et fatigatum esse. Catholici eum revera esuriisse, aliasque quæ refert Scriptura expertum esse corporis vices, agnoscebant : secus illuderent nobis sacri scriptores, vel Christus fingere videretur. Cæterum penes ipsum erat eas experiri, vel evitare, juxta ea quæ tradit Augustinus: « Esurivit Jesus: verum est, sed quia voluit : dormivit Jesus : verum est, sed quia voluit : contristatus est Jesus; verum est, sed quia voluit.... In illius potestate erat sic vel sic affici, vel non affici. Verbum enim animam suscepit et carnem, totius hominis sibi coaptans in personæ unitate naturam. » 8

52. Quum anima humanæ naturæ præcipua sit pars, a Verbo assumpta est: quod tamen negavit quarto sæculo Apollinaris Laodicenus, Verbum ipsum loco animæ ponens, sicut et Arianis plurimis placuit. Errorem huncquo humana natura Christi potiore sui parte mutilatur, anathemate proscripsit Concilium Romanum sub Damaso: « Anathema etiam illis adjudicavimus, qui asserunt quod in carne humana Verbum Dei loco animæ rationis compotis habitavit. » • Scriptura quidem de Christi anima verbis perspicuis loquitur, eaque ei tribuit, quæ Verbo Dei

<sup>(4)</sup> Isaiss xxxv. 4.

<sup>(3)</sup> Docetæ et Phantasiastæ, Græcis nominibus, plerique dicebantur.

<sup>(5)</sup> Joan. i. 14. (4) I Joan. iv. 2, 3.

<sup>(5)</sup> Ep. ad Trallianos.

<sup>(6)</sup> Vide Perrone, Tract. de Incarnatione, P. ii. c. ii. cor. iv.

<sup>(7)</sup> Liberatus in Breviario, c. xx.

<sup>(8)</sup> Tract. xlix. in Joannem.

<sup>(9)</sup> Vide Theodoretum, l. v. Hist. Eccl. c. si.

n divina sua natura convenire non ossunt: « Tristis est, » inquiebat Chritus ipse, « anima mea usque ad morm. » 4

33. Animi igitur affectus varii, quos ussiones, philosophico sensu, nuncure solent, in Christo sunt agnoendi, quamvis necessario eos omni tio et defectu immunes concipere beamus : nec enim vitia nostra sed ituram suscepit. Diligebat Joannem eciali affectu, Lazarum etiam; imo artham et Mariam, ejus sorores, 2 lectione purissima et sanctissima osequebatur. Respexit iratus Pharieos sibi insidiantes, a nec tamen præps iræ motu ferebatur. Contristatus 1, Hierosolymorum excidium mente intemplans, et gaudium triumphi mperavit lacrymis. 4 In horto mœre se fere obrui passus est; 8 non ortis metu, ut pessime asserit Furesius, sed peccatis et interitu homium menti obversantibus, cruciatibus uos passurus erat veluti frustra toleindis. 6

34. Quod igitur imminente sibi morte ontristatus sit vehementer, et in cruce e Patris derelictione queri visus sit, x nulla animi infirmitate, impatientia, el desperatione contigit, sed summo onsilio, ut veritas naturæ humanæ, t cruciatuum vehementia pateret. quidem voluntati Patris se totum ubjecit, animoque placido suum illi

commendavit spiritum: quæ perfectionis sunt haud dubia indicia. Mirum est Calvinum de eo proferre hæc ausum esse: « Videmus Christum ex omni parte sic vexatum fuisse, ut desperatione obrutus, ab invocando Deo absisteret: quod erat saluti renuntiare. » 7 Furnesius blasphemiam hanc iterat. 8

35. Monothelitarum hæresis, eorum scilicet qui humanam voluntatem Christo denegantes, unicam voluntatem. nempe divinam, ei tribuebant, anno circiter 629 exorta est, auctoribus Theodoro, Pharanitano Episcopo, Sergio Constantinopolitano, Cyro Alexandrino, quos secuti sunt Pyrrhus. Paulus, et Petrus, Constantinopolitani Antistites. Errori favere censebatur Honorius Pontifex, eo quod dolosæ Sergii consultationi respondens, voluntatem quæ ex natura vitiata provenit, Christo adscribendam denegaverit, et totam controversiam de voluntatibus duabus, vel unica, voluerit sopire, silentio partibus imposito: sed ex eius litteris satis constat eum in hæresim haud esse lapsum. 9 Eam plures ejus successores, dolo hæreticorum comperto, studuerunt evellere, Severinus scilicet, Joannes IV., Theodorus, Martinus, et Agatho. Accessit Concilium VI., anno 681 Constantinopoli habitum.

36. Humanam voluntatem fuisse Chri-

<sup>(4)</sup> Matt. xxvi. 28. (2) Joan. xi. 5.

<sup>(3)</sup> Marc. iii. 5. (4) Luc. xix. 41.

<sup>(5)</sup> Hac humanitus et perperam interpretatur amesius, de tristitia ob solitudinem, et morm. Ubique quærit humanos bos in Christo rores, seu infirmitates. Sic fingit eum Lazarum sepulcro evocaturum, lacrymas fudisse, de a morte trepidum: a When he stood at the ave of Lazarus, his own fate was near its commation, and how natural is it that the tokens human feeling and sorrow, and the sight of Stave, should bring over his mind, with pecuvividness, a sense of his own melancholy uation. »— Jesus and his Biographers, p. i. iv. p. 50.

<sup>(6)</sup>  $\alpha$  Jesus was smitten with horror at the thought of dying. »—Jesus and his Biographers, p. i. ch. v. p. 59.

<sup>(7)</sup> Harm. Evang. ad c. 27.

<sup>(8) «</sup> His sufferings were so severe, that for a moment he seemed to be overwhelmed with a feeling of desperation, which burst forth in the words — « My God, my God, why hast thou » forsaken me? » For an instant his agony was intolerable. Still, even his momentary despair is expressed in the devout language of scripture. » — Jesus and his Biographers, p. ii. ch. xii. p. 392.

<sup>(9)</sup> Vide eas relatas inter Concilii vi. acta. Act. xii. col. 4349, t. iii. Col. Hard.

sto liquet, ex co quod hæc ad naturæ integritatem pertinct. Præsto sunt etiam clara Scripturæ testimonia, in quibus voluntas ejus a Patris voluntate, quæ utique sua etiam est, quatenus Deus est, distinguitur : « Pater mi, si possibile est, transcat a me calix iste. Verumtamen non sicut ego volo, sed sicut tu. » 1 « Pater, si vis, transfer calicem istum a me : verumtamen non mea voluntas, sed tua fiat. » 2 Jure animadvertit S. Athanasius : « Duas hic voluntates ostendit, unam videlicet humanam, quæ est carnis propria, alteram divinam. » 8 Cæterum humana Christi voluntas erat divinæ omnino consentiens; quamvis enim voluisset ipse cruciatus et mortem declinare, si Pater non decrevisset eum pati, voluit reapse id contingere quod æterno decreto evenire debuit. Luctam veluti in se indicabat, non pravæ voluntatis contra Dei legem, sed naturalis voluntatis adversus divinum decretum, quod tamen libera voluntate amplexus est.

37. Operationes quælibet natura suas habet: « Duas naturales voluntates, et duas naturales operationes indivise, inconvertibiliter, inconfuse, secundum sanctorum Patrum doctrinam adæque prædicamus: et duas naturales voluntates non contrarias, juxta quod impii asseruerunt hæretici, sed sequentem ejus humanam voluntatem, et non resistentem vel reluctantem; sed potius et subjectam divinæ ejus atque omnipotenti voluntati. » Ita definierunt VI Concilii Patres. Actiones Christi in tres classes a Theologis distribuuntur, divinas, et humanas, et mixtas.

Creatio et conservatio mundi Christi Dei sunt actiones, nullam habentes ad humanam ipsius naturam relationem. Edere et bibere humanæ ejus actiones erant : cæcorum illuminatio, tacto oculo, erat actio mixta; divina scilicet virtus corporis opera utebatur.

38. Abhorret a pietate ut Christum libidinis titillationibus, vel minima ex parte, obnoxium habeamus; est enim vitium naturæ, ab integritate ejus et perfectione, quæ in ipso erat, ompino alienum: quapropter merito dictum est anathema Theodori Mopsuesteniasseclis id affirmantibus. 8 Ouod autem Apostolus dicat eum « tentatum per omnia pro similitudine absque peccato, » intelligendum plane est de ærumnis quibus hostes ejus eum affixerunt : xupis apaprias nec enim ad peccatum tantum, sed ad ejus fomitem etiam, qui aliquando ab Apostolo peccatum dicitur, voces hæ referendæ sunt : « Talis enim decebat ut nobis esset Pontifex, sanctus, innocens, impollutus, segregatus a peccatoribus. » 6 Impie prorsus Furnesius affirmat tentationibus eum instar nostri pulsatum, nec quidquam interesse discriminis. 7 Dæmonis autem tentationem a sacris scriptoribus adeo enucleate relatam ad solas mentis Jesu cogitationes refert, veluti orientalium more descriptam poetico quodam ornatu!

## CAPUT III.

#### DE PARTU VIRGINEO.

39. Corpus assumpsit Christus <sup>ex</sup> Virginis Mariæ utero ; nam ideo di<sup>cit</sup>

other men. He was tempted as we are. But the evil thoughts that rose in his mind are represented as the proposition of an evil being. This representation is in accordance with the usiversal belief of the place and the age. Moral evil was attributed to the agency of a malignasi spirit. > — Jesus and his Biographers, p. ii. ch. iv. p. 173.

<sup>(4)</sup> Matt. xxvi. 36.

<sup>(2)</sup> Luc. xxii. 42.

<sup>(5)</sup> L. de adventu divini Verbi in carne.

<sup>(4)</sup> Vide Liberatum in Breviario, c. xx.

<sup>(5)</sup> V. Conc. coll. viii. can. xii.

<sup>(6)</sup> Heb. vii. 26.

<sup>(7) «</sup> The temptations that assailed him were nowise different from those which assail all

Apostolus : « Misit Deus Filium suum, factum ex muliere. » 4 Apollinaris douitillud cœlitus delatum, per Virginis iterum, veluti per canalem, ideoque lici de Christo: « Secundus homo de œlo, cœlestis. » 3 Cæterum Apostoli nens patet: Christus quippe de cœlo st, quia Verbum, quod erat apud eum, factum est caro, vera assumtione humanæ naturæ in divinæ peronæ unitatem. Ideo conceptus et natus x Maria Virgine prædicatur, Angelo i dicente : « Ecce concipies in utero. t paries filium. » . . . « Ouod nacetur ex te Sanctum, vocabitur Filius ei. » 5

40. E virgine matre prodiisse Chritum perpetuo docuit Ecclesia, Vatis, vangelistarum, et Angeli dictis innixa. abulis accenset Paine virginei partus arrationem, quam apud Gentes, de eorum cum mulieribus commercio lurima venditantes, fidem facilem obnuisse dicit. Furnesius insinuat ex niris Christi operibus ortam esse sussicionem de conceptu supernaturali: [uem qui rejecerit veluti fabulosum, irmiorem rebus gestis fidem adhibiurum dicit! Unitarii plerique eum ejiciunt, vel nullius momenti cenient.

41. Veteres hæretici, Cerinthus, Ebionitæ, Photinus, Jesum e Joseph et Mariæ consortio natum censebant. Iovinianus, monachus Mediolanensis, docuit matris integritatem in partu amissam, damnatus ideireo in Concilio Romano anno 390.

## Propositio.

Christus e virgine conceptus est et natus, Spiritus sancti opera, et salva matris integritate virginali.

42. Probatur 1. ex vaticinio Isaiæ. Trepidante Achazo de viribus conjunctis regum Israelis et Syriæ, qui regni et stirpis Davidicæ minabantur excidium, spem superni auxilii præbuit Isaias, miraculumque in promissionis confirmationem se patraturum obtulit. Pietatis specie recusavit Achaz id postulare; quapropter domum David de molestia quam hærendo et dubitando creabant Deo, arguit Vates, et signum maximum a Deo ipso dandum enuntiavit : « Propter hoc dabit Dominus ipse vobis signum : Ecce virgo concipiet, et pariet filium, et vocabitur nomen ejus Emmanuel. » 6 Opportuna erat occasio dubitantes de proximo excidio certiores facere filium illum stirpis Davidicæ tandem aliquando venturum, et quidem e castis virginis visceribus. Rem certe maxime mirandam Vates se enuntiare indicavit, et vi quadam et emphasi singulis verbis tributa. Virgo igitur, 7 domi veluti abscondita, in ætate adhuc juvenili, concipiet, et pariet filium, virginitatis decore servato: Deum enim pariet, verum Emmanuelem. De Messiæ ortu plane agitur, et supernaturalis ejus conceptus affirmatur.

43. Probatur 2. ex Matthæi testimonio. > Christi autem generatio sic erat: Cum esset desponsata Mater ejus Maria Joseph, antequam convenirent,

<sup>(4)</sup> Gal. iv. 4.

<sup>(2)</sup> I. Cor. xv. 47.

<sup>(3)</sup> Luc. i. 34. 35.

<sup>(4)</sup> Age of Reason, p. i. 44.

<sup>(8)</sup> a Should this consideration so far weigh rith us as to lead us to reject the notices of bis in the same of the

<sup>(6)</sup> Isaiæ vii. 10.

<sup>(7)</sup> ΤΩ 19 παρθεσε. « The earlier translators seem to have thought the article pleonastic. But the researches of later philologists have shown that it is very rarely such, though its sense cannot always be expressed. Here it is used ×ατ' ἐξοχὸν, and denotes (as Dr. Owen and Bishop Middleton observe) that particular virgin who was prophesied of from the beginning, and whose seed was to bruise the serpent's head. » Bloomfield in Mat. i. 25.

inventa est in utero habens de Spiritu sancto. . . . . Hoc autem totum factum est ut adimpleretur quod dictum est a Domino per Prophetam dicentem: Ecce virgo in utero habebit, et pariet filium: et vocabunt nomen ejus Emmanuel: quod est interpretatum Nobiscum Deus . . . Joseph . . . . non cognoscebat eam donec peperit filium suum primogenitum. » 4 Evangelista verbis perspicuis negat Mariam ullum cum Josepho maritale habuisse consortium, et affirmat eam de Spiritu sancto concepisse. Id contigisse addit ut vaticinium Isaiæ adimpleretur : quapropter de ejus significatione genuina dubitari non potest; nam ea laudandi Scripturam ratio vaticinii impletionem clare notat. 2 Vatis igitur se exhibet interpretem, et relatorem revelationis Josepho ab Angelo factæ: « quod in ea » (Maria) « natum est, de Spiritu sancto est: » 8 et ex sua veluti sententia, et certa notitia id ipse affirmat: quod proinde negari nequit, salva ejus auctoritate.

44. Probatur 3. ex revelatione angelica facta Mariæ. Hæc ad amussim respondit Isaiæ vaticinio, solo Jesu, Salvatoris scilicet, nomine, pro Emmanuele, Deo nobiscum, substituto. « Ecce concipies in utero, et paries filium, et vocabis nomen eius Jesum. Hic erit magnus, et Filius Altissimi vocabitur. 4 Virgo Maria plus semel ab Evangelista vocatur: quapropter virgo conceptura et paritura Dei Filium dicitur : quod et magis patet ex colloquio cum Angelo habito: « Dixit autem Maria ad Angelum: Quomodo fiet istud, quoniam virum non cognosco? Et respondens Angelus dixit ei: Spiritus sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit tibi. Ideogue et quod nascetur

45. Probatur 4. ex fide perpetua totius orbis christiani. Patres omnes appellamus testes. Paucos nominatim laudamus: S. Ephrem: « Non perdidit sigillum natura Virginis, Christo concepto: et ob id neque eo genito reserata est, ut partum in lucem ederet. »6 S. Ambrosius: « Hæc est virgo quæ in utero concepit, virgoque peperit filium. » 7 S. Gregorius Nyssenus: «Uti datus nobis absque patre filius, sic etiam puer hic absque parturigine natus est. Utque virgo ipsa non cognovit quo pacto in corpore ipsius corpus illud divinitatem recipiens coaluerit, sic ne partum quidem sensit. » 8 S. Epiphanius: « Quis ullo tempore umquam extitit qui sanctæ Mariæ nomen appellare auderet, et non rogatus subinde Virginis vocabulum adjiceret? 9 S. Hieronymus: « Nulla ibi obstetrix: nulla muliercularum sedulitas intercessit: ipsa et mater et obstetrix fuit : « et » collocavit eum, » inquit, « in præsepio, » quia non erat ei locus in diversorio. » Quæ sententia apocryphorum deliramenta convincit, dum Maria ipsa pannis involvit infantem. » 10

- 46. Symbola antiquissima ubique in Ecclesia recitata eamdem omnium fidem testatam faciunt: conceptus est de Spiritu sancto, natus ex Maria Virgine.
- 47. Concilia aliaque fidei pristina documenta recensere non juvat, quum res dubitationem non patiatur.

Objectiones diluuntur.

48. Obj. 1. Quæ referuntur de miro Christi conceptu, et nativitate, ex sui natura occulta erant, nec scriptoribus

ex te Sanctum, vocabitur Filius Dei. » <sup>3</sup> Igitur absque viri cognitione, Spiritus sancti opera, concepit et peperit Filium Dei.

<sup>(1)</sup> Matt. i. 18.

<sup>(2)</sup> Vide Hengstenberg, Christology, vol. i. p. 528.

<sup>(3)</sup> Matt. i. 20. (4) Luc. i. 31.

<sup>(5)</sup> Luc. i. 34.

<sup>(6)</sup> In Orat. de margarita pretiosa.

<sup>(7)</sup> Ep. 7. ad Siricium. (8) In Cantic. hom. xiii.

<sup>(9)</sup> Hær. lxxviii. (40) Adv. Helvidium. c. iv.

cognita, nisi Mariæ testimonio. Verosimile autem est eam somnio deceptam; consueverat scilicet pie contemplari uæ de futuro Messia apud Judæos elebrabantur. <sup>1</sup>

49. Resp. Scriptores sacros divinitus flatos credimus : sed si humana quæatur auctoritas, Mariæ utique testiionium omni exceptione majus erat; am enim divinitus electam Christi latrem nulla mendacii suspicio poterat ficere. Eam somniis suis delusam onjicit Furnesius, quin explicet quoodo somniando filium conceperit. atis colligitur eum censere concelum nonnisi consortio mariti deinceps Intigisse: sed quomodo id cum testionio Matthæi conciliatur, testantis ullum hujusmodi commercium Jophum inter et ipsam intercessse?

50. Obj. 2. Miræ res gestæ Christi ccasionem dederunt cogitandi eum ivinitus conceptum: apud plerosque nim populos superstitio viguisse notitur insignium hominum ortum ad eos referendi auctores.

51. Resp. Sacri scriptores Matthæus t Lucas nullum præbent indicium se liquid ingenio finxisse, vel temere Mulisse aliorum figmenta. Lucam quod ttinet, præfatur se assecutum esse mnia a principio diligenter, et enuleatius narrat quæ brevius a Matthæo lerant relata. Uterque simpliciter, ullo sermonis ornatu, res prout everant describit. Quod autem testes In fuerint oculati eorum quæ Christi

conceptum et ortum respiciunt, nil officit: nam scriptoribus fidis et judicio pollentibus creditur, dum aliorum testimoniis innixi, res tamquam certas et fide dignas referunt. Quod pertinet ad ethnicorum fabulas, immane distant a simplici Evangelistarum relatione, nec firmantur iis argumentis quæ Christi miracula et divina ejus doctrina suppeditant. Cæterum non levis est conjectura ipsas originem traxisse ex veteri traditione, oriturum cœlitus aliquem qui justitiam et salutem generi afferret humano. Quæ Virgilius cecinit de Astræa, et de puero mox nascituro, haud obscura pristinæ traditionis præbent indicia:

« Ultima Cummi venit jam carminis mas, Magnus ab integro seculorum nascitur ordo. Jam redit et virgo; redeunt Saturnia regna; Jam nova progenies colo demittitur alto. ? »

52. Obj. 3. Conceptus virgineus totus pendet ex authentia primorum duorum Matthæi Evangelii capitum, de qua tamen licet dubitare: constat enim ea non fuisse ab Ebionitis agnita, qui magnam constituebant partem eorum qui ex Hebræis ad Christi militiam transierant. Præterea non concordat genealogia quam continent cum illa quam tradit Lucas. Mira narrant de Magorum adventu, et stella visa, quæ fabulis annumeranda videntur. 5

53. Resp. Probatur insuper conceptus virgineus vaticinio Isaiæ, et Lucæ, de Angelo Mariam allocuto, testimonio. Cæterum nulla est ratio de Matthæi primis capitibus dubitandi, quum ex-

the Messiah — and even that she should dream that she already bore that Holy One within her — all this is very natural; and so far from breathing a breath against the virgin purity of her spirit, such a dream we may regard as a touching indication of a spotless mind, of a that > saintly chastity so dear to heaven. > Jesus and his Biographers, p. ii. ch. i. p. 122.

<sup>(1)</sup> a That a woman of the devout old Hebrew eage, related to the priesthood, of the loftiest glous character, betrothed, and to an individual who traced his descent to that illustrious of David which was expected to produce the siah, and at a period when the whole nation with which was expected to produce the siah, and at a period when the whole nation with the whole nation of the deliverer, should have been visited with defense—that she should have a vision of the latting her as the favoured mother of the state of the should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be should have a vision of the she will be she will be she will be she will be should have a vision of the she will be s

<sup>(2)</sup> Ecloga iv.

<sup>(3)</sup> Unitarian Miscellany , vol. vi. p. 528.

stent in omnibus codicibus et versionibus, uti fatentur adversarii. 4 Concordant etiam toti operi, et præfationis indolem habent, adeo ut ipsi dicant ea ideo assuta, quum exordii loco viderentur convenire. Quod ad Ebionitas ea rejicientes pertinet, non obstat : in more enim est hæreticis ea quibus confoditur error, rejicere documenta. Cæterum longe minor erat pars eorum qui a Judaismo ad Christiana castra transierant : plerique enim cum iis qui e gentibus conversi erant convenientes Ecclesiam constituebant, a qua secta illa abscissa est et damnata. Concordia genealogiæ Lucæ cum Matthæi ab eruditis interpretibus inita est. Quæ autem de Magorum adventu et de stella iis visa narrantur, a Christianis scriptoribus antiquissimis celebrata sunt, utpote in iis capitulis relata, quæ apud omnes excepta sunt : nec desunt extera suffragia. 2

54. Obj. 4. Ambigua voce nititur fides de conceptu virgineo : אַלְמָה apud Hebræos virginem sonat, sed de puella vitiata etiam usurpatur. Prov. xxx. 19.

55. Resp. Non voce tantum nitimur, quæ tamen obvio ac recepto sensu virginem, scilicet viro absconditam, significat. Quod si aliquando ad puellam quæ amisit decus virgineum transferatur, quod non constat, id fit per catachresin, sicut ipsa vox Virgo aliquando apud Latinos accipitur. Locus Proverbiorum in quodam codice a Rossi laudato alias legitur אר בעלכון בי בעלכון בי בעלכון מו אר בעלכון בי בי בעלכון או אר בעלכון מו אר בעלכון מ

de re quippe mira, in signum cœlitudanda, loquitur. Præterea Matthætita rem gestam narrat ut eam signi cationem vox necessario postulet.

56. Obi. 5. Isaias tempore pra senti utitur, et puellam alloquitur ה חַעְלמָה הָרָה וְיֶלֶדת בּן וְקרָאת שמו עמנו אל « Ecce illa puella (qua scilicet digito indicabat) concepit, parturit filium : et vocabis (puella: ivsam alloquitur) nomen ejus Emma: nuel. » Igitur ob divinum auxili-1 præstandum populo, Deo ei præsen Le voluit ut puer eo vocaretur nomi re. Agebatur de periculo imminente et puer nasciturus in signum datus est, quia ante triennium, quando butyro et melle, instar aliorum puerorum, vesceretur, dispergendi erant reges adversarii. Perabsurdum est verba illa de puero post septingentos annos nascituro explicare.

57. Resp. Prophetæ consueverunt eventus describere prout eorum menti obversabantur, et tempus plerumque haud definire. Præsens utique erat Isaiæ menti Virgo illa præclara, quæ conceptura erat et paritura Filium Emmanuelem, ideoque verbis præsentis temporis usus est, quæ tamen, de partu et nuncupatione saltem, futurum exigunt sensum. Cæterum nulla sinit ratio suspicari eum puellam coram se præsentem digito indicasse: nam absonum est ut puellam haud nuptam, qualis voce Hebraica semper designatur, gravidam coram rege principibusque declararet Vates, ejusque filium tanto nomine dignaretur, et veluți cœlitus datum miraculum in incolumitatis populi pignus exhiberet. Quod

<sup>(1)</sup> Ibidem, p. 329.

<sup>(3)</sup> Vol. i. hujus operis, p. 69.

<sup>(5) 31</sup> a. p. Rossi collect. var.

<sup>(4)</sup> Paine, Examination of the Prophecies, p. 530.

<sup>(5)</sup> Hengstenberg, Christology, vol. i. p. 325.

Eruditus vir censet adolescentulam voci flebraicæ respondere, prout apud Arabes: quamtamen fatetur numquam de nupta usurpari, sed de nubili. Nobis Hieronymi explicatio magis arridet, quod juniores puellæ domi custoditæ vire absconditæ censerentur.

autem puer post septem sæcula nasciturus in signum datum sit, contigit quia, quum de Davidici generis excidio trepidarent, congruum erat promissionem de Messia a patribus jamdiu expectato renovare. Temporis autem quod intervenire debuit spatii mentio non est facta, nec enim ad propositum pertinebat : sed certa data est fiducia Emmanuelem tandem aliquando venturum; ideoque vanum esse timorem de stirpis excidio demonstratum est. Non igitur proximæ regum cladis illud datum est indicium: recusarat enim Achaz miraculum petere; sed in incolumitatis regni et generis Davidici pignus. Inusitatum porro non est eventum posteriorem certo prædicere, ut proximi eventus, de quo dubitatur, detur vadimonium, ex auctoritate.prædicentis desumptum. Sic Moysi dixit Deus: « Ego ero tecum: et hoc habebis signum, quod miserim te: Cum eduxeris populum meum de Ægypto, immolabis Deo super montem istum. » 4 Sic Isaiæ signum liberationis ab Assyriis datum est : « Tibi autem hoc erit signum: Comede hoc anno quæ sponte nascuntur, et in anno secundo pomis vescere: in anno autem tertio seminate et metite: et plantate vineas, et comedite fructus earum. » 3

۲e.

JI.

n

PS.

:2

I.T

a s

ra:

E

58.0bj. 6. Conceptus virgineus Mariæ dicto tantum probari poterat, cui Joseph fidem adhibuit, somnio facile delusus. 59. Resp. Ex Evangelistæ narratione liquet Mariam Josepho nihil de Angelo viso, vel de arcano quod in se contiRetat retulisse sed animo parato ex-

gerat retulisse, sed animo pacato expectasse, ut Deus, qua ratione vellet, sibi consuleret. Quæ igitur Joseph in somnio cogitavit, contra ea quæ menti per diem obversabantur, evenerunt: turbatus enim erat indiciis uteri tumentis. Visionum veritas ex rerum serie et eventu constabat. Quod si

quis dicat fabulam excogitatam ad Mariæ pudori consulendum, meminerit matrimonium cum Joseph initum omnem speciem malam abstulisse omnibus, solo excepto marito. Quis credet illum mulieris adulteræ consuluisse honori? Quis eum rei tam miræ inventorem credet? Profecto non statim divulgatum est mysterium, sed Jesus filius Joseph habebatur. Deo sic disponente, ut suspicioni non subiaceret Maria. Suo jam tempore, postquam Jesus prodigiis se probaverat. Deum, et post mortem ad cœlos ascenderat, retulit Matthæus conceptumvirgineum; cui proinde omnia a Jesu patrata opera divina suffragantur. Errat igitur vehementer Paine, dicendonullum dari posse rei tam miræ argumentum præter Mariæ et Josephi dicta; nam opera quæ fecit Jesus testimonium ferunt de omnibus quæ scriptores, Spiritu sancto afflante, de eoretulerunt.

60. Obj. 7. Non magis Mariæ de Angelo viso, et de conceptu absque congressu humano fidendum, quam RhææSylviæ de Martis congressu.

61. Resp. Immane est discrimen, Sylviæ enim dicto nihil suffragabatur; Maria autem non se exhibebat testem, sed Deus illi consuluit, Angelo, qui Josephum edoceret, misso. Elisabeth etiam, divino affulgente lumine, cognovit quod evenerat arcanum, eamque celebravit beatam, tanto fœtu fœcundam. Cœlestia quæ partum comitata sunt prodigia, et quæ secuta sunt pertotam Christi vitam, rem extra omnem dubitationis aleam posuerunt.

62. Obj. 8. Frustra pertexuit Matthæus Josephi genealogiam, si ipse-Jesum haud genucrit. Lucas etiam sæpius eum Jesu patrem appellat: « Erat pater ejus et mater mirantes. » \* « Fili, quid fecisti nobis sic? Eccepater tuus et ego dolentes quærebamus te. » ¹ Eum communi ratione ex utero prodeuntem exhibet, ideo enim oblatus est in templo : « postquam impleti sunt dies purgationis ejus secundum legem Moysi; tulerunt illum in Jerusalem, ut sisterent eum Domino, sicut scriptum est in lege Domini : Quia omne masculinum adaperiens vulyam, sanctum Domino vocabitur. » ²

63. Resp. Ea de causa Matthæus genealogiam Joseph pertexuit, ut ostenderet Jesum ex Davidis esse progenie: id autem non exigebat ut a Joseph vere gigneretur, quum lege et consuetudine haberentur filii qui adoptati fuerant, sicut contigit iis qui ex secundo matrimonio nati sunt, patrui defuncti sine prole filii censebantur. Quum igitur Joseph conjux esset Mariæ, pater æstimabatur filii quem peperit ipsa. qui idcirco omnium judicio Davide genitus habebatur. Merito vox illa « pater » a sacro scriptore, et a Maria ipsa adhibita est : nam patris obtinebat locum, et fungebatur munere Joseph; et de Jesu dicitur « putabatur filius Joseph. » 3 Quod attinet ad legem, consuetum parturiendi cursum spectabat, ideoque non obligabat Mariam; sed quum lateret partus arcanum, decebat ut eam servaret. Inde quidem inferre non licet eam, integritate amissa, peperisse, quum divina proles altiora de Matre sentire jubeat. et ita senserit tota antiquitas Christiana. Pulchre S. Augustinus: « Ipsa virtus per inviolatæ matris virginea viscera membra infantis eduxit, quæ postea per clausa ostia membra juvenis introduxit. Hic si ratio quæritur, non erit mirabile: si exemplum poscitur, non erit singulare. Demus Deum aliquid posse, quod nos fateamur investigare non posse. In talibus rebus tota ratio facti est potentia facientis. » <sup>4</sup> Item Hormisdas P. « Ut qui ante tempora erat Filius Dei, fieret filius hominis, et nasceretur ex tempore hominis more, matris vulvam natus non aperiens, et virginitatem matris deitatis virtute non solvens. Dignum plane Deo nascente mysterium, ut servaret partum sine corruptione, qui conceptum fecit esse sine`semine. » <sup>5</sup>

#### CAPIIT IV.

#### DE PERSONA CHRISTI.

64 Nestorius, Episcopus Constantinopolitanus, anno 429, Verbum a Jesuseparans, docuit Deum in humana natura, tamquam in templo, habitasse, adeo ut homo Jesus cum Verbo divino nonnisi moraliter conjungeretur, ideoque esset persona humana. Errore ad Episcopum Romanum delato, præćepit Cœlestinus, qui eo tempore cathedram Petri occupabat, ut eiuraretur intra decem dies, anathematis pæna, si detrectaret, ejus auctori intentata. 6 Cyrillus, Alexandrinus Episcopus, magno studio avitam propugnavit fidem, et plures anathematismos novitio errori objecit, inter quos sequens occurrit: « Si quis non confitetur carni secundum substantiam unitum Dei Patris Verbum, unumque esse Christum cum propria carne, eumdem scilicet Deum simul et hominem, anathema sit. » 7 Pertinax perstitit Nestorius, ideoque in Concilio Ephesino, anno 531, depositus. Plures Episcopi, inter quos Joannes Antiochenus, et Theodoretus Cyrensis, Nestorii nimio studio turbas cierunt, sed post triennium pax conciliata est.

<sup>(4)</sup> Luc. ii. 48.

<sup>(2)</sup> Ibid. ii. 22.

<sup>(3)</sup> Ibid. iii. 23.

<sup>(4)</sup> S. Aug. ep. cxxxvi. ad Volusianum.

<sup>(5)</sup> Ep. lxxix. ad Justin. Imp.

<sup>(6)</sup> Vide litteras Cœlestini ad Cyrillum ister Concelli acta.

<sup>(7)</sup> II. Anath. Cyrilli.

#### Propositio.

Verbum, Dei Patris Filius, humanam assumpsit naturam, ita ut unica Verbi persona utramque naturam, divinam et humanam, haberet.

- 65. Probatur 1. ex Scripturis. « In principio erat Verbum, et Verbum erat ipud Deum, et Deus erat Verbum. ... Et Verbum caro factum est. » 4 lerbum igitur, quod Deus est, caro, cilicet homo, est factum; caro enim iominem significat per familiarem vnecdochen : « Videbit omnis caro alutare Dei. » 2 Factum est homo, on insius Verbi in hominem converione, nam Deus mutari non potest, ed naturæ humanæ assumptione in mitatem personæ, adeo ut Verhum imul sit Deus et homo. Intima prorsus triusque naturæ in una persona conınctio his verbis indicatur : « Verbum aro factum est. »
- 66. Christus de se dixit: « Antequam braham fieret, ego sum. <sup>5</sup> » Ergo ipse ui loquebatur erat antequam Abraam creatus fuisset, non quidem tamuam homo, sed tamquam Deus: idem fitur qui Deus et homo, indivisibili nitate personæ.
- 67. « Ego et Pater unum sumus. » 6 oquebatur Christus homo, seque et atrem unum prædicabat, utique dinæ naturæ ratione. Ergo Christus omo idem erat, qui et Deus, utraque atura in una persona divina subsitente.
- 68. De Deo Patre dicit Apostolus:
  Qui etiam proprio Filio suo non
  epercit, sed pro nobis omnibus traidit illum. » Ergo qui traditus est
  mortem, erat proprius Dei Filius:

  iliu vivi oix iquivaro. Idem igitur
  omo et Deus.

- 69. « Ex quibus (Israelitis) est Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in sæcula. » <sup>6</sup> Ipse secundum carnem, scilicet, humanam naturam, ex Israelitis profectus, est Deus super omnia.
- 70. « Qui descendit, ipse est et qui ascendit super omnes cœlos, ut impleret omnia. » 7 'O xaraßèr àvrér 1071 xai i åraßèr. Qui descendit, Verbum est, nec enim humana Christi natura e cœlis venit : qui ascendit, Christus homo est; nam in terris versans, erat in cœlis et ubique tamquam Deus : Ergo idem Deus qui homo.
- 71. « Hoc enim sentite in vobis, quod et in Christo Jesu: qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo: sed semetipsum exinanivit formam servi accipiens. » <sup>8</sup> Ergo qui in forma Dei Deus est, in forma servi apparuit, homo factus: ergo idem Deus et homo.
- 72. Probatur 2. Patrum testimoniis.
  S. Ignatius M. « Deus noster Jesus Christus in utero gestatus est a Maria, secundum dispensationem Dei, ex semine David. » 9
- 73. S. Irenæus ex Scripturis ostendit: « Unum et eumdem esse Verbum Dei, et hunc esse unigenitum, et hunc incarnatum esse pro salute nostra Jesum Christum Dominum nostrum.» 40
- 74. S. Gregorius Nazianzenus : « Non duo factus, sed unum ex duobus fieri sustinens. Deus enim ambo sunt, id quod assumpsit, et quod est assumptum: naturæ duæ in unum concurrentes, non duo filii. » 44

75. S. Ambrosius : « Cum Deus esset semper æternus, incarnationis sa-

<sup>(</sup>i) Joan, j.

<sup>(2)</sup> Luc. iii. 6.

<sup>3)</sup> Joan. viii. 58.

<sup>4)</sup> lbid. x. 30.

<sup>5)</sup> Rom. viii. 32.

Vol. 11.

<sup>(6)</sup> Ibid. ix. 3.

<sup>(7)</sup> Eph. iv. 40.

<sup>(8)</sup> Phil. ii. 5.

<sup>(9)</sup> Ep. ad Eph.

<sup>(10)</sup> L. iii. adv. hær. c. xviii. (11) Orat. xxxi.

cramenta suscepit, non divisus, sed unus: quia utrumque unus, et unus in utroque, hoc est, vel divinitate, vel corpore. Non enim alter ex Patre, alter ex Virgine, sed idem aliter ex Patre, aliter ex Virgine. Generatio generationi non præjudicat, nec caro divinitati. » <sup>4</sup>

76. S. Augustinus: « Ex quo homo esse cœpit, non aliud cœpit esse homo, quam Dei Filius. » <sup>2</sup>

## Objectiones.

- 77. Obj. 1. Christus « de templo corporis sui » locutus est. <sup>5</sup> Ergo humana natura erat ei templi instar; nam « in ipso inhabitat omnis plenitudo divinitatis corporaliter. » <sup>6</sup>
- 78. Resp. Christi corpus instar templi haberi poterat, quamvis divina persona humanæ naturæ intime conjungeretur: nam et corpus tabernaculum dicitur, cui anima nostra conjuncta est, non morali tantum unione et affectu. sed revera: « qui sumus in hoc tabernaculo. » <sup>8</sup> In Christo dicit Apostolus totam plenitudinem divinitatis, naturam divinam integram, corporaliter, substantialiter, et vere habitare et inesse, non Numinis qualicumque præsentia, sed intima divinæ cum humana naturæ conjunctione: is aurs nareinis mar re magena rus Seernres GOMATIX ÕS.
- 79. Obj. 2. Patres passim vocant humanitatem Christi instrumentum divinitatis; alii Christum hominem Deiferum, et Deificatum dicunt, asseruntque a Verbo hominem fuisse assumptum.
- 80. Resp. Voces illæ, et variæ hujusmodi phrases facilem excipiunt explicationem ex ipsis Patrum scriptis derivatam. Erat utique humana Christi natura divinitatis instrumentum; quum

- 81. Obj. 3. Si Christus Deus sit e homo, duo in eo admittenda sun entia, inter se distincta; quæ in una personam conjungi æque absurdura est ac duas mentes unam esse. 6
- 82. Resp. Duæ naturæ inter se distinctæ necessario in Christo admittendæ sunt, quas in una subsistere persona absurdum non est. Quomodo divina persona humanam regat naturam sibi conjunctam, non adeo difficile est conceptu; quamvis non esset in quæstionem vocandum, si nostrum cogitatum prorsus excederet.
- 83. Obj. 4. Quod humana natura subsistentia humana spoliari possit manifesto repugnat: ergo humana persona cum natura agnoscenda est.
- 84. Resp. Ipsa humanæ naturæ assumptio a Verbo eam subsistentem constituit; regitur enim a divina persona. Quum subsistentia sit ea naturæ conditio qua actionum suarum est principium, natura quæcumque independens constituitur, propriam habet subsistentiam: si alteri superiori conjungatur a qua pendet, una utrique erit subsistentia.
- 85. Obj. 5. Repugnat ut Deus nasci, pati, mori dicatur : quæ tamen dicenda erunt, divina persona humanam regente naturam.
- 86. Resp. Repugnat ut ea de Deoin divina natura prædicentur, non item in humana quam assumpsit: quæ enim huic congruunt, de persona qua regitur dici possunt. Hæc igitur probeintellecta nil habent quod Deum dedeceat.

enim hæc nihil pati possit, illa inservivit humanæ saluti : divina quippe Verbi persona ea usa est, ut nos, patiendo, redimeret.

<sup>(4)</sup> L. de Incarn. c. v.

<sup>(2)</sup> Enchir. c. xxxvi.

<sup>(3)</sup> Jean. ii. 19.

<sup>(4)</sup> Coloss. ii. 9.

<sup>(5)</sup> IJ. Cor. v. 4.

<sup>(6)</sup> Unitarian Miscellany, vol. ii. p. 44-

87.06j. 6. Divinam majestatem prorsus dedecet etiam in assumpta natura ærumnas et probra pati, uti ipsa suadet ratio: ipsi enim pueri rationis vix compotes a eogitatu Dei crucifixi abhorrent. Ita Paine. 4

88. Resp. Altissimum mysterium in Deo patiente, etiam in assumpta hominis natura, agnoscimus, prout in Scripturis constanter exhibetur. Cæterum etsi ratio et humanitatis sensus scelus eorum detestetur, qui Filium Dei contumeliis et morte afficcerunt: non ideo desunt divinæ bonitatis indicia quæ mysterium credendum commendant. Ipsi pueri consueverunt mirari ingentem illam Dei erga homines dilectionem. Omnibus eæ admirationis voces conveniunt: « Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret! » 2

### Consectaria.

89. Ex dogmate probato de una Christi persona liquet merito damnatos esse in Synodis Forojuliensi, Ratisbonensi, et Francofordiensi, sæculo ociavo exeunte, Felicem Urgellitanum et Elipandum Toletanum, qui Christum, qua homo, filium Dei adoptivum dicebant: nam Nestorianus error redivivus hic exhibetur. « Anathematizamus etiam eos (scribebat jam suo tem-Pore Damasus Pontifex) qui duos filios esse profitentur, unum ante sæcula, et alium post carnis assumptionem ex Virgine. » 5 « Unus Dei Filius idemque hominis filius : unus hominis filius, idemque Dei filius: non duo filii Dei, Deus et homo, sed unus Dei Filius. » 4

90. Sequitur etiam Mariam Matrem Dei rite vocari, nam Christus quem peperit Deus vere est; sed de ea alias disseremus.

#### DE DUARUS IN CHRISTO NATURIS.

91. Fere simul cum Nestoriano errore, de duabus in Christo personis, contrarius de unica eius natura pullulavit : quum enim Eutyches, archimandrita Constantinopolitanus, qui scilicet monachorum cœnobiis plurimis præerat, Nestorii errorem evellere studeret, in alium incidit. Non constat quo sensu unicam prædicaverit Christi naturam post unionem : nec enim extitit natura eius humana antequam assumeretur, uti recte animadvertit S. Leo M. « Natura nostra non sic assumpta est, ut prius creata post assumeretur, sed ut ipsa assumptione crearetur. » <sup>8</sup> Fuerunt ex ejus sectatoribus qui dicerent « mausisse divinitatem, ab hac vero absorptam esse humanitatem, ut mare mellis guttam si accipiat : statim enim gutta illa evanescit aquæ maris permixta. » 6 Alii videntur tradidisse utramque naturam in unam coaluisse, adeo ut quæ ex earum permixtione orta sit, ab alterutra sit diversa.

92. Synodo Constantinopoli habita, anno 448, error Eutychianus proscriptus est, S. Flaviano Episcopo illius urbis agente. Ab eo consultus Leo Pontifex Romanus vetustam fidem dogmatica exposuit epistola, quam tamquam Petri vocem venerati sunt Patres Chalcedone congregati, anno 451. Antea Eutychetis artibus Theodosius junior delusus Synodum 130 Episcoporum Ephesi habuit, ubi omnia vi et armis acta sunt, Dioscoro Alexandrino patriarcha Eutycheti favente. Hæc rescissa sunt in Concilio Chalce-

CAPUT V.

<sup>(</sup>f) Age of Reason, p. i. page 46.

<sup>(2)</sup> Joan. iii. 46.

<sup>(3)</sup> Ep. ad Paulinum Antioch.

<sup>(4)</sup> August. in Enchir. c. iii.

<sup>(5)</sup> Ep. 23. alias 11. ad Julianum Coensem.

<sup>6)</sup> Vide Theodoret. in dialogo Inconfusus.

donensi, cui sexcenti aderant Episcopi, et Dioscorus sede merito dejectus est.

93. Varii hi errores, qui ex Arii tempore circa Incarnationis mysterium sunt orti, pleniori ejus propositioni dederunt locum, adeo ut Christi Dei et hominis honor inde exurgeret, quo eum pessumdare voluit generis humani hostis. « Unum eumdemque confiteri Filium et Dominum nostrum Jesum Christum consonanter omnes docemus. » dicunt Patres Chalcedonen-'ses, « eumdem perfectum in Deitate, et eumdem perfectum in humanitate, Deum verum et hominem verum; eumdem ex anima rationali et corpore, consubstantialem Patri secundum Deitatem, consubstantialem nobis eumdem secundum humanitatem, per omnia similem nobis absque peccato: ante sæcula quidem de Patre genitum secundum deitatem, in novissimis autem diebus eumdem propter nos et propter nostram salutem ex Maria Virgine Dei Genitrice secundum humanitatem. unum eumdemque Christum, Filium, Bominum, Unigenitum, in duabus naturis inconfuse, incommutabiliter, indivise, inseparabiliter agnoscendum. nusquam sublata differentia naturarum propter unitionem, magisque salva proprietate utriusque naturæ, et in unam personam atque subsistentiam concurrente. » 1

94. Post Dioscorum dejectum, S. Proterius Sedem Alexandrinam occupavit, qui anno 457 ab Eutychianis interfectus est: ex quo tempore per sæculum fere Alexandriæ dominati sunt. Petrus Moggus tamen, qui inter Eutychianos Antistites Alexandrinos recensetur, nolens anathema in Chalcedonense Concilium ferre, plurimorum ex secta secessioni dedit locum, qui

Monophysitæ Acephali dicti sunt. Petrus Fullo, sive Cnapheus, Antiochenam sub idem tempus occupans sedem. Theopaschitarum dux fuit : docuit. scilicet divinam naturam passam esse Jacobus.Zanzalus et Baradæus, utroqu€ enim cognomine notatur, Syrus, qua ex monacho Edessenus metropolit. anno 541 factus dicitur, Jacobitaruz caput fuit. Eutychetis placita diffura dendo per Orientem. Armeni plerique his inficiuntur. Catholici Melchitæ d: cti sunt, seu regii, a voce Syriaca hæreticis eos. Marciani Imperatoris quo regnante Concilium Chalcedonen se habitum est, asseclas esse dictitantibus. Ita plerique cognominis hujus originem explicant.

## Propositio.

In Christo duæ sunt naturæ integræ et perfectæ, divina scilicet et humana.

95. Probatur 1. ex Scripturis. Divina Christi natura quamplurimis comprobatur testimoniis: « Deus erat Verbum. » <sup>2</sup> « Hic est verus Deus et vita æterna. » <sup>5</sup> Humana ejus natura sæpe prædicatur: « Quæritis me interficere, hominem, qui veritatem vobis locutus sum. » <sup>4</sup> Alia quæ jam laudavimus testimonia, dum unicam Verbi personam contra Nestorium probaremus, rem plane exploratam faciunt.

96. Probatur 2. Patrum consentiente doctrina. Præter plurima jam citala Patrum decreta, pauca recitare juvat. S. Basilius: « Deus in carne, non ex intervallo operans, ut in Prophetis, sed copulatam sibi hominis naturam et unitam obtinens. » <sup>8</sup>

97. S. Gregorius Nazianzenus: « Naturæ quidem duæ sunt, Deus et homoquemadmodum et anima et corpus; sed non duo filii sunt aut Dii; quemadmodum nec hic duo sunt homines.»

<sup>(1)</sup> Act. v. (2) Joan. i.

<sup>(3)</sup> Ibid. v. 20. (4) Ibid. viii. 40.

<sup>(5)</sup> Hom. de humana Christi generat.

<sup>(6)</sup> Ep. i. ad Cledonium.

96. S. Ephrem: « Perfectam habet duplicem naturam, .ne duas perdat. Neque enim in una sola natura Deus super terram est visus: neque in altera sola homo in cœlos ascendit: verum perfectus ex perfecto, homo ex homine, Deus ex Deo, ex Virgine Christus. » 4

99. S. Cyrillus Alexandrinus, recitatis Nicæni Symboli verbis, dicit: « Non enim Verbi naturam mutatam . carnem esse factam, neque in totum hominem, qui ex anima est et corpore, mutatam esse, sed hoc potius dicimus, quod Verbum sibi ipsi carnem anima rationali vivificatam, secundum subsistentiam, modo qui nec edici nec investigari queat, adunarit, homoque factum, ac filius hominis appellatum sit, idque non solum secundum voluntatem ac placitum, neque tamquam in personati hominis assumptione. Et licet differentes inter se naturæ, in veram sint unitatem conjuncta, quod unus tamen ex utrisque sit Christus acfilius, interim non sublata differentia naturarum, quæ potissimum nobis unum, Dominum, et Christum, et filium propter coadunationem arcano et incnarrabili divinitatis et humanitatis ad unitatem concursu, absolvunt. » 2

100. S. Ambrosius: « Servemus distinctionem divinitatis et carnis. Unus in utroque loquitur Dei Filius, quia in codem utraque est natura. » 5

101. Ipsa ratio suffragatur, nec enim divina natura desinere potest, nec mutari; proinde nec in humanam naturam converti, nec cum ea commisceri, ita ut tertia quædam natura inde exurgat. Porro si absorberetur humana a divina natura, jam ærumnis quibus rederaptio hominum erat perficienda,

#### Objectiones.

102. Obj. 1. « Verbum caro factum est. » <sup>4</sup> « Semetipsum exinanivit. » <sup>5</sup> Dum dicit sacer auctor • aquam vinum factam, » <sup>6</sup> intelligitur utique vera conversio.

103. Resp. Eadem scribendi ratio non eamdem ubique obtinet vim: hæe enim ex re de qua agitur, et ex adjunctis variatur. Verbum caro factum est, quia homo factum est, vera humanæ naturæ assumptione, non quod in carnem conversum sit, quod manifesto repugnat iis quæ de Verbo Deo præcesserant. « Exinanivit semetipsum formam servi accipiens; » nihil tamen majestati eius summæ et perfectioni decidit. Merito animadvertit S. Epiphanius in Joannis verba: « Non illud indicat. Verbum in carnem fuisse conversum, aut in eam omnino transiisse, sive divinitatem in carnem fuisse mutatam: verum cum divinitate Verbum propriam hominis assumpsisse naturam. 6 « Pulchre S. Leo M. : « Suscepta est a majestate humilitas, a virtute infirmitas, ab æternitate mortalitas, et ad resolvendum conditionis nostræ debitum, natura inviolabilis unita est passibili. » 7

104. Obj. 2. Unam naturam Verbi divini incarnatam Cyrillus Alexandrinus agnoscit: μίαν φύσιν του θιοῦ λόγου σεταρχαμώνες. 8

105. Resp. Ipse se explicat Cyrillus: « Nam si, dicentes unam Verbi naturam, tacuissemus ac minime adjunxissemus, incarnatam, . . . esset illorum fortasse oratio non inepta . . . sed quia et illa in humanitate perfectio, et essentia nostræ declaratio

Salvatore pænas luente, non fuisset locus.

<sup>(1)</sup> Orat de margarita pretiosa.

<sup>(2)</sup> E. p. ad Nestorium p. 12. tom. ii. operum Cyrilla ed. Paris. 1604.

<sup>(8)</sup> I. ii. de fide ad Gratianum c. iv.

<sup>4)</sup> Joan. i. 14.

<sup>(5)</sup> Phil. ii. 7.

<sup>(6)</sup> Hær. 77.

<sup>(7)</sup> Ep. ad Flavianum c. 3.

<sup>(8)</sup> Ep. i. ad Success.

illata est dum dicimus incarnatam, desinant baculo inniti arundineo . . . si in eo quod illum incarnatum esse dicimus, perspicua et certa confessio continetur, qua etiam hominem esse factum profitemur, nihil jam intelligere prohibet, Christum, cum sit unus ac solus filius, eumdem Deum esse et hominem, ut in Deitate, ita etiam in humanitate perfectum. » 4 Contigit quidem Cyrillo hæresim Nestorii, qua homo Christus a Deo Verbo separabatur, evellere studenti, ut quædam de intima naturarum conjunctione proferret, quæ unicam naturam adstruere videantur; sed præsto sunt ejus testimonia quæ mentem eius catholicam probant.

106. Obj. 5. S. Gregorius Nyssenus humanam Christi naturam divinitatis participasse virtutem docet, instar aceti guttæ in mare projectæ. « Cum divinitate temperata non amplius in suis terminis et proprietatibus manet. » <sup>2</sup>

407. Resp. verbis Anastasii Sinaitæ:

« Divinus Gregorius mentionem fecit
pelagi et aceti, non ut res ipsas confunderet, sed ut exemplo aliquo tenuitatem et parvitatem nostræ naturæ cum
infinito et incomprehenso illo divinitatis pelago comparatæ demonstraret.»

Ipse Gregorius subjungit loco objecto:

« Carnis tamen et divinitatis proprietatum inconfusa permanet contemplatio. »

108 Obj. 4. Duæ naturæ vere distinctæ duas necessario secum ferunt subsistentias, seu personas; nec enim alia ratione natura subsistentia privari queat, quam cum alia coalescendo.

109. Resp. Naturarum distinctio non diversas postulat subsistentias, nam humana natura a persona divina per-

ficitur, et pendet. Conjunctio igitur est naturarum, sed in persona, non in naturis, qua ratione et distinctio naturarum servatur, et persona unica est Fatemur de mysterio agi, quod penitiu scrutari non licet: « Incarnationi modus admodum subtilis est, verequinexplicabilis; talis demum qui cogit: tionis, captusque nostri angusti: multis partibus excedat. » Ita Cyrillia Alexandrinus. 4

tionis mysterium, qui prioribus Eccl siæ sæculis adeo per Orientis provincias grassabantur, fusius agendum no censuimus, quum hisce in regionibu vix innotescant, sectariis plerisque qui Christum Deum hominemque agno scunt, fidem quam ab Ecclesia discedentes eorum majores hac de re habuerunt, verbis apprime Catholicis, adhuc enuntiantibus, in suis formulis et publicis documentis. <sup>5</sup> Utinam sic per omnia avitam et Apostolicam æmularentur fidem!

#### Consectaria.

111. Unio hypostatica est igitur duarum naturarum, divinæ et humanæ, in una Verbi persona conjunctio, servatis utriusque naturæ proprietatibus. Unio illa immediate in persona Verbi facta est, quæ humanam naturam terminat, et actionum humanarum, sicut et divinarum, est principium. Nihil autem hac ratione divinæ naturæ accedit; sed natura humana terminatur divina donata subsistentia. Persons Verbi, assumpta humana natura, pel eam operari cœpit, eratque principium quod operabatur. Duplici autem pacti operabatur, in utraque scilicet na tura, quæ principium quo operabatu idcirco dicitur. Nunquam autem con cipienda est humana Christi natura

<sup>(1)</sup> Ep. ii. ad Success.

<sup>(2)</sup> Orat. iv. contra Eunomium.

<sup>(5)</sup> In Odego c. xiii.

<sup>(4)</sup> L. de recta fide ad Theodosium n. 23.

<sup>(5)</sup> Thirty-nine Articles, Art. ii. Presbytered Confession of faith, ch. viii. §. ii. Baptiste Methodista pro more duces suos sequentar.

persona divina sejuncta: nam ipso quo creata est humanitas temporis momento, assumpta est a Verbo, nec unquam propriam habuit subsistentiam. Est igitur unio hypostatica physica et substantialis, non moralis tantummodo.

112. Ex unione hypostatica sequitur proprietatum utriusque naturæ in divina persona communicatio, quæ idiomatum communicatio in concreto a Theologis scholæ dici consuevit. Quum enim intima sit duarum naturarum in divina Verbi persona unio, hæc utriusque proprietates habet. Hac de causa idem Deus est et homo, infinitus et finitus. « Propter exactam assumptæ carnis, assumentisque divinitatis unitatem mutuo nomina permutantur, ut quod humanum; est divino, quod divinum est humano nuncupetur. Ita Gregorius Nyssenus.

113. « Unde illud, » inquit S. Ambrosius, « quod lectum est, Dominum majestatis crucifixum esse, non quasi in majestate sua crucifixum putemus. Sed quia idem Deus, idem homo, Christus Jesus Dominus majestatis dicitur crucifixus; quia consors utriusque naturæ. id est humanæ atque divinæ, in natura hominis subiit passionem, ut'indiscrete et Dominus majestatis dicatur esse qui passus est, et filius hominis, sicut scriptum est, qui descenditde cœlo. » 2 Attamen magnæ excitatæ sunt sexti sæculi initio turbæ, monachis quibusdam Scythis hanc tuentibus pro-Positionem: « Unus de Trinitate passus et crucifixus est carne. » Theopaschi-<sup>tarum</sup> hæresis, qui divinam naturam passam dicebant, latere sub iis vocibus nonnullis visa est : sed re melius <sup>expl</sup>orata, probata est propositio Joanni II. Pontifici. 8

114. Nulla est proprietatum in natura

communicatio, ideoque non possunt de se invicem in abstracto prædicari. Divinitas idcirco non potest dici mortalis: humanitas Christi non est omnipotens, nec ubique. Erravit hac in re Lutherus, Christi Domini in Eucharistia realem præsentiam non alia ratione defendere sciens, contra objectionem de corporis ad locum relatione unica. quam humanitatem Christi, una cum divinitate, ubique adesse affirmando. 4 Error fuit sane palmaris; unio enim hypostatica perfecit quidem humanam naturam, subsistentiam ei tribuendo, sed eam divinitati adæquare non potuit. Quamvis igitur Christus ubique sit, tamquam Deus, humana ejus natura certo loco consistit, nec extra nisi ex speciali Dei potentia, prout in Eucharistia contingit. Hinc Christus ipse de Lazari morte alloquens Apostolos, dixit: « Gaudeo propter vos, ut credatis, quoniam non eram ibi. Sed eamus ad eum. » <sup>8</sup> Profecto nisi utriusque naturæ proprietates accurate discernantur, Eutychiana hæresis alia sub forma redibit. Ouæ divinas perfectiones Christo tribuunt Scripturæ testimonia, ad divinam ejus personam et naturam referenda sunt: quæ humanam respiciunt naturam, amplissimas quidem dotes, quodammodo infinitas, testantur, limitem tamen habent.

415. Christum peccare non potuisse ex ipsa unione hypostatica sequitur: nam divina persona a peccato omnino abhorreat necesse est. Turpitudo hæc idcirco ei adscribi nequaquam potest, etiam in natura assumpta. De eo dicit Paulus: « Non noverat peccatum, » 6 « sanctus, innocens, impollutus, segregatus a peccatoribus. » 7 Quod autem propinquis suadentibus ut ad festum ascenderet, 8 seque manifestaret, responderit se nequaquam ascensurum,

<sup>(1)</sup> Ep. ad Theophil. ep. Alex.

<sup>. (2)</sup> Ambros. l. ii. de fide c. 4.

<sup>(3)</sup> Vide ejus litteras ad Justinian. Imp. an. 534.

<sup>(4)</sup> a Confessio Martini Lutheri de cœna Domini. » (5) Joan. xi. 45.

<sup>(6)</sup> II. Cor. v. 21. (7) Heb. vii. 26. (8) Joan. viii. 46.

intelligendum plane est de itinere quale suadebant, cum potentiæ suæ manifestatione: ascendit autem deinceps « non manifeste, sed quasi in Occulto : » 4 iv parepar, all' is ir apunti. Nihil in illa responsione vitii; nec enim ut totam suam mentem proderet necesse erat, sed consilio se repugnare significabat. Equidem dicit de eo Petrus: « Peccatum non fecit, nec inventus est dolus in ore eius. » 2 Ouæ autem infirmitatis humanæ indicia recenset Furnesius, ut optimum eum ostendat, quippe qui minimis urgetur vitiis, contra omnem veri speciem allegantur. 5

116. Perpetuam fuisse utriusque naturæ in una Verbi persona conjunctionem, seu unionem hypostaticam, docent Theologi celebri axiomate: Quod semel assumpsit, nunquam dimisit; juxta illud S. Pauli: « Jesus Christus heri et hodie, ipse et in sæcula. » <sup>4</sup> Id fatentur nobiscum Presbyteriani cæterique sectarii. » <sup>5</sup>

#### CAPUT VI.

#### DE PECCATORUM EXPIATIONE.

117. Redimendi hominem causa Verbum carnem factum ex dictis constat: attamen hoc divinæ misericordiæ argumentum clariori in luce ponendum est, ut Unitariorum et Rationalistarum impietati obviam eatur. Fateri quidem

oportet Deum potuisse aliis rationibu homini lapso subvenire, quapropter i negantes merito arguit Augustinus « Sunt stulti qui dicunt : Non potera\_ aliter sapientia Dei homines liberare nisi susciperet hominem, ut nasceretu ex fœmina, et a peccatoribus omni. illa pateretur : quibus dicimus, Poteræ omnino: sed si aliter fieret, similite vestræ stultitiæ displiceret.» 6 Equidem dicunt Theologi quidam peccatum im finitam quamdam malitiam præseferra extrinsecus scilicet, quatenus in sumam Dei majestatem homo perduel\_\_\_ ostenditur, ideoque expiationem pstulare quodammodo infinitam. Ex pothesi igitur quod Deus voluerit nam satisfactionem, eam nonnis 5 divina persona in natura assum reddi posse docent, ut scilicet dign 11 infinita, a persona divina deriva ta vim et valorem tribueret humiliati on Hinc ipse Augustinus animadver tit: « Neque per ipsum liberaremur un um mediatorem Dei et hominum Jesum Christum, nisi esset et Deus. » 7

118. Rationalistæ non diffitentur doctrinæ catholicæ de piaculari Christi sacrificio « fundamenta et ipsa momenta potiora in librorum sacrorum effatis nonnullis vere contineri: » 8 sec id contigisse censent ad odium et igno miniam supplicii Jesu Christo illa amovendum!

119. Unitarii negant Christum gel ris humani peccata sua morte expiasi

<sup>(4)</sup> Græce habetur ἐνπω nondum, quod omnem tollit difficultatem. Cæterum recte Griesbach Vulgatam lectionem antefert: verosimile quippe est textum immutatum ab aliquo honoris Dominici solicitiori. Contra censet Bloomfield.

<sup>(2)</sup> I. Petr. ii. 22.

<sup>(5)</sup> a Now it seems to me he was disturbed at the interruption, (a ægre ferens interpellationem,» says Kuinoel) and that the exclamation, a Who is a my mother, and who are my brethren,» reveals a momentary excitement of mind. » Jesus and his Biographers, p. i. ch. v. p. 57.

<sup>(4)</sup> Heb. xiii. 8.

<sup>(5) «</sup> So that two whole, perfect, and distirtures, the God head and the manhood, were irably joined together in one person, withoversion, composition, or confusion. • Conferfaith, ch. viii. § iii.

<sup>(6)</sup> L. de agone christiano c. xii.

<sup>(7)</sup> Enchiridion c. 108.

<sup>(8)</sup> Wegscheider § 137. cit. a Perroneo Incarnatione p. ii. c. vi. n. 621. not.

<sup>(9)</sup> a We do not believe that Christ offered himself up a sacrifice to sati justice, and reconcile us to God. a Unitarian belief, Unitarian Miscellany

eum enim habent veluti hominem divinitus suscitatum, ut virtutis semitam exemplo monstraret et verbo, qui patientiæ nobis præclara reliquit specimina, hostium sustinendo impetus, iisque inter cruciatus ignoscendo. Huic similia tradiderant Pelagius, Petrus Abælardus, et Socinus. Hic tamen aliquando visus est Christum habuisse piaculum pro hominibus; ipsumque imitantur Unitarii, miris ambagibus suam involventes sententiam, ut invidiam declinent. 4

#### Propositio.

Christus Jesus sua morte hominum peccata vere expiavit.

120. Probatur 1. ex Scripturis. Christus ipse dixit: « Filius hominis non venit ministrari, sed ministrare, et dare animam suam redemptionem pro multis. » Jourge rur Luxur duron durper deri \*\* Vox Græca redemptionis pretium, quo soluto, captivus bello, vel alias servituti mancipatus, in libertatem vindicabatur, significat. Vita igitur Christi posita est ut multi e servitute, utique peccati et diaboli, evaderent, pretio ejus sanguinis. Eamdem imaginem adhibet S. Petrus: « Scientes quod non corruptibilibus auro vel argento redempti estis inurpudure de vana vestra conversatione paternæ traditionis : sed pretioso sanguine quasi agni immaculati Christi et incontaminati. » 8

121. Apostolus Paulus eamdem notionem plenius explicat, victimæ ad expiandum delictum oblatæ voce adhibita: «Justificati gratis per gratiam ipsius, per redemptionem quæ est in Christo Jesu, quem proposuit Deus propitiationem per fidem in sanguine ipsius, al ostensionem justitiæ suæ, propter remissionem præcedentium detictorum. » 4 Credentes igitur gratuito,

122. Alias dicit Apostolus: « Dedit semetipsum pro nobis, ut nos redimeret ab omni iniquitate, et mundaret sibi populum acceptabilem. » <sup>7</sup> υπιφ έμων, το λυτρώσετων έμων. Ηθες cadem pretii pro nobis soluti, ut liberi evadamus, notio servatur.

123. Joannes sanguini ejus vim mundandi tribuit, eumque propitiationem esse dicit. « Sanguinis Jesu Christi Filii ejus emundat nos ab omni peccato.» <sup>8</sup> τὸ ᾶιμα Ἰισοῦ Χριστοῦ τοῦ ἐιοῦ ἀυτοῦ καθαρίζει ὑμᾶς ἀπὸ πασικ ἀμαρτὶας. « Ipse est propitiatio pro peccatis nostris: non pro nostris autem tantum, sed ctiam pro totius mundi.» <sup>9</sup> αὐτὸς ἱλασμές ἰστι.

124. In Apocalypsi abluti dicimur et redempti ejus sanguine: « Dilexit nos, et lavit nos a peccatis nostris in sanguine suo. » <sup>10</sup> « Occisus es, et redemisti nos Deo in sanguine tuo. » <sup>11</sup> λώσαντι ἡμῶς ἀπὸ τῶν ἀμαρτιῶν ἡμῶν ἰν τῷ ᾶιματιὰντοῦ. ἰγόρασαν τῷ Σιῷ ἡμῶς ἐντῷ ᾶιματί σου. Græca yox in ultimo testimonio ad-

nullo ab iis soluto pretio, criminibus absolvuntur, liberatione a peccati et dæmonis servitute sibi comparata, per datum a Christo pretium : 1/2 ris areλυτρώσιως της ir Χριστῷ 'Ινσου. Ipsa liberatio, pretio soluto, vocibus his declaratur. Adjicitur autem : 😽 \*poisero i Seis idadripior dià rus midreus ir ro aurou aimari. Apud auctores classicos inagrapios piaculum, et victimam, vel aliud ad placandos deos oblatum significat : quod si magis arriserit vocem hanc de propitiatorio, lamina scilicet aurea, qua obtegebatur arca, intelligere, prout alias, 8 Christus habendus erit veluti palam propositus, instar illius symboli divinæ propitiationis, quod sanguine aspergebatur. 6 Per Christi sanguinem propitius nobis fit Deus, quæ admise-τῶν προγεγονότων άμαρτημάτων.

<sup>(1)</sup> Vide Unitarian Miscellany vol. iii. p. 112.

<sup>(2)</sup> Matt. xx. 28. (3) I. Pet. i. 48.

<sup>(4)</sup> Rom. iii. 24. (5) Heb. ix. 5.

<sup>(6)</sup> Lev. xvi. 45. (7) Tit. ii. 44.

<sup>(8)</sup> I. Joan. i. 7. (9) Ibid. ii. 2.

<sup>(10)</sup> Apoc. i. S. (11) lb. v. 9.

hibita, quæ redimendi vocabulo Latine est reddita, emere in foro res publice venales significat.

425. Ex his omnibus liquet mortem Christi ubique exhiberi veluti pretium pro nobis solutum, ut nos sibi compararet, liberatos a peccati servitute, mundatos ejus sordibus, absolutos ejus reatu, ipsamque esse propitiationem, piaculum ad Numen placandum.

126. Consonant vaticinia. Isaias, de Christo utique loquens, ait: « Vere languores nostros ipse tulit, et dolores nostros ipse portavit : et nos putavimus eum quasi leorosum, et percussum a Deo et humiliatum. Ipse autem vulneratus est propter iniquitates nostras, attritus est propter scelera nostra : disciplina pacis nostræ super eum, et livore eius sanati sumus. Omnes nos quasi oves erravimus, unusquisque in viam suam declinavit: et posuit Dominus in eo inquitatem omnium nostrum. Oblatus est quia ipse voluit, et non aperuit os suum: sicut ovis ad occisionem ducetur, et quasi agnus coram tondente se obmutescet, et non aperiet os suum. De angustia et de judicio sublatus est : generationem ejus quis enarrabit? quia abscissus est de terra viventium: propter scelus populi mei percussi eum . . . . in scientia sua justificabit ipse justus servus meus multos, et iniquitates eorum ipse portabit. Ideo dispertiam ei plurimos, et fortium dividet spolia, pro eo quod tradidit in mortem animam suam, et cum sceleratis reputatus est : et ipse peccata multorum tulit, et pro transgressoribus rogavit. » 1

127. In hoc vaticinio agi de Messia ex ipsa ejus historia satis colligitur, nec enim casui potest tanta rerum gestarum cum dictis tot ante sæcula tribui: constat etiam vetustiores Ju-

dæos illud ita intellexisse, traditione majorum suorum edoctos. 2 Equidem in tota historia Judæorum nemo aliusest cui Vatis descriptio ullatenus ac commodari queat, adeo ut plerique interpretes judaici, vel Rationalistæ qui Christum nolunt agnoscere, alio quoquam eam explicare non aggr diantur, sed ad populi totius cond tionem, vel Prophetarum cœtum re rant. Infeliciter prorsus cessit Grotico. et Seidelio, qui Jeremiam designari contendebant, nemine alio eorum ci ui christiano gloriabantur nomine per septemdecim sæcula Ecclesiæ ita somniante. <sup>8</sup> Ouod autem de populo vel Vatum cœtu Judæi, et Rationalistæ vaticinium explicuerint, sermonis contextui repugnat, et omni caret ven specie. Rosenmüller primum quidem Vatum cœtum intellexit, deinceps, mutata sententia, populum Judaicum Babylonica pressum servitute, cujus sortem Babylonii finguntur plorare, seque reos, quorum causa illi patiebantur agnoscere. Hæc quam male inter se hæreant nemo non videt. Audiatur ipse Isaiam interpretans: ויהוה הפגיע בו את-עון כלגו « Et Jova incursare, feræ instar, sc.hostiliter in eum irruere jussit crimina nostrum omnium, i. e. pœnas nostræ impietati debitas illum unice perferre jussit Jova. . . . . « Dicit igitur Vates, ministri illius divini, duni mortui instar habitus esset, æqualium neminem id animum advertisse, pœnas irrogari illi eas, quas aliæ gentes promeruissent. Id enim sibi volunt verba hæc : משלע עמי נגע למו propter delictum populi mei plaga eis, scil. Hebræis. » 4 Quam inverosimile sit Babylonios in se transferre culpam, et Judæos corum causa passos profiteri, nemo non videt. Quam id arei

veritate absit, manifestum quoque est

<sup>(1)</sup> Isaiæ liii. 4.

<sup>(2)</sup> Vide apud Hengstenberg, Christology,

vol. i. p. 484. (3) Ibidem p. 492.

<sup>(4)</sup> In locum.

128. Quod autem populariis videatur formæ, poetæ scilicet id pro wir surpant, potest intelligi de populo alioquin puniendo, nisi Deus in Christum crimina transtulisset: propter delictum populi met, quibus plaga vere deberetur. Cæterum demonstravit novissime Ewaldus vocem illam singulari numero usurpari, quod ex alio Isaiæ testimonio constat. Omnis igitur evanuit difficultas, et tota orationis series de Christo, singulari illo viro quem contemplatus est Vates, explicanda est.

129. Vere autem luere Christum peccatorum pœnas ex Vatis verbis exploratum est. Id ex ipsa Rosenmülleri commentatione colligitur: « Illum assimulant piaculo, in quod aliorum culpa congesta, ejusque vicariis suppliciis abolita est. » « Quod si posueris, feceris lu, Jova, piaculum animam ejus, i. e. eum, videbit semen, posteros, resurget ex mortuis, vs. 8. 9. « Nomen DYK Proprie delictum, culpam, notare constat, hinc sacrificium quo delictum expiatur, piaculum, quod ex lege Levit. 5, 15. 19, 21. ariete constabat. Hoc loco dicitur de homine, qui sponte morti sese offert ad aliena scelera expianda.» \* Et peccata eorum portat, i. e. pœnam peccatorum ab illis commissorum sustinet. »

130. Liquet igitur Christum tamquam sacrificium piaculare a Vate exhiberi, qui scilicet sua morte hominum omnium delevit crimina. Equidem de ipso explicuit eunucho Philippus, sancti Spiritus certe afflatu, illa Valis verba: « Tamquam ovis ad occisionem ductus est, » et « incipiens a Scriptura ista, evangelizavit illi Jesum. » <sup>3</sup> Apostolus quoque Petrus:

131. Probatur 2. ex constanti omnium sæculorum a Christo traditione. Epistola quæ Barnabæ dicitur: « Propter hoc Dominus sustinuit tradere corpus suum in exterminium, ut remissione peccatorum sanctificemur, quod est sparsione sanguinis illius. Scriptum est enim de illo. . . . « Vulneratus est propter iniquitates » nostras. » <sup>8</sup>

132. S Clemens ad Corinthios scribens: « Fixis oculis respiciamus in sanguinem Christi, cernamusque quam pretiosus Deo sit ejus sanguis, qui propter nostram salutem effusus, toti mundo pænitentiæ gratiam obtulit. » <sup>6</sup> In signo dato Rahab figuram redemptionis agnoscit: « manifestum facientes, quod per sanguinem Domini futura esset redemptio universis credentibus et sperantibus in Deum. » <sup>7</sup> λία τοῦ ἄιματος τοῦ κυρίου λύτρωσις ἴσται. De Christo explicat vaticinium Isaiæ, quod totum refert, <sup>8</sup> illud scilicet quod supra adduximus.

133. S. Ignatius M. de quibusdam sui temporis hæreticis dicit: « Ab-Eucharistia et oratione abstinent; eo quod non confiteantur Eucharistiam carnem esse Servatoris nostri Jesu Christi, quæ pro peccatis nostris passa est. » <sup>9</sup> τὰν ὑπὰρ ἀμαρτιῶν ὑμῶν πωδοῦσαν.

134. S. Polycarpus de Jesu Christodicit : « Sustinuit pro peccatis nostrisusque ad mortem devenire. 10 » Laudat etiam Petri verba : « Pertulit nostra peccata in corpore suo super lignum. » 14

135. S. Justinus, ex Isaiæ vaticinioprælaudato, probat Verbum pro nobis-

<sup>«</sup> Qui peccata nostra ipse pertulit in corpore suo super lignum : ut peccatis mortui, justitiæ vivamus : cujus livore sanati estis. » 4

Hengstenberg , Christology vol. i. p. 522.
 Izain xliv. 45. 47. Vide Wiseman's Lectures on Science and Religion , lect. z.

<sup>(8)</sup> Act. viii. 32. 35.

<sup>(1)</sup> I. Pet. ii. 25.

<sup>(3) §</sup> v. (6) Ep. i. § vii.

<sup>(7) §</sup> xii. (8) § xvi.

<sup>(9)</sup> Ad Smyrnenses & vii.

<sup>(10)</sup> Ad Philippenses § 1. 2.

<sup>(11) §</sup> viii.

hominem factum, pati, et ignominia affici, sustinuisse: ἐπιρ έμων γινομινος ἐνθρωπος, παθείν και ἀνιμασθαναι ἐπιρείνι. <sup>4</sup> « Quemadmodum autem eos, qui in Ægypto erant, sanguis Paschæ servavit, sic et eos qui crediderint liberabit a morte sanguis Christi. » <sup>2</sup> τους πιστευσαντας ἡνσεται ἐκ θανατὰ το αίμα του Χριστου.

136. S. Irenæus plurima Scripturæ

testimonia adducit, ut Christum ipsum esse Jesum probet, animadvertitque:
« Rursum autem significans Christum passum, et ipsum esse Filium Dei, qui pro nobis mortuus, et sanguine suo redemit nos, in præfinito tempore ait: « Ut quid enim Christus, cum » adhuc essemus infirmi secundum » tempus, pro implis mortuus est? » Commendat autem suam dilectionem » Deus in nobis, quoniam cum adhuc » essemus peccatores, pro nobis Christus mortuus est: multo magis ju» stificati nunc in sanguine ejus salvi » erimus per ipsum ab ira. » <sup>5</sup>

Objectiones diluuntur.

437. Obj. 1. Matthæus Isaiæ verba de morborum curatione interpretatur; postquam enim retulerat Christum ægrotos sanasse, subjungit id factum, « ut adimpleretur quod dictum est per Isaiam Prophetam dicentem: Ipse infirmitates nostras accepit, et ægrotationes nostras portavit. » 4

138. Resp. Vis obvia verborum Isaiæ infirmitatem et dolorem quem in se suscepit, nostri causa, Christus, indicat. Cæterum utitur iis Matthæus de morborum curatione, quia et eum patiebantur sensum, et Spiritu sancto afflante norat eum etiam sub illis latere: nec enim insuetum est duas

significationes eisdem vocibus adnect rigitur et abstulit morbos, et in se experiri cruciatus voluit, ut morborum curatione insinuaret se remedium animi vitiis parare, pænasque idcirco in se suscipere. Refert quidem Matthæus eum dixisse de seipso: « Filius hominis non venit ministrari, sed ministrare, et dare animam suam redemptionem pro multis. » 8 δοῦναι τὰν ψοχω αὐτοῦ λύτρον ἀντὶ πολλῶν. Præterea Isaiæ plura sunt testimonia maxime perspicua, quæ Christum propter iniquitates hominum percussum testantur.

159. Obj. 2. « Deus erat in Christomundum reconcilians sibi, non reputans illis delicta eorum. » <sup>6</sup> Ergo remissio peccatorum ex gratuita Dei misericordia provenit, qui Christi ususest opera ad eam annuntiandam.

140. Resp. Apostolus ipse explicat quomodo reconciliaverit sibi mundum Deus: « Eum, qui non noverat peccatum, pro nobis peccatum fecit, ut nos efficeremur justitia Dei in ipso. » Tonstat peccatum secundo loco designare hostiam pro peccato, quam Hebræi ita designabant. « Cum inimici essemus, reconciliati sumus Deo per mortem Filii ejus. » 8

141. Obj. 3. « Christus passus est pro nobis, vobis relinquens exemplum, ut sequamini vestigia ejus. » • Scilicet quum patienter sustinuerit mortem sibi illatam, dum gratuitam. Dei indulgentiam hominibus annuntiaret, \* præclarum posteris reliquit exemplum-

142. Resp. Patientiæ, omnisque virtutis perfectissima exempla Christus, patiendo pro nobis, reliquit, sed et « peccata nostra ipse pertulit in cor-

<sup>(4)</sup> Apol. i. n. 50.

<sup>(2)</sup> Dial. cum Tryphone n. iii.

<sup>(5)</sup> L. iii. adv. hær. c. xviii.

<sup>(4)</sup> Matt. viii. 16. 17.

<sup>(5)</sup> Matt. xx. 28.

<sup>(6)</sup> II. Cor. v. 19.

<sup>(7)</sup> v. 21.

<sup>(8)</sup> Rom. v. 10.

<sup>(9)</sup> I. Pet. ii. 24.

<sup>(40) «</sup> The offering of Christ once made — as some of us understand, means his death incurred in the act of proclaiming the free, soversign, and unpurchased mercy and pardon of God to repenting men. » Unitarian Miscellany, vol. 7-p. 219.

uper lignum. » 4 « Definito præscientia Dei traditum » 2 ; exhibet Petrus, sui sanjo nos redimentem.

.4. « Quoniam ille animam nobis posuit, et nos debeatribus animas ponere. » <sup>5</sup> m dehet se piaculum pro xhibere. Vis igitur tota quæ tibus dati ima derivatur de-

p. S. Joannes ex eo quod tam posuerit nostri causa, oportere ut et nos animo nus vitam propler fratres ed non innuit eadem ratione nostram fratribus profutu-Christi mors nobis profuit m sanguinem ejus emundare nni peccato. Non igitur voiguis doctrina de Christi renititur, sed perspicuis mamoniis.

i. 3. Quæ de reconciliatione testimonia, hominis ad iversionem respiciunt : nec 1, qui pater benignus est et ster, reconciliandus est. 4 sp. Scripturæ constanter lole Deo peccatoribus irato, econciliandum poenitentibus, catorum venia, prædicant: nullam in ipso arguunt mused variam illam hominis em, quæ vel sanctitati divisatur, vel ei. Deo donante. ir. Reconciliationem accipere per Jesum Christum, quæ venia et indulgentia divina da necessario est : 31' ou rur rur , ξχάβομα. 3

bj. 6. Bis tantum Christus

Testamento. 6 Propitiatio autem redditur, quæ liberatio a peccato est, sed qua ratione efficiatur non dicitur. 7

148. Resp. Dicitur sæpissime qua ratione propilius nobis factus sit Deus, nempe per sanguinem Christi, qui et ιλαστέριον vocatur. Sanguis ejus est pretium liberationis λύτρον, απολυγράσιος. Recole quæ adduximus testimonia.

149. Obj. 7. Deum dedecet innocentem pro rels punire, præsertim vero Fillum suum dilectissimum, qui si et Deus ipse habeatur, Pater ejus injuriæ divinæ majestati illatæ reus ipse crit, qui voluit hominem redimi nulla alia conditione. Lex ipsa naturalis omniumque gentium jura innocentem vetant occidi.

150. Resp. Innocentem invitum pro reis punire summa esset injustitia: impietas autem foret divinam personam, etiam in assumpta natura, pœnis afficere, nisi sua voluntate eas in se suscepisset. Cæterum quod innocentissimus et sanctissimus Dei Filius, Deus et ipse, peccatorum sua morte luerit pœnas, eximium est pietatis et misericordiæ divinæ argumentum, quod numquam satis mirari possumus. « Commendat autem charitatem suam Deus in nobis : quoniam cum adhuc peccatores essemus secundum tempus, Christus pro nobis mortuus est. » Ouod Deus nonnisi sui Filii cruciatibus placari voluerit, infinitam eius justitiam et majestatem ostendit, et peccati gravitatem. Manet igitur illæsa lex naturæ; nec obstant gentium jura : agitur enim de re præter rerum ordinem, et ex voluntate libera ipsius Filii profecta: « Oblatus est quia ipse voluit. » 10

151. Obj. 8. Ab hujusmodi dogmate,

il. 124.

<sup>. 23.</sup> 

ı. iii. 16.

well on the Trinity and atonement, fiscellany, vol. ii. p. 17. Vide etiam (5) Rom. v. 41.

<sup>. (</sup>a) 11.

<sup>(6)</sup> I. Joan. ii. 2. iv. 40.

<sup>(7)</sup> Unitarian Miscellany, vol. ii. p. 413. Not.

<sup>(8)</sup> Unitarian Miscellany, vol. iii. p. 186. Paine, Age of Reason, p. i. page 46.

<sup>(9)</sup> Rom. v. 8.

<sup>(10)</sup> Isaiæ liii. 7.

de Deo Filium suum ob hominum peccata morti tradente, abhorret ratio sensusque humanus: nam Deus auctor foret sceleris maximi, quo certe placari non posset, quum longe superaret cætera omnia hominum crimina. Ergo maximo cum dispendio majestatis divinæ Dei Filius pateretur, nulla cum hominum utilitate, quum ira Dei in eos magis accenderetur.

152. Resp. Rationem equidem magno superat intervallo doctrina de Filio Dei mortem ob hominum peccata obeunte. Cæterum perspicua sunt sacrorum scriptorum effata, et constans Ecclesiæ fides, adeo ut de ea nullus sit relictus dubitandi locus. Nec tamen ideo dicendus est tanti sceleris auctor. quamvis « definito consilio et præscientia Dei traditum » Filium agnoscere oporteat: sed non impulit Deus Judæos, quamvis prævidens eos illud patraturos, objecerit illis ipsum dilectissimum Filium, qui sua sponte tantas in se suscepit pœnas. Scelere Judæorum, quod sane maximum erat, placatus non est Deus, sed magis ad iram accensus, cujus indicia eversis brevi Hierosolymis data sunt, et adhuc manent vestigia in eorum posteris per orbem dispersis: sed Filii obedientia, et patientia in tantis tolerandis suppliciis placatus est Pater, eumque deprecantem in cruce pro ipsis qui eum patibulo affixerunt exaudivit. Illa profundissima Filii Dei humiliatio absque divinæ majestatis detrimento contigit; nam divina ejus natura mansit illæsa, cujus maxima data sunt argumenta, etiam dum in humana natura Christus pateretur : adeo ut centurio aliique custodes exclamarent : « Vere Filius Dei erat iste. » 4 Inde autem maxima in homines derivata sunt bona, ira Dei in Judæos præsertim accensa.

CAPUT VII.

DE PIACULARI SACRIFICIO.

153. Expiatis sua morte h delictis, Christus sacerdotii p functus est munere, victima peccatis offerendo. Prædicatu dem pluribus locis sacerdos. etiam ob causas : sed ad rem : quod pertinet, eo titulo nunci est ob sacrificium quo ablata : licta. Sacerdotis vox sacrisdantem denotat, et illud pra munus sacrificandi quo sun majestas agnoscitur, et ira eiu tur, oblatis victimis: quod explicat Apostolus : « Omnis ex hominibus assumptus, pro bus constituitur in iis, quæ Deum, ut offerat dona et sacri peccatis. » 2 Sociniani negant C vere sacerdotio functum, morter sacrificii veri nominis habuise nem : ei vero sacerdotalia munera, Deum pro hominibus cando, obire libenter concedi Propositio.

Christus, seipsum piaculare mam offerendo, sacerdotio vectus est.

154. Probatur ex Scripturis.
sacerdos prædicatur: « Tu es s
in æternum secundum ordine
chisedech. » <sup>5</sup> De eo illud
Paulus, <sup>4</sup> qui et munia ejus s
talia recenset: « Christus au
sistens Pontifex futurorum bo
per amplius et perfectius tal
lum non manufactum, id est,
jus creationis; neque per sar
hircorum aut vitulorum, sed
prium sanguinem, introivit s
Sancta, æterna redemptione
Si enim sanguis hircorum et ta

<sup>(1)</sup> Matt. xxvii. 54.

<sup>(2)</sup> Heb. v. 4.

<sup>(3)</sup> Ps. cix. 4,

<sup>(4)</sup> Heb. v.

et cinis vitulæ aspersus, inquinatos sanctificat ad emundationem carnis: quanto magis sanguis Christi, qui per Spiritum sanctum semetipsum obtulit immaculatum Deo, emundabit conscientiam nostram ab operibus mortuis, ad serviendum Deo viventi? » 4 Liquet Christum sacerdotem dici, eo quod sese obtulerit, ut proprio sanguine conscientiæ nostræ a peccato emundationem obtineret. Erat ergo victima piacularis, cæteras omnes victimas virtute longe superans. Illa oblatio facta est in cruce, sanguine effuso, ideoque tunc vere functus est sacerdotio, antequam cœlum ingrederetur humana eius natura.

155. Id amplius liquet ex eo quod Apostolus semel oblationem factam dicat : « Non enim in manufacta Sancta Jesus introivit, exemplaria verorum : sed in ipsum cœlum, ut appareat nunc vultui Dei pro nobis : neque at sæpe offerat semetipsum, quemadmodum Pontifex intrat in Sancta per singulos annos in sanguine alieno: alioquin oportebat eum frequenter pati ab origine mundi : nunc autem semel in consummatione sæculorum, id destitutionem peccati, per hostiam suam apparuit. Et guemadmodum stalutum est hominibus semel mori, post hoc autem judicium; sic et Christus semel oblatus est ad multorum exbaurienda peccata. » 2 Hostiam igitur suam semel obtulit Christus ad peccata penitus auferenda.

156. Jam vidimus Christum ab Apostolo ιλαστάριον victimam piacularem designari, 5 ab Isaia etiam simili vocabulo. 4 Igitur vera victimæ piacularis ratio ei competit: erat enim vere immolatus ad peccata expianda.

Objectiones dituuntur.
157. Obj. 1. Christus sacrificium dici

158. Resp. Utique et Pontifex est, et victima : se enim ipse obtulit Deo Patri sacrificium ad hominum luenda neccata, « Impossibile enim est sanguine taurorum et hircorum auferri peccata. Ideo ingrediens mundum dicit: Hostiam.et oblationem noluisti: corpus autem antasti mihi : holocautomata pro peccato non tibi placuerunt. Tunc dixi : Ecce venio : in capite libri scriptum est de me : Ut faciam, Deus, voluntatem tuam. . . In qua voluntate sanctificati sumus per oblationem corporis Jesu Christi semel. » 6 « Tradidit semetipsum pro nobis oblationem et hostiam Deo in odorem suavitatis, » 7

459. Obj. 2. Apostolus loquitur de sacrificio oblato post rejectas Judæorum victimas, quod non contigit Christo in terris degente: adhuc enim perrexerunt offerri, juxta ipsam Dei legem.

160. Resp. Reddit rationem Apostolus cur Christus sese obtulerit victimam, quia scilicet animantium sanguine peccata deleri non poterant. Ingrediens mundum Christus exhibetur, quia finis illius adventus fuit, ut morte sua expiaret hominum crimina: ideoque oblationem moriendo perfecit.

161. Obj. 3. Christus sacerdos factus est, juxta Apostolum, quando Deus eum Filium suum declaravit: « Christus non semetipsum clarificavit ut Pontifex fieret: sed qui locutus est ad eum: Filius meus est u, ego hodie genui te. » <sup>8</sup> Id autem de resurrectione alias explicat ipse Paulus, promissionem patribus factam tunc impletam

nequit nisi figurate, quum et Pontifex noster dicatur: utraque autem appellatio simul ei ad litteram convenire nequit. <sup>5</sup>

<sup>(1)</sup> Heb. ix. 41. (2) Ibid. 24.

<sup>(3)</sup> Rom. iii. 25. (4) liii. 10.

<sup>(5)</sup> Unitarian Miscellany, vol. iv. p. 80.

<sup>(6)</sup> Heb. x. 4.

<sup>(7)</sup> Eph. v. 2.

<sup>(8)</sup> Heb. v. 5.

dicens: « Quoniam hanc Deus adimplevit filiis nostris, resuscitans Jesum, sicut et in Psalmo secundo scriptum est: Filius meus es tu, ego hodie genui te. » <sup>1</sup>

162. Resp. Apostolus non tempus adsignat quo Christus sacerdos designatus est, sed Patrem prædicat sacerdotii auctorem; quod probat ex eq quod Filius agnitus sit, subjungens aliud Psaltis de ipso sacerdotio testimonium. Nec ad resurrectionem ea verba ita sunt referenda ut tunc Filius esse cœperit; nam in baptismo et transfiguratione Filius agnitus est, et ab Angelo ita ab ipsa nativitate designatus: sed eximium argumentum datum est eum Filium Dei vere esse, ipso a mortuis resurgente.

163. Obj. 4. « Omnis enim Pontifex ad offerendum munera, et hostias constituitur: unde necesse est, et hunc habere aliquid, quod offerat: si ergo esset super terram, nec esset sacerdos: cum essent qui offerrent secundum legem munera, qui exemplari et umbræ deserviunt cœlestium. » 2

164. Resp. Præstantiam sacerdotii Christi demonstrat Apostolus, « qui non habet necessitatem quotidie, quemadmodum sacerdotes, prius pro suis delictis hostias offerre, deinde pro populi: hoc enim fecit semel, seipsum offerendo. » <sup>5</sup> Sacerdotium igitur Aaronicum jam defecisse inde infert: nam si victimæ quæ juxta legem offerebantur, adhuc valerent, Christus, si in terris degeret, sacerdos non foret: nec enim umbratili simul et vero sacerdotio opus est. Ab absurdo argumentatur Apostolus.

165. Obj. 5. In sola ad Hebræos epistola, argutiarum judaicarum plena, sacerdotii Christi fit mentio. 4

166. Resp. Christiano homini sufficit

167 Obj. 6. Si Christus habeud; sit victima, tortores qui eum cruc fixerunt sacerdotes censendi erunt.

168. Resp. Nulla ratione sacerdoti muneribus fungi videri possunt, sed ipse Christus seipsum obtulit hostiam Deo, oblatus est quia ipse voluit. Est quidem discrimen manifestum inter sacrificium hoc et ea quæ sacerdotes consueverant offerre: nemo enim præter Christum victima fuit simul et sacerdos: sed in eo elaret oblationis hujus præstantia.

169. Obj. 7. Martyres sacerdotes pari ratione dicendi erunt.

170. Resp. Immane est discrimen: martyres enim vim sibi illatam invicto patientes animo, virtutis egregia dederunt specimina; nec tamen victimas se, strictiori sensu, obtulerunt nec enim constituti sunt sacerdotes as se offerendum. Christus autem sacerdos a Patre agnitus est, ut se offerendo tolleret peccata mundi.

## CAPUT VIII.

## DE CHRISTI SATISFACTIONE.

171. Quum ex dictis constet Christum sua morte vere expiasse hominum peccata, mediator Deum interchomines omnino prædicandus est, quidem eximio illo sensu, quod no tantum æternum hominum exitiu deprecatus fuerit, sed etiam pomigravissimas pro iis subeundo venia promeritus sit. Merito igitur Apost lus ait: « Unus Deus, unus et meditor Dei et hominum homo Christi

ut ex Scripturis divinis vel Ecclesia certa et solemni traditione innotesca Cæterum Psalmum de Christo inteligendum ipsius auctoritas demonstrat. \*

<sup>(1)</sup> Act. xiii. 33.

<sup>(2)</sup> Heb. viii. 3. (3) Ibid. 27.

<sup>(4)</sup> Wegscheider et Zeigler cit. a Perrone.

<sup>(5)</sup> Matt. xxii. 44.

Jesus, qui dedit redemptionem semetipsum pro omnibus. » <sup>1</sup> Hoc mediatoris munere functus est Deus-homo, ut divina personæ dignitas operi vim tribueret. Utraque igitur natura in mediatore agnoscenda est, quamvis sola humana natura pati morive potuerit.

172. Satisfecisse pro hominibus Christum consuevimus dicere, quatenus omnia solvit quæ divinæ justitiæ ob hominum peccata debebantur, et injuriam divinæ majestati illatam compensavit, et homines æterno liberavit exitio. Debitores 2 quidem sunt quotquot peccant, inimici Dei, 5 et æternæ mortis rei. 4 Satisfactio autem, quum sit debiti solutio, dicitur realis, si res pro re reddatur, pecunia v. g. pro ære alieno; personalis autem, si compensetur injuria honorem restituendo. Ut quis vere satisfaciat, oportet ut alias non debeat rem vel obsequium quod præstat : quapropter consueverunt Theologi dicere satisfactionem fieri ex propriis et aliunde non debitis. Sensu latiori satisfactio dicitur quidquid a creditore in debiti solutionem, vel a læso in honoris reparationem acceptalur; sed strictius ea tantum satisfactio haberi potest quæ vere adæquat debitum vel injuriam.

173. Apud Catholicos omnes constat ex fidei doctrina Christum vere satisfecisse ob hominum peccata: quasdam tamen quæstiones moverunt Theologi, utrum ea satisfactio ad rigorem justitiæ exhibita sit, adeo ut independenter a Patris acceptatione eam habuerit vim: quod negant Scoti discipuli, S. Thomæ schola cum aliis affirmante. Nobis copiosa Christi redemptio ad omnia hominum delenda peccata, et ad justitiæ plene satisfaciendum omnino videtur; quod con-

sonum est iis quæ tradit Clemens VI: « Non guttam sanguinis modicam, quæ tamen propter unionem ad Verbum pro redemptione generis humani suffecisset, sed copiose velut quoddam profluvium noscitur effudisse. » \* Equidem omnis humiliationis vis augetur, quo quis dignitate præstat : sic heri humiliatio majoris æstimatur quam servi: præsidis vel alterius auctoritate induti, quam civis nullo munere ornati. Igitur pro infinita Verbi divini dignitate, infinitus est valor eorum quæ nostri causa est passus; ideoque par omnino reparandæ injuriæ peccato illatæ, quæ tantummodo extrinsecus infinitam habet gravitatem.

## Propositio.

Satisfactio Deo vere præstita est a Christo ob hominum peccata.

474. Probatur 1. ex Scriptura. « Peccata nostra ipse pertulit in corpore suo super lignum, ut peccatis mortui, justitiæ vivamus, cujus livore sanati estis. » <sup>6</sup> Igitur crucifixus peccatorum nostrorum passus est pænas; indeque nobis vulnerum medela derivata est. « Cum inimici essemus, reconciliati sumus Deo per mortem Filii ejus. » <sup>7</sup> Liquet ex his, aliisque antea ad ductis, Christum vere luisse pænas delictorum nostrorum, eaque ratione nobis Deum placasse.

175. Profecto de deletis Christi morte peccatis loquitur Apostolus, veluti de plenissimo in dæmones Christi triumpho, et plena peccatorum remissione: « Donans vobis omnia delicta: delens quod adversus nos erat chirographum decreti, quod erat contrarium nobis, et ipsum tulit de medio, affigens illud cruci: et expolians principatus et potestates, traduxit confidenter; palam triumphans illos in semetipso. » 8

<sup>(1)</sup> I. Tim. ii. 5. 6.

<sup>(2)</sup> Matt. vi. 12. Coloss. ii. 14.

<sup>(8)</sup> Rom. v. 10. Coloss. i. 21.

<sup>(4)</sup> Marci iii. 29. Jacobi ii. 10.

<sup>(5)</sup> Extrav. Unigenitus, de poenit. et remist.

<sup>(6)</sup> I. Pet. ii. 24.

<sup>(7)</sup> Rom. v. 40.

<sup>(8)</sup> Col. ii. 43.

476. Probatur 2 ex Patribus. S. Cyrillus Hierosolymitanus: « Jesus seipsum in redemptionis pretium offerens, nonne illam adversus homines iram dissolvit? » 4

177. S. Augustinus: « Tenebantur homines captivi sub diabolo, et dæmonibus serviebant, sed redempti sunt a captivitate; vendere enim se potuerunt, sed redimere non potuerunt: venit Redemptor, et dedit pretium, fudit sanguinem suum, et emit orbem terrarum. . . . Sanguis Christi pretium est. » <sup>2</sup> Alia passim occurrunt quæ recensere non vacat.

Objectiones diluuntur.

478. Obj. 1. « Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret.» <sup>5</sup> Nulla est vera satisfactio, ubi creditor dat unde solvatur.

479. Resp. Utique ex infinita divina misericordia factum est ut Filius homo fieret, et sese morti objiceret. Communi illud trium personarum consilio contigit: sed Filius homo factus fuit actionum quas in humana peregit natura principium, et suo veluti jure eas summæ Triadi obtulit. Nihil illi datum est, unde solveret, quamvis communi decreto susceperit naturam humanam. Hominibus quidem maxima sunt collata beneficia, et Verbi incarnatione, et iis quæ cos ut redimeret passus est.

180. Obj. 2. Animi pœnitentia unica est pro peccato satisfactio: eam ut nobis commendaret, Christus advenit, Ut suam missionem perfecte adimpleret, oportebat eum mori, præsertim ut resurgendo fiduciam nobis beatitudinis impertiretur. Mors ejus sacrificium dicta est, scilicet rem ingratam amplexus est, ut conscientias nostras emundaret, non magica quadam vir-

tute, sed exemplo, doctrina, morali, uti dicitur, influxu.»

181. Resp. Exigitur quidem anim prenitentia ut peccator veniam cons quatur : nec tamen sufficit, quum nu lege teneatur Deus delictum semel a missum ignoscere. Venit Christus vocaret peccatores ad pœnitentian simulque spe veniæ impelleret, s pœnas eorum vice luituro : « dare ani mam suam redemptionem pro multis. Si nulla pœna esset subeunda, nulla erat moriendi necessitas; quæ enim fingitur, nempe ut fiducia ex ejus resurrectione oriretur, ingenio magis quam Scripturarum auctoritate nititur. Mors eius vere dicta est sacrificium, oblatio qua deleta sunt mundi peccata; nam quæ alias ex Apostolo recitavimus de conscienția nostra sanguine eius emundata ab operibus mortuis. non de magica virtute, sed nec de morali tantum influxu, sed de vi ipsamanimam mundandi ab omni peccato, sunt necessario intelligenda.

182. Obj. 3. Gratuita peccati venia, adeo in Scripturis prædicata, tollitur plena satisfactione a Christo exhibita.

183. Resp. Gratis peccata condonantur, quia nullo peccatoris actui venia debetur, quam misericorditer tribuia Deus, intuitu meritorum Christi. Dicimur igitur « justificati gratis per gratiam ipsius per redemptionem, qua est in Christo Jesu, quem proposuit Deus propitiationem per fidem in samuine ipsius, ad ostensionem justifia suæ, propter remissionem præcedentium delictorum. In sustentational Dei, ad ostensionem justifiæ ejus in hoc tempore: ut sit ipse justus, el justificans eum, qui est ex fide Jesh Christi. » 6

184. Obj. 4. Satisfactione diving it

<sup>(4)</sup> Catech. xiii.

<sup>(2)</sup> Enarr. in Ps. xcv.

<sup>(3)</sup> Joan. iii. 16.

<sup>(4)</sup> Vide Unitarian Miscellany, vol. vi. p. 84

<sup>(5)</sup> Unitarian Miscellany, vol. i.p. 20.

<sup>(6)</sup> Rom. iii. 24.

peccatori faciendum; de fide igitur, pro nobis.» 8 aliave quavis veniæ conditione prorsus silendum 4

185. Resp. Plene divinæ justitiæ a Christo satisfactum est; sed qua ratione huius satisfactionis homines singuli fiant participes, ex Christi voluntate omnino pendet. Sapientissimo quidem consilio statuit, adultis rationis compotibus fidem, pænitentiam aliosque actus necessarios esse, qui tamen non sua vi. sed virtute sanguinis eius valent ad veniam. Hinc merito arguunt Theologi Oxonienses suæ sectæ asseclas qui Christi satisfactionem altius prædicant, de necessaria nostra mortificatione silentes. 2

186. Obj. 5. Qui Christum Deum Deo satisfacientem exhibent duos statuunt Deos: nec enim sibi satisfacere quis potest. 5

187. Resp. Ipse Christus homo est et Deus, et in assumpta hominis natura Deo, qui Pater, et Filius, et Spiritus sanctus est, satisfecit : « Unus enim Deus, unus et mediator Dei et hominum homo Christus Jesus : qui dedit redemptionem semetipsum pro Omnibus. » 4 Nihil hic pugnæ, quod Filius in humana natura Deo satisfaciat.

188. Obj. 6, Christus intercessor in Scripturis exhibetur, non aliquid suo Veluti jure postulans : « qui est ad

stitis a Christo data, nihil superesset, dexteram Dei, qui etiam interpellat

189. Resp. Intercessoris utique fungitur officio, sed pretium simul offert. « Semel oblatus est ad multorum exhaurienda peccata. » 6 « Salvare in perpetuum potest accedentes per semetipsum ad Deum. » 7 Ideo intercessio non alia videtur intelligenda, quam ipsa præsentia Jesu Christi coram Patre, qua continuo veluti exhibet vulnera pro hominum salute accepta: « ut appareat nunc vultui Dei pro nobis. » 8

#### CAPUT IX.

#### DE MORTE CHRISTI PRO OMNIBUS.

190. Christum vere expiasse peccata ultro concedunt Calvini sectatores. sed non omnium hominum: electorum enim utilitates omnes illius sacrificii esse contendunt. 9 Idem fere Jansenius. juxta quem tamen Christus « pro cæteris qui a fide et charitate deficientes in iniquitate moriuntur, » - « in tantum mortuus est, et in tantum propitiatio peccatorum est, et in tantum rogavit Patrem, in quantum temporalibus quibusdam divinæ gratiæ effectibus exornandi sunt. » 40 « Omnibus illis, , inquit, « pro quibus Christus sanguinem fudit, et quatenus pro eis fudit, etiam sufficiens auxilium donat, quo non solum possint, sed etiam

<sup>(</sup>i) Unit. Mis. vol. ii. p. 1 8.

<sup>(2) «</sup> If the doctrine of the atonement is conveyed in the expression of Christ crucified, as used by St. Paul , it is by teaching , at the same time, the necessity of our mortification, which # mangagnant to opinions now received. It is ex-Pressing, in other words, our Saviour's declaration , a he that cometh after me must take up » his crossdaily, and follow me. » They both imply that we cannot approach God without a sacrifice, - a sacrifice on the part of human nature in union with that of our Saviour. » Oxford tracts, No. 80. p. iii. p. 75. vol. iv. London edition , 1838.

<sup>(3)</sup> Unitarian Miscellany , vol. i. p. 370.

<sup>(4)</sup> I, Tim. ii. 5.

<sup>(5)</sup> Rom. viii. 34.

<sup>(6)</sup> Heb. ix. 28.

<sup>(7)</sup> Ibid. vii. 25. (8) lbid. ix. 91.

<sup>(9) 4</sup> To all those for whom Christ hath puschased redemption, he doth certainly and effectually apply and communicate the same. » Presbyterian confession of faith, ch. viii. §. viii. a Others not elected, although they may be called by the ministry of the word, and may have some common operations of the spirit, yet they never truly come unto Christ, and therefore cannot be saved. » Ch. x. §. 1v.

<sup>(10)</sup> Jansenius L. 3. de Gratia Christi c. 21.

reinsa velint ac faciant id quod ab eis volendum et faciendum esse decrevit.»4 Propositio quinta ex Jansenii operibus extracta, his verbis concepta est: « Semipelagianum est dicere Christum pro omnibus omnino hominibus mortuum esse, aut sanguinem fudisse.» Damnata est ut falsa, temeraria, scandalosa, et intellecta eo sensu, ut Christus pro salute dumtaxat prædestinatorum mortuus sit; ut impia, blasphema, contumeliosa, divinæ pietati derogans et hæretica. « Ex limite huic damnationi apposito, colligitur a telo servari immunes quasdam Theologorum sententias.

191. Vasquesius in ea fuit sententia Christum pro parvulis absque baptismo decedentibus mortuum non esse, nisi quoad causæ communitatem et magnitudinem atque potentiam pretii. 2 Omnes quidem conveniunt Theologi Christum quoad pretii sufficientiam pro omnibus esse mortuum; plerique addunt sufficientiam voluntatis, quod scilicet vere voluerit mortis suæ intuitu concedi omnibus gratiæ auxilia vere et relative ad salutem sufficientia. Id necessario tenendum videtur saltem quoad aliquos præter prædestinatos. Imo scribit Hyacinthus de Graveson, ex Dominicanorum familia: « Dogma fidei est, Christum mortuum esse voluntate generali seu antecedente, pro salute omnium omnino hominum, eumque merito passionis suæ præparasse auxilia vere sufficientia, quæ confert, vel saltem offert, singulis reprobis, ita ut per illa auxilia sufficientia, sibi a Christo vel collata, vel oblata, possint omnes reprobi ad æternam pervenire salutem, et ex eorum culpa ac defectu sit, non vero ex auxiliorum sufficien-

## Propositio.

192. De fide est Christum pro aliorum præter prædestinatos æterna salute mortuum fuisse, non solum sufficientia pretii oblati, sed etiam voluntate offerentis, ac proinde quod eo animo, caque intentione sanguinis sui pretium Deo Patri obtulerit, ut ipsis mercretur gratias ad salutem vere æ relative sufficientes. 4

193. Probatur 1. ex Scripturis. « In hoc enim laboramus et maledicimur, quia speramus in Deum vivum, qui est Salvator omnium hominum, maxime fidelium. » 8 os έστι σωτώρ πάντων ανθρώπω, μαλιστα πιστων. Ideo dictus est Deus Salvator, quia Christus pro hominum salute est mortuus. Salvator autem est omnium hominum, maxime fidelium. Ergo fideles quidem speciali ratione, cæteri autem homines quodam saltem pacto Christi morte redempti sunt. Minime quidem dicendus foret Deus aliorum præter fideles Salvator, si pro illis tantum mortuus fuisset Christus. Præterea ipsi fideles omnes non sunt prædestinati: memorat enim Paulus quosdam qui a fide exciderunt, et monet eos qui fide stant, ne altum sapientes cadant. Attamen eorum omnium maxime prædicatur Salvator. Ergo pro illorum salute præsertim mortuus est Christus : ergo pro salute aliorum præter prædestinatos mortuus est.

194. Ad Romanos scribens Apostolus eos monet, ne, ciborum liberiori usu, infirmis offensionis et interitus præbeant occasionem: « Noli cibo tuo illum perdere pro quo Christus mortuusest.» Μὶ τῷ Ερὰματί σου ἰκιῖνοι ἀπόλλυε, ἐπὰ δοῦ

tium defectu, quod ad eam minimele perveniant. » 5

<sup>(1)</sup> Jansenius I. 3. de Gratia Christi c. 21.

<sup>(2)</sup> I. p. disp. 96. c. 3.

<sup>(5)</sup> Epistolæ theologicæ-historico-polemicæ t. ii. ep. 7. p. 273.

<sup>(4)</sup> Propositionis verba mutuamur a Theolo-

gico tractatu de Deo ac divinis attributis Quevi. art. iv. concl. ii. col. 445. tom. 7. Theol. Consumer sus compl.

<sup>(5)</sup> l. Tim, iv. 40.

<sup>(6)</sup> Rom. xiv. 45.

orir taisas. Ergo perire potest, pro o Christus est mortuus. Ergo pro is præter electos mortuus est. Idem uet ex alio Apostoli loco: « Et peribit tua scientia frater, propter quem ristus mortuus est. » 4

95. Christus post ultimam cœnam L Apostolis et fidelibus omnibus rem deprecatus est: « Pro eis ego ctifico meipsum, ut sint et ipsi ctificati in veritate. Non pro eis em rogo tantum, sed et pro eis, credituri sunt per verbum eorum me. » Pro eorum salute utique rtuus est Christus pro quorum sankatione rogavit Patrem : rogavit em pro omnibus fidelibus. Ergo ) eorum salute saltem mortem amxus est. Inter cos autem alios esse eter prædestinatos liquet ex ipsis æ mox laudavimus testimoniis. Aclunt illa testimonia quæ pretii amtudinem extollunt : « ipse est, propilio pro peccatis nostris: non pro stris autem tantum, sed etiam pro ius mundi. » \*

196. Probatur 2. ex Patribus. S. Cyanus dæmonem Christianos æternis. Pliciis addictos sic alloquentem incit: « Ego pro istis quos mecum les, nec alapas accepi, nec flagella stinui, nec crucem pertuli, nec faliam meam pretio passionis et cruoredemi; sed nec regnum coeleste spromitto, nec ad paradisum restila immortalitate revoco. » Liquet, sancti Doctoris mente, et fide chriana, Christum pro iis reprobis crumpertulisse, eosque sui sanguinis etio redemisse: secus vi careret illa atio.

197. S. Augustinus prælaudata Cylani verba citat, et sua facit. Be

Juda ait: « Projecit enim pretium argenti, quo ab illo Dominus venditus erat, nec agnovit ipse pretium quo a Domino redemptus erat. » 6 Crucifixores suos Christus sic alloquens exhibetur : « Videtis vulnera quæ inflixistis, agnoscitis latus quod pupugistis; quoniam per vos et propter vos apertum est, nec tamen intrare voluistis. » \* Herodem ipse Augustinus sic alloquitur: « Venit qui te redimat, et turbaris; et tunc eum vis perdere, quando ille te disposuit liberare. Ille tibi annuntiat Deum hominem suscepisse prote, et tu vis perdere eum qui venit redimere tc. » 8 De qualibet anima justa dicit: « Sponsa est, at accepit arrham magnam, sanguinem sponsi. » 9 « Quod pignus dedit? sanguinem suum fudit. » 40 Ergo juxta Augustinum Christi sauguis fusus est pro justis omnibus. qui tamen non sunt omnes prædestinati : imo pro Herode et Juda.

198. Probatur 3. Concilii Nicæni auctoritate. Concilium Nicænum Symbolum ita recitavit: « Qui propter nos homines, et propter nostram salutem descendit de cœlis.... crucifixus etiam pro nobis. » Singuli fideles fidem quam Symbolum exprimit, profiteri tenentur: ergo credere debent Christum pro se passum esse.

199. Probatur 4. rationibus Theologicis. Nisi Christus mortuus sit pro aliorum præter electos salute, spei tollitur fundamentum, et charitatis stimulus deest; nemo quippe certo dicere poterit: « In fide vivo Filii Dei, qui dilexit me et tradidit semetipsum pro me. » 41 Tota divina œconomia eo reducetur, ut electis quidem salus detur, sed reprobis externa tantum subsidia, vel etiam interna ad tempus, nullo

<sup>)</sup> I. Cor. viii. 41. (2) Joan. xvii. 19.

<sup>5)</sup> I. Joan. ii. 2.

<sup>)</sup> Tract. de opere et elecmosynia, cit, in tract. Deo et divinis attributis qu. vi, art. iv, tom. Curs. complet. Theologiæ.

<sup>(5)</sup> Lib. iv. ad Bonifacium c. 8.

<sup>(6)</sup> In Ps. Ixviii. enar. 2.

<sup>(7)</sup> Lib. ii. de Symbolo ad Catech. c. a.

<sup>(8)</sup> Ibidem c. 5. (9) In Ps. cxxii.

<sup>(40)</sup> In Ps. xc. Serm. 2. (11) Gal. ii. 20.

salutis dandæ consilio. Hæc Deum beneficum erga illos patrem non ostendunt, sed judicem iniquum potius, et irrisorem, qui salutis spem omnibus præbet, et jubet impleri conditiones, quin tribuat vires.

Objectiones solvuntur.

200. Obj. 1. Christus dicit: « Animam meam pono pro ovibus meis. . . . . . Et ego vitam æternam do eis, et non' peribunt in æternum. » 4 « Hæc est autem voluntas ejus, qui misit me, Patris; ut omne, quod dedit mihi, non perdam ex eo, sed resuscitem illud in novissimo die. » 2 « Exaltari oportet Filium hominis, ut omnis qui credit in ipsum, non pereat, sed habeat vitam æternam. » 3 Ergo Christus vitam posuit pro salvandis tantum, qui et ipsi fideles sunt.

201. Resp. Utique Christus vitam posuit pro ovibus, qua imagine omnes fideles designantur, quibus proinde certa ad salutem subsidia tribuit : quæ tamen ipsi sua incuria vel animi pertinacia adhibere aliquando negligunt. Vult Pater ejus ut nihil illi datum amittat, ideogue vis nulla poterit dilectos ejus famulos illi eripere : sed manet voluntatis ipsorum libertas, nec enim nisi volentes salvantur. Exaltatus est in cruce, ut credens in ipsum non pereat, qui proinde in fide perseverans, et per dilectionem fidem exercens, certo obtinebit vitam. Nihil in objectis locis conditionem obedientiæ excludit. Cæterum si quis velit ea omnia de electis explicare, per nos licet, dummodo eorum salus præcipuus quidem, sed non unicus finis mortis Christi agnoscatur, quum « pro omnibus gustaret mortem. » 4 Perperam autem Calviniani fideles cum electis confundunt: vox enim illa omnes complectitur qui veritatibus revelatis mentis tribuurassensum, quorum plurimi sua culdeinceps pereunt.

202. Obj. 2. « Non pro mundo rog sed pro iis quos dedisti mihi. » <sup>5</sup> Chestus pro iis dici nequit mortuus, qua a suis exclusit precibus: omnes autopræter electos, datos sibi æterno patris decreto, suis precibus priva vit Equidem quum Pater semper eum audiret, <sup>6</sup> fieri non potuit ut preces, multo minus sanguinem, frustra funderet.

205. Resp. Christus mundum eo loci designavit impios et infideles, qui adventus sui bonis, culpa et pertinacia animi, carerent. Non pro illis rogavit Patrem, sed pro discipulis suis, et aliis eorum opera ad fidem per sæculorum seriem adducendis, ut bonorum copia in ævum fruerentur. Specialis illius orationis, quam terras relicturus pro dilectissimis famulis fudit, beneficio privavit infideles, in impietate pertinaces. « Est mundus, » inquit Augustinus, « de quo scriptum est, ne cum hoc mundo damnemur: pro isto mundo non rogat. » 7 Sed non ideo omni redemptionis munere, et salutis subsidio carere eos voluit: nam « dedit redemptionem semetipsum pro omnibus. » 8 Semper auditus est a Patre, sed aliquando aderat conditio, qua deficiente, noluit effectum sequi. Sic auditur, concessis subsidiis, quibus ad salutem perveniunt plurimi, dum alii, pravæ voluntatis vitio, defi-

204. Obj. 5. De calice dixit Christus:

« Hic est sanguis meus qui pro multis
effundetur in remissionem peccatorum. » 9 Nisi electos designare voluisset, nulla erat ratio cur sic loqueretur.

<sup>(4)</sup> Joan. x. 45. 28.

<sup>(2)</sup> Ibid. vi. 39. (3) Ibid. iii. 45.

<sup>(4)</sup> Heb. ii. 9.

<sup>(5)</sup> Joan. xvii. 9.

<sup>(6)</sup> Ibid. x1. 43.

<sup>(7)</sup> Tract. cx in Joan.

<sup>(8)</sup> I. Tim. ii. 6.

<sup>(9)</sup> Matt. xxvi. 28.

205. Resp. Omnes eo loci intelliguntur: ratio autem verosimilis cur multis vis tanta tribuatur, est quia unius Christi cum cæteris omnibus homini-Sic apud profanos scriptores: « Unum pro multis dabitur caput. » 2 Constat quidem multos et omnes aliquando permutari. Sic Daniel: « Multi de his qui dormiunt in terræ pulvere, evigilabunt : 5 quod de omnibus affirmat Joannes. 4 Apostolus ait: « In omnes homines mors pertransiit, » 5 quos tamen multos deinceps designat. 6 Augustinus idcirco notat « non repugnare omnibus multos, quia ipsi omnes non pauci, sed multi sunt. » 7 Caterum optime animadvertit S. Thomas Aguinas : « Pro multis et pro omnibus sanguis effusus est; quia si consideretur sufficientia, ipse est propitiatio pro peccatis nostris, et non tantum pro nostris, sed et totius mundi : sed si consideremus effectum. non habet effectum nisi in iis qui salvantur, et hoc ex culpa hominum. » 8 206. Obj. 4. S. Augustinus dicit:

207. Resp. Eo loci respicit Augustinus specialem Christi voluntatem erga salvandos. Agebat enim de mysteriorum fidei intelligentia, quæ paucis conceditur: « Nam si propter eos solos Christus mortuus est, qui certa intelligentia possunt ista discernere, pene frustra in Ecclesia laboramus. Si autem, quod veritas habet, infirmi populi credentium ad medicum currunt, sanandi per Christum et hunc crucifixum ut ubi abundavit peccatum, superahundet gratia, miris fit modis per altitudinem divitiarum sapientiæ et scientiæ

« Non perit unus ex illis pro quibus

Christus mortuus est. » •

Dei, et per inscrutabilia judicia ejus, ut et nonnulli a corporibus incorporea discernentes, cum sibi ex hoc magni videntur, et irrident stultitiam prædicationis qua salvi fiunt credentes, ab unica via longe exerrent, quæ ad vitam æternam sola perducit; et multi in cruce Christi gloriantes, et ab eadem via non recedentes, etiamsi ista quæ subtilissime disseruntur, ignorant, quia non perit unus ex illis pro quibus mortuus est, ad eamdem perveniant æternitatem, veritatem, caritatem, id est, ad stabilem, certam, plenamque felicitatem, ubi manentibus, videntibus, amantibus cuncta sunt perspicua. » Hæc de efficacia Christi redemptionis verissima sunt. nec excludunt oblationem generalem. quam alia adstruunt testimonia : « Omnes itaque mortui sunt in peccatis. nullo prorsus excepto . . . et pro omnibus mortuis vivus mortuus est unus, id est, nullum habens omnino peccatum. » 40

208. Obj. 5. S. Thomas Aquinas dicit: « Christus non oravit pro omnibus crucifixoribus, neque etiam pro omnibus qui erant credituri in eum; sed pro his solum, qui erant prædestinati. » 41

209. Resp. Christi oratio iis præsertim profuit quos ipse speciali affectu prosequi dignatus est, et ad gloriam evehere. Dicitur autem a S. Thoma non orasse pro omnibus, quia absoluta et efficaci voluntate non omnium expetiit salutem, sed in nonnullis servari jussit justitiæ jura, juxta profundissima suæ sapientiæ consilia. Mentem suam alias explicat: « Voluntas, ut natura, est de eo, quod habet in se bonitatem, non considerato ordine

<sup>(1)</sup> Bloomfield in Matth. xx. 28.

<sup>(2)</sup> Æn. v. 815. (3) Dan. xii. 2.

<sup>(4)</sup> Joan. v. 28.

<sup>(5)</sup> Rom. v. 12.

<sup>(6)</sup> Vers. 15. Vide etiam vers. 18. 19.

<sup>(7)</sup> L. ii. op. imperf. c. 475.

<sup>(8)</sup> Comm. in hunc locum.

<sup>(9)</sup> Ep. clxix. alias cii. Evodio.

<sup>(40)</sup> L. xx. de civ. Dei. c. 6.

<sup>(44) 5.</sup> p. qu. 24. art. 4.

ejus ad aliud; unde voluntas talis in Christo fuit de salute hominum, sicut voluntas fuit in Deo; sed secundum hanc simpliciter et absolute non dicitur aliquis velle : hanc autem voluntatem Hugo de S. Victore dicit voluntatem pietatis. Sed voluntas, ut ratio, est de eo, quod habet bonitatem etiam in ordine ad aliud, et secundum hanc voluntatem non volebat Christus omnes salvari, sicut nec Deus voluntate consequente; et secundum hanc dicitur aliquis simpliciter et absolute velle : et ideo oratio Christi, quæ fuit secundum hanc voluntatem, fuit exaudita; non autem quæ fuit secundum primam; et ideo dicit Hieronymus. quod Christus exauditus est pro prædestinatis, non autem pro non prædestinatis, » 1

210. Obj. 6. Ex controversia quæ in Galliis nono sæculo exarsit, liquet plerosque censuisse Christum pro prædestinatis tantum mortuum : nam rejecit Concilium Lugdunense, præside S. Remigio, capitula Carisiaca, quibus mors Christi pro omnibus agnoscebatur, et consentientem sibi habuit Synodum Valentinam. Sic et S. Prudentius Tricassinus credendum docuit « cum omnibus Catholicis, sanguinem Domini nostri Jesu Christi pro omnibus omnino hominibus ex toto mundo in eum credentibus fusum; non autem pro illis, qui numquam in eum crediderint, nec hodieque credunt, numquamque credituri sunt. » 2

211. Resp. Vocibus magis quam re dissentiebant Episcopi illi : quapropter censura Capitulis Carisiacis apposita postea deleta est, Gallicanis Episcopis anno 859 convenientibus ad Synodum Tullensem I., Lingoniensem, et Tullensem II. Hinc S. Remigius Lugdunensis dixit : « Si inveniantur aliqui

Patrum, qui etiam pro impiis in simpietate permansuris Dominum cr clfixum dicant, si placet, sicuti nobis multum placet, ut etiam isterum sententia ex pietate vivens . . . non renuatur. » Equidem de efficacia et fructu Christi mortis loquebantur illi, qui cum Prudentio sanguinem Christi pro credentibus fusum dioebant: Carisiacenses de ejus sufficientia et oblatione. Constat præterea eos alios præter prædestinatos credentium nomine intellexisse.

212. Obj. 7. Christus, cui omnia arcana patebant, mori pro reprobis noluit, cum nulla eorum utilitate, sanguine ejus frustra fundendo.

213. Resp. Non speciali consilio pro reprobis mortuus est Christus, set salvandorum præsertim causa. Cæterum pro illis etiam se victimam obtulit, ut subsidia salutis illis comparate, cum magna eorum utilitate, si iis uti vellent. Quod contra contigit, eorum arguit pervicaciam, animumque beneficiis summis ingratum; sed divina vindicatur bonitas et justitia, hand denegatis salutis subsidiis. Non igitur frustra sanguis fusus est, sed in perfectionum divinarum ostensionem.

#### Animadversiones.

244. Vindicato dogmate catholico contra Calvini et Jansenii sectatores, de Theologorum sententiis aliquid occarrit dicendum. Libenter dicunt enses, quamvis seusu aliquantum diverso, Christum pro omnibus mertuum. « Recte igitur Christus Dominus dici potest etiam pro peccatoribus, obcæcatis, infidelibus, et parvulis mortuus: quamquam plurimis eorum non conferantur, imo nec conferi possint auxilia sufficientia. » Ita Garzaniga, Thomistarum plerorumque sententiam secutus. Augustiniani « sic-

<sup>(1)</sup> Lib. iii. sentent. dist. 17. art. 2. q. 2.

<sup>(2)</sup> Ep. ad Wenilonem Senonensem.

<sup>(3)</sup> Lib. de tenenda veritate Scriptura c. xx.

Vide et librum de tribus epistolis.

<sup>(4)</sup> Diss. v. c. iii. De Morte Christi m. 466.

ut Christum pro omnibus omniuo hominius mortuum tradunt, ita etiam omnibus, absque exceptione aliqua, parata et oblata ad salutem media pecessaria dicunt, » referente eminentissimo d'Aguirre. ¹ Fere omnes tenent ex Christi pro omnibus morte contingere, ut omnibus parentur et suppeditentur subsidia ad salutem vere et relative sufficientia, saltem remote, quamvis causarum naturalium et necessariarum cursu, quem impedire non tenetur Deus, fieri possit ut illa aliquibus reipsa non conferantur.

215. De morte Christi pro omnibus insignis est Apostoli locus: « Si unus pro omnibus mortuus est, ergo omnes mortui sunt : et pro omnibus mortuus est Christus. » 2 Ex morte Christi pro omnibus argumentatur Apostolus omnes peccato mortuos esse, quæ tamen haud valeret ratio, si pro omnibus Omnino Christus mortuus non fuisset. Alia jam laudavimus perspicua satis testimonia, quibus dicitur gustasse mortem pro omnibus, dedisse se redemptionem pro omnibus, et esse propitiatio non tantum pro peccatis nostris, sed etiam pro totius mundi: quæ omnia, obvio sensu accepta. Christum pro omnibus mortem suam obtulisse suadent, ut sufficientia ad salutem subsidia iis compararet. Patrum præsto sunt documenta. S. Gregorius Nazianzenus de Christi passionibus loquens, dicit : « Per quas omnes reformati sumus, nullo penitus excepto qui eidem Adamo participavimus. . 5 S. Joannes Chrysostomus dicit: « Sacrificium quidem ipsum pro tota natura oblatum fuerat; qui utem usum sacrificii percipiunt, soli unt credentes. » 4 S. Ambrosius : Ipse pro omnibus vitam suam obtulit. » 5 S. Hieronymus : « Christus pro omnibus mortuus est, solus inventus est, qui et ut immaculata hostia, pro omnibus qui erant in peccato mortui. offerretur. » 6 Concilium Carisiacense anno 855 perspicue id docuit: « Nullus est, fuit, vel erit homo, pro quo passus non fuerit, licet non omnes passionis ejus mysterio redimantur. » 7 Quamvis id improbatum aliis fuerit. si censura Valentinianorum Patrum revera sit, quam quidam supposititiam censent, constat id deinceps innoxium visum esse; nam censura in posterioribus Conciliorum codicibus desideratur.

216. Ea ratio loquendi a Concilio Tridentino usurpata est: « Verum licet ille pro omnibus mortuus est, non omnes tamen mortis ejus beneficium recipiunt, sed ii dumtaxat quibus meritum passionis ejus communicatur. » 8 Equidem benignissima Christi erga humanum genus voluntas suadet ut eum mortuum pro omnibus censeamus. Quod autem quidam omni salutis subsidio videantur privari, non probat eos vere eo carere; nam Deus ubique adest, et miris occultisque modis gratiæ auxilia suppeditat. Ad infantes absque baptismo pereuntes quod pertinet, dici potest iis etiam parata esse subsidia, sed Deum, provisorem generalem, non teneri ad naturæ ordinem invertendum miraculo, ut iis consulat.

## CAPUT X.

#### DE CHRISTI ADORATIONE.

217. Quæ de Christi divinitate disseruimus, eum adorandum esse manifesto probant, utpote Deum, Patri omnino æqualem. Qui personas duas

<sup>(4)</sup> Theol. S. Anselmi Disp. 126. S. 2.

<sup>(2)</sup> II. Cor. v. 14.

<sup>(3)</sup> Orat. xxv. nunc 33. n. 9.

<sup>(4)</sup> In Gal. ii. 20. VOL. 11.

<sup>(8)</sup> L. de S. Joseph c. 7.

<sup>(6)</sup> In comm. ad c. v. ep. 2 ad Corinth.

<sup>(7)</sup> Crecy in Picardia. Cap. iv.

<sup>(8)</sup> Sess. vi. cap. 3. de justif.

ın eo distinguebant Nestoriani, homini Christo divinum recusabant cultum. quem tribuebant Verbo : sed Ecclesia unam Verbi personam in utraque natura adorat. Sociniani olim colendum esse Christum, utpote Dei personam quodammodo gerentem, divina indutum virtute . docebant : quod Unitariis nonnullis adhuc arridet, sed plerique omnem ejus cultum respuunt. Concilium generale V. supremum Christi cultum contra argutias hæreticorum anathemate vindicavit. Canon ejus nonus his verbis in Concilio Lateranensi redditus est: « Si quis adorari in duabus naturis dicit Christum, ex quo duas adorationes introducunt, semotim Deo Verbo, et semotim homini : aut si quis ad peremptionem carnis, aut ad confusionem deitatis et humanitatis, unam naturam sive essentiam convenientium portentose dicens, sic adorat Christum, sed non una adoratione Deum Verbum incarnatum cum eius carne adorat, juxta quod sanctæ Dei Ecclesiæ ab initio traditum est: talis anathema sit. » 1 Equidem id sedulo animadvertendum carnem Christi spectari prout divino Verbo hypostatice conjuncta subsistit, et adorari non propter se, sed propter divinam quam habet subsistentiam. Adoratur tamen in se, scilicet ipsa colitur, tametsi adoratio in illa non sistatur. sed in Verbo.

## Propositio.

Uno eodemque supremo latriæ cultu humana Christi natura adoranda est cum Verbo divino, cum quo est hypostatice conjuncta.

218. Probatur 1. ex Scripturis. « Cum iterum introducit primogenitum in orbem terræ, dicit: Et adorent eum omnes Angeli Dei. » <sup>2</sup> Hoc manifesto

219. Summum accepit Christus cultum, etiam inter homines versans Recens natum Magi divinitus ducti, e cœlesti illustrati lumine « procidente adoraverunt eum, » Πισύντες προσωίν σων έννω. <sup>6</sup> Veram adorationem illintelligendam suadent omnia adjuncta nec enim verosimile est puero, nullum majestatis terrenæ indicium præsefe renti, obsequium civile Magos præstare voluisse, tanta cum sui humi liatione.

220. Christo a cæco quem visu donaverat, fidem exigente, « Tu credis il Filium Dei? » seque ipsum esse declarante, respondit ille: « Credo Domine. Et procidens adoravit eum. » Adoratio hæc fide de Filio Dei niza non erat cultus civilis, sed religiosus, et quidem supremus, qui; tamen Christo homini simul et Filio Dei redditus est.

221. Apostoli Christum redivivum « videntes eum adoraverunt. » Cultus religiosus et supremus hoc loco enuntiatur, nixus ejus a mortuis resurrectione: nec divinitatis ab humanitate discrimen in eo præstando servatur, sed tribuitur Christo, qui Deus est et homo.

refertur ad Christum hominem, qui ipse in orbem in humana natura i nerit, et ad judicandum homines it rum venturus sit: cui tamen ipsi al geli cultum præstare jubentur. A Philippenses scribit, Christum ad moltem crucis sese demisisse, ideoque Patre accepisse nomen supra omn nomen: « Ut in nomine Jesu omn genu flectatur cælestium, terrestrium et infernorum. » <sup>5</sup> De humana Christ natura, in qua mortem obiit, agitur eaque ad summam gloriam evecta di citur, cultu supremo ab omnibus De creaturis honoranda.

<sup>(1)</sup> Acta Conc. Hard. t. iii. col. 498. et Concil. Later. sub Martino l. act. seu Sec. iv. in col. Hard. col. 839.

<sup>(2)</sup> Heb. i. 6.

<sup>(3)</sup> Phil. ii. 40.

<sup>(4)</sup> Matth. ii. 41.

<sup>(5)</sup> Joan. ix. 38.

<sup>(6)</sup> Matth. xxviii. 47.

222. Probatur 2. ex Patribus. S. Athanasius: « Etsi enim ipsa caro seorsim spectata, pars sit rerum creatarum, attamen Dei facta est corpus: neque vero hujusmodi corpus a Verbo dividentes adoramus, neque cum Verbum volumus adorare, ipsum a carne removemus. » 4

223. S. Ambrosius, in Psaltis verba: · Adorate scabellum pedum eius. quia sanctum est, » scribit : « Per scabellum terra intelligitur : per terram autem caro Christi, quam hodie quoque in mysteriis adoramus, et quam Apostoli in Domino Jesu adorarunt. » 2 Magistro concinit discipulus Augustinus in ipsa Psaltis verba: « Fluctuans converto me ad Christum, quia ipsum quæro hic: et invenio quomodo sine impietate adoretur ter-7a, sine impietate adoretur scabellum pedum ejus. Suscepit enim de terra terram : quia caro de terra est, et de carne Mariæ carnem accepit. Et quia in ipsa carne hic ambulavit, et ipsam carnem nobis manducandam ad salutem dedit: nemo autem illam carnem manducat, nisi prius adoraverit, inventum est quemadmodum adoretur tale scabellum Domini, et non solum non peccemus adorando, sed peccemus non adorando. » 8

224. S. Joannes Damascenus, Theologi more, rationem reddit: « Neque enim adorandam esse carnem ejus negamus: quippe quæ adoratur in una Verbi persona, et hypostasis facta est. Qua in re non creaturæ servinus; non enim illam, ceu nudam carnem adoramus, sed veluti divinitati unitam, et quia duæ ipsius naturæ ad unam Dei Verbi personam reducuntur, unamque subsistentiam. Carbonem tangere ob ignem cum ligno conjunctum ve-

222. Probatur 2. ex Patribus. S. reor. Ambas Christi naturas ob unitam thanasius: « Etsi enim ipsa caro carni divinitatem adoro. » 4

Objectiones solvuntur.

225. Obj. 1. Humana Christi natura non desinit esse creatura, licet Verbo hypostatice conjuncta: creaturæ autem supremum cultum deferre nefas est.

226. Resp. Est quidem humana Christi natura res creata, sed quum divinitus subsistat, qui ei tribuitur cultus in divinam personam qua regitur tendit; ideoque nullo modo derogat honori divino.

227. Obj. 2. Cultus igitur humanæ Christi naturæ præstitus relativus est.

228. Resp. Absolutus est cultus qui humanæ Christi naturæ redditur: in seipsa enim, quamvis non propter se, sed propter divinam subsistentiam colitur.

229. Obj. 3. Cyrillus Alexandrinus tradit « nefas esse hominem assumptum coadorare cum Deo Verbo. » <sup>8</sup>

230. Resp. Ouæ contra Nestorium protulit Cyrillus, intelligenda sunt præ oculis habito Nestorii errore. Quum hic hominem diceret a Verbo distinctum, et moraliter tantum conjunctum. nefas quidem foret eum Dei Verbi adorationis participem facere. « Si quis audet dicere hominem assumptum coadorari cum Deo Verbo, et conuncupari Deum tamquam alterum cum altero: adjectio enim our (cum) syllabæ hoc cogit intelligi; et non magis una reverentia veneratur Emmanuel, namque ei glorificationem dependit, juxta guod Verbum caro factum est: anathema sit. » 6

ANIMADVERSIO DE CULTU CORDIS JESU.

231. Ex his quæ de humana Christi natura colenda diximus, sequitur pie

<sup>(1)</sup> Epist. ad Adelphium.

<sup>(2)</sup> L. iii. de Spiritu sancto c. ii.

<sup>(3)</sup> Enarr. in Ps. xcviii. n. 9.

<sup>(4)</sup> Lib. iii. de fide orthodoxa c. viii.

<sup>(5)</sup> Anathematismo viii.

<sup>(6)</sup> Ibidem.

sancteque Cor Jesu coli, prout est « cor personæ Verbi, cui inseparabiliter unitum est. » 4 Accedit quod symbolum est dilectionis illius præcipuæ qua Redemptor humanum complexus est genus, et humilitatis et mansuetudinis, quam ipse nobis imitandam proposuit : « Discite a me, quia mitis sum et humilis corde. » 2 Septimodecimo exeunte sæculo festum sanctissimi Cordis Jesu cœpit celebrari. unde plurimæ enatæ sunt turbæ. Ei favit Sedes Apostolica, eo præsertim fine ut charitatem Christi « sub sanctissimi Cordis symbolo devotius ac ferventius recolant, ejusdemque fructus percipiant » fideles, prout ex lectionibus Breviarii liquet. Hæserat tamen sacra Rituum congregatio an. 1697, 1727, et 1729, et abstinendum censuit a concessione Officii et Missæ pro cultu Cordis proprie sumpti; sed Clemens XIII. an. 1765 eum probas Ouum cultus hic jam obtineat, nec hac regione aliqua de eo movea controversia, supervacaneum duxin de eo fusius disserere. Id tantum an advertemus festi recentiorem ginem haud obstare, quum Christ; Deus et homo, semper supremo cu adoratus fuerit : nam Cor eius sanci simum non colitur, ab humana natu integra, vel a divina persona, separ tum, sed tamquam specialis affectuu sedes, et dilectionis symbolum. Æquu autem est ut, refrigescente charitate homines, novis pietatis exercitiis quæ in certis Ecclesiæ dogmatibi nituntur, ad Redemptoris amoremit rum excitentur. Ei igitur « qui dilex nos et lavit nos a peccatis nostris i sanguine suo . . ipsi gloria et imperium in sæcula sæculorun Amen. » 5

<sup>(4)</sup> Constit. Pii VI. Auctorem Fidei, ad proplxiii. Synodi Pistoriensis.

<sup>(2)</sup> Matth. xi. 29.

<sup>(3)</sup> Apoc. i. 5.

# TRACTATUS VIII.

## DE GRATIA CHRISTI.

#### PRÆNOTANDA.

demptoris sanguis fusus est ut delerentur, et subsidia salutis arentur hominibus. Ideo Evangeinnes, quum Christum plenum et veritatis prædicasset, adven-3 beneficia cum legis Mosaicæ s conferens, dixit : « Et de pleeius nos omnes accepimus, et pro gratia. Quia lex per Moysen t, gratia et veritas per Jesum n facta est. » 1 De gratia igitur, 10minibus Christus moriendo nit, est impræsentiarum agent imprimis explicandum est ipıtiæ vocabulum, ut claritas diiccedat.

#### VOCUM EXPLICATIO.

tia Xapis favor intelligitur apud os donum Dei gratuitum, quod nulli operi hominis debetur: tem gratia, jam non ex operioquin gratia jam non est gracreatio, conservatio, et omnia ruimur bona, quæ ad ordinem pertinent, gratiæ nomine, lato sensu, designari possunt, quo Pelagio, et a Quesnello non surpata est vox: sed solet redona supernaturalia, quæ ad ternam consequendam nos ad-

juvant. Homini primitus condito quæ concessa sunt dona, ultra id quod natura ipsa humana ex ipsius constitutione exigebat, ea scilicet quibus ad ordinem supernaturalem evectus est homo, ut Deo fruendo fieret idoneus. gratis, nullo prævio merito, ut patet. tributa sunt. Ea idcirco gratice nuncupantur, etiam ab iis Theologis qui cum Augustinianensibus putant Deum ex quadam convenientia ad beatam visionem hominem destinasse, nec potuisse eum, imaginem suam ferentem, et naturæ quodam impetu ad Conditorem suum tendentem, ad finem mere naturalem destinare. 8 Lapsis hominibus, et noxa originis gravatis, dantur omnia intuitu meritorum Christi.

3. Gratia igitur definiri potest donum supernaturale, gratis a Deo homini lapso concessum, intuitu meritorum Christi, in ordine ad vitam æternam. Gratia alia externa dicitur, quæ scilicet exterius datur, ut homo ad virtutem amplectendam moveatur : prædicatio Evangelii. Sacramentorum suscipiendorum occasio opportuna, aliaque hujusmodi subsidia nobis oblata, externæ gratiæ habent rationem. Interna dicitur quæ animam intus afficit, vel intellectum illustrando, vel voluntatem movendo; et ideo alia dicitur gratia intellectus, alia voluntatis, vel, ut Augustinianensibus placet, alia est illustratio mentis, alia

<sup>.</sup> i. 16.

<sup>.</sup> xi. 6.

est delectationis inspiratio. Habitualis est, quæ in anima manet; v. g. gratia sanctificans, qua fit Deo accepta, dona etiam Spiritus sancti. Actualis ea est quæ actu movet ad actus supernaturales, sicut gratia orationis, impellens ut precemur Deum; et gratia operis, movens ut aliquid faciamus: v. g. ut demus eleemosynam. Gratiæ gratis datæ consueverunt vocari ea dona supernaturalia quæ primario dantur ob aliorum utilitatem: v. g. potestas patrandi miracula, edendi vaticinia.

# PELAGIANÆ HÆRESIS BREVIS RELATIO.

4. Jam locuti sumus de Pelagio, qui peccatum originis et gratiæ necessitatem quinto sæculo ineunte impugnavit, 1 hominem ea qua primum constitutus est conditione, adhuc nasci contendens, libero præditum arbitrio, quo possit beatitudinem consequi, absque ullo supernaturali auxilio. Concilium Diospoli (Lyddæ) in Palæstina habitum. quatuordecim Episcopis constans, fictis ejus verbis fidem præstans, illi pepercit, rejecto tamen ejus errore; damnavit enim articulum : « Gratiam Dei atque adjutorium non ad singulos actus dari, sed in libero arbitrio esse, vel in lege ac doctrina. » 2 68 Episcopi anno 416 Carthagine convenientes, et 61 Episcopi Milevitano in Concilio, placita illius et Cœlestii 3 rejecerunt, probante Innocentio I. anno 417. Ictus hos ut eluderet Pelagius, litteras subdolas ad Innocentium statim misit, Cœlestiusque ipse Romam veniens apud Zos mum, Innocentii successorem, querlas de adversariorum falsis criminatinibus effudit, seque per omnia cu-Sede Romana sentire professus Reorum causam, dogmate illæso, E ta rato examini subjecit Zosimus, et A Pricanorum Præsulum sententias roga vit. qui numero 214 Carthagine convenientes, Pontificem certiorem fecerunt Pelagianos dolos struere, ut securius diffunderent errores. Nuntiis his acceptis. Synodum ipse Romæ habuit, in qua errores illos una cum eorum auctoribus proscripsit, epistolamque dedit Tractoriam contra errorem novitium ad Episcopos totius orbis directam, cui jussit ut subscriberent in fidei concordiæ indicium, et errorum damnationem. Octodecim Episcopi Pelagio faventes subscribere pontificiis litteris recusarunt, novumque judicium in plenario Concilio postularunt; sed causa jam finita Augustino. cæterisque per orbem Episcopis, merito visa est.

- 5. Julianus, Eclanensis in Campania Episcopus, Pelagianismi vindiciis malam sibi comparavit famam, sede idcirco pulsus. Cæterum mitigare visus est aliquatenus errores, fatendo gratiam ad bene agendum necessariam esse, quam tamen juxta merita dari censebat, iis scilicet qui suis viribus fidei salutisque desiderium eliciebant.
- 6. Variæ fuerunt artes quibus Pelagius suam celabat et propagabat hæresim, ambigua præsertim vocum usurpatione, et superbiæ humanæ, pro

the Gospel to the wild heathen tribes from which most of us are sprung? Are we to be so engrossed with modern controversies, and offer corruptions, as to forget ancient heresies, and those the most deadly, those of Arius and Pelagius, against which she maintained the faith once delivered to the Saints? are we to forget all past gratitude, all bowels of mercy towards her who was our mother? > Oxford Tracts, No. 71 p. 33. vol. iii. London edition.

<sup>(4)</sup> Supra p. 38.

<sup>(2)</sup> Cf. Acta Concil. Hard. tom. i. col. 2011.

<sup>(3)</sup> Hunc a Priestleio Hibernum dictum, fuisse Campanum censet Garnerius: plerique Scotum veri nominis existimant.

<sup>(4)</sup> Quas egerit partes Petri Sedes in hac proterenda heresi, sicut et Ariana, ingenue fatentur Oxonienses Theologi: « But is it then a duty to forget that Rome was our mother, through whom we were born to Christ; that she was the instrument chosen by God's good providence to bring

reticorum more, blandiendo. Gram aliquando agnoscebat necessam, eo nomine liberum intelligens hitrium, quod procul dubio Dei doım est, sed ad ordinem naturalem rtinet. Alias ea voce designabat exrna ad salutem subsidia, Evangelii ilicet prædicationem, legem diviam, aliaque hujusmodi, quibus opus at, ut homo divinam nosceret vomtatem, quam tamen libero arbitrio mplecti poterat, et implere. Aliquam iteriorem gratiam, saltem ad facilius tequenda mandata, aliquando visus st agnovisse, quam tamen luminis ıstar mentem illustrare dicebat, quin oluntatis infirmitatem divino roboındam auxilio fateretur.

7. Socinus cum sectatoribus suis eculo decimo sexto præcipui gratiæ ostes fuere: negabant quippe originis eccatum, et humanæ voluntatis vires ferebant, mysterium redemptionis rorsus levacuantes. Unitarii hodierni aud minus infensi noscuntur his tous Religionis fundamentis: supernatralis quippe auxilii quo illustretur iens, et roboretur voluntas, notioem, inter ægri animi somnia repount: quamvis gratiæ nomen et ipsi iquando adhibeant, vel libertatis doum eo intelligentes, vel principiorum aturalis Religionis explicationem, a hristo, Dei legato, traditam. 5 Ratioalistæ horum calcant vestigia, omnem upernaturalem Religionem, omneque oxilium supernaturale denegantes, humanæ blandiantur superbiæ. clitantes naturæ præstantiam qua quis possit suis viribus ad eam pertingere perfectionem, quæ in hominis paradisiaci prototypo ideali exhibita est, et quæ in Christo est visa. Quakeri innuunt se a Pelagianorum erroribus, quibus lux naturæ extollitur, abhorrere, 4 et semen divinum seu Spiritus sancti illuminationem agnoscere, qua etiam moveatur mens, claritate scilicet et evidentia revelationis interioris. Sed hæc ad veram gratiæ notionem non pertingunt.

#### CAPUT 1.

#### DE GRATIÆ NECESSITATE.

8. Gratiæ, scilicet supernaturalis auxilii, necessitatem in salutis negotio peragendo, quam contra Pelagianos Ecclesia olim vindicavit, Tridentinum Concilium iterum declaravit, verbis fere iisdem quibus vetera Concilia; congruum quippe erat ut hæc veluti veritatis monumenta, et trophæa debellatarum hæresum, exhiberentur: 6 « Si quis dixerit, ad hoc solum divinam gratiam per Christum Jesum dari, ut facilius homo juste vivere ac vitam æternam promereri possit : quasi per liberum arbitrium sine gratia utrumque, sed ægre tamen, et difficulter possit; anathema sit. » « Si quis dixerit, sine præveniente Spiritus sancti inspiratione, atque ejus adjutorio, hominem credere, sperare, diligere, aut pænitere posse sicut oportet, ut ei justificationis gratia conferretur; anathema sit. » 7 Ex fidei igitur doctrina

<sup>(4)</sup> Vide Aug. l. ii. contra 2. ep. Pelag. c. viii.
2) Vide Aug. l. de hær. lxxxviii. et l. de gratia
risti.

a) a The condition of man is such, that he can m and prepare himself by his own natural langth and good works, to faith and calling langth and good works, to faith and calling langth and good; wherefore we have power to do good langth the grace of God, as proclaimed by langth and acceptable unto God, langth the grace of God, as proclaimed by langth and offen inspire us with a good will,

and work with us when we have that good will. »

— Unitarian Miscellany, vol. v. p. 211.

<sup>(4)</sup> sa Hence are rejected the Socinian and Pelagian errors in extolling a natural light. » Prop. iv. apud Barclay.

<sup>(8)</sup> Prop. ii.

<sup>(6) «</sup> Age after age, fresh battles have been fought with heresy, fresh monuments of truth set up. » — Oxford Tracts, No. 28.

<sup>(7)</sup> Sess. vi. de justif. c. ii. iii.

constat supernaturale gratiæ auxilium requiri ut quis salutarem quemcumque actum, etiam internum, eliciat. Præveniens autem Spiritus sancti inspiratio et adjutorium ipsa vocatur gratia, quia antecedit voluntatis motum, ideoque a Theologis indeliberatus motus vocatur: prævenit etiam meritum omne humanum, et a divina largitate proficiscitur, i hominem excitans, et roborans. De actibus autem qui ad salutem tendunt, et fiunt sicut oportet, agi liquet.

## Propôsitio.

Ad quemlibet actum salutarem, etiam ad fidem, præveniens Spiritus sancti inspiratio atque ejus adjutorium requiritur.

9. Probatur 1. ex Scripturis. Christus, de fide, qua ad eum acceditur, loquens, dixit: « Nemo potest venire ad me, nisi Pater, qui misit me, traxerit eum. » 2 Quid vero trahendi vocabulo significare vellet, innuit, verba Isaiæ laudando : « Est scriptum in Prophetis: « Et erunt omnes docibiles » Dei. » Omnis qui audivit a Patre, et didicit, venit ad me. » Igitur trahi dicitur qui a Deo docetur, qui Patrem intus loquentem audit, qui fidei humili assensu cœlestem discit veritatem. Hæc supernaturalem mentis illustrationem qua cognoscatur veritas, motum etiam voluntatis, qua quis ad eam amplectendam alliciatur, et trahatur, indicant; nam distinguitur Patris institutio ab externo Filii magisterio, et illi tribuitur, quod quis huic præbeat assensum. Ideo Petri confessio, Christum esse Filium Dei, ad Patris revelationem relata est : « Beatus es Simon Bar-Jona : quia caro et sanguis non revelavit tibi, sed Pater meus, qui in cœlis est. » 8

10. « Sine me nihil potestis facere. Se viti assimilaverat Christus, discir los palmitibus; eosque monuerat eo manere oportere, cum eo scili fide et dilectione conjungi, ut fruc; vitæ et salutis ferre possent : « Mane in me: et ego in vobis. Sicut palm non potest ferre fructum a semetipsc nisi manserit in vite: sic nec vo: nisi in me manseritis. Ego sum vitis vos palmites : qui manet in me, ego in eo, hic fert fructum multum quia sine me nihil potestis facere. Igitur nihil prorsus, quod ad salutei pertinet, nullus salutaris actus fie potest absque Christi auxilio, que gratiæ nomine designatur.

11. Apostolus divinæ misericordi tribuit, non suo arbitrio, quod fidel sit : ia tamquam misericordiam col secutus a Domino, ut sim fidelis. » Eam quidem se consecutum alias dic quod ignorans in Christum deliqueri non causam adsignans, sed innue: quod obicem minorem gratiæ objec rit: « Prius blasphemus fui, et pers cutor, et contumeliosus: sed miser cordiam Dei consecutus sum, qu ignorans feci in incredulitate » 6 · « Ideo misericordiam consecutus sul ut in me primo ostenderet Christi Jesus omnem patientiam, ad informa tionem eorum, qui credituri sunt illi in vitam æternam. » 7

12. Fideles nullo titulo gloriari possidicit Apostolus, quum omnia Deo di nante acceperint: « Quis enim te discernit? Quid autem habes quod no accepisti? Si autem accepisti, qui gloriaris quasi non acceperis? » 8 H3 quidem de dotibus, quibus præsta Evangelii præcones intelligere qui velit, ex sermonis serie, sed et fidelibus universis valent; eos en

<sup>(4)</sup> Hoc sensu Perroneus notat vocem prævenientis gratiæ ab Augustino adhiberi, quam de indeliberato motu recentiores Theologi plerumque accipiunt.

<sup>(2)</sup> Joan. vi. 44.

<sup>(3)</sup> Matth. xvi. 47.

<sup>(4)</sup> Joan. xv. 5.

<sup>(5)</sup> I. Cor. vii. 23. (6) I. Tim. i. 43.

<sup>(7)</sup> Ibid. 16. (8) I. Cor. iv. 7.

statim alloquitur, veluti per ironiam, Apostolus: « Jam saturati estis, jam divites facti estis. » Ergo nemo fidelium gloriari poterit se ab infideli sui arbitrii exercitio discerni, sed necessario debet ad divinam gratiam id referre.

13. Fidem, et omnia bona quibus fruimur, ad charitatem Dei et munificentiam constanter refert Apostolus. Deus autem, qui dives est in misericordia, propter nimiam charitatem suam, qua dilexit nos, . . . ut Ostenderet in sæculis supervenientibus abundantes divitias gratiæ suæ in bonitate super nos in Christo Jesu. Gratia enim estis salvati per fidem, et hoc non ex vobis. Dei enim donum est: non ex operibus, ut ne quis glorietur. Ipsius enim sumus factura, creati in Christo Jesu in operibus bonis, quæ præparavit Deus ut in illis ambulemus. » 1 Bona opera igitur præparata sunt a Deo, qui nos creavit, vitam supernaturalem in Christo Jesu dribuendo, et fidem, ex qua oritur, <sup>inspir</sup>ando. Nulla nobis relinquitur gloriandi ratio, quum non ex operibus, sed ex Dei dono, fides ipsa proveniat.

14. Corinthios instar epistolæ manu Dei scriptæ, spiritu ejus eorum cordibus veritates cœlestes, dono fidei, insculpente, habuit Apostolus : « Epistola estis Christi, ministrata a nobis, et scripta non atramento, sed spiritu Dei vivi : non in tabulis lapideis, sed in tabulis cordis carnalibus. Fiduciam autem talem habemus, per Christum ad Deum: non quod sufficientes simus cogitare aliquid a nobis, quasi ex nobis : sed sufficientia nostra ex Deo est. » 2 Igitur Spiritus Dei opus in hominum ad fidem traductione agnoscendum est : nec possunt præcones <sup>aliqu</sup>id veluti e suo penu promere quod rem adeo divinam promoveat, nec audientes aliquid cogitando, veluti a se, conferre possunt : sed omnis bonæ et salutaris cogitationis initium ad Deum referendum est.

45. « Cum metu et tremore vestram salutem operamini. Deus est enim, qui operatur in vobis et velle, et perficere, pro bona voluntate. » <sup>5</sup> Ad diligentiam in salutis negotio hortatur Apostolus fideles, quos metuere vult, quum ex divina gratia ipsa bona voluntas, et felix exitus pendeat. Causa timoris est, ne socordia, vel nimia fiducia, gratiæ ponatur obex: sublato enim divino auxilio, nemo potest salutem adipisci. Liquet igitur omnem salutarem actum, et ipsam voluntatem bene agendi a Dei gratia derivare originem.

16. Apostolus Jacobus Deum omnis boni auctorem exhibet, præsertim nativitatis supernaturalis quæ nobis contingit, veritati revelatæ credendo: « Nolite itaque errare, fratres mei dilectissimi. Omne datum optimum, et omne donum perfectum desursum est, descendens a Patre luminum, apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio. Voluntarie enim genuit nos verbo veritatis, ut simus initium aliquod creaturæ ejus.» Ex bonitate divina fit ut filii Dei censeamur, credentes, et dona ejus suscipientes.

17. Tot testimonia plane ostendunt opera bona, fidemque ipsam ex supernaturali derivari influxu, divino lumine a Patre luminum mentem illustrante, et corde divinitus moto, ut velimus, et quod aggredimur reapse perficia-

18. Probatur 2. ex Patribus. S. Justinus M. citans Psaltis verba: « Deus meus es tu, ne discedas a me, » inquit: « Docet in Deum qui omnia crea-

<sup>(2)</sup> Eph. ii. 4. (2) II. Cor. iii. 5.

<sup>(3)</sup> Phil. ii. 43.

<sup>(4)</sup> Jac. i. 16.

vit, sperare omnes debere, et ab eo solo salutem et auxilium quærere. » 1

- 19. S. Irenæus: « Non enim propter hoc liberavit nos (Christus) ut ab eo abscedamus: nec enim potest quisquam extra Dominica constitutus bona sibimet acquirere salutis alimenta: sed ut plus gratiam ejus adepti, plus eum diligamus. » <sup>2</sup> Spiritum sanctum vitam animabus in lavacro tribuere dicit, et e cœlo dimittere in nos rorem pluviamque ut fructus feramus salutis: « Sicut arida terra, si non percipiat humorem, non fructificat: sic et nos lignum aridum existentes primum, numquam fructificaremus vitam sine superna voluntaria pluvia. <sup>5</sup>
- 20. S. Cyprianus: « In nullo gloriandum, quando nostrum nihil sit. » 4
- 21. S. Ambrosius: « Ubique Domini virtus studiis cooperatur humanis, ut nemo possit ædificare sine Domino, nemo quidquam incipere sine Domino.» <sup>8</sup>
- 22. S. Hieronymus ait « Dominum gratia sua nos in singulis operibus juvare atque sustentare. » 6
- 23. S. Augustinus noscitur ex professo gratiæ necessitatem propugnasse: unum aut alterum tamen dabimus ejus testimonium: « Non ait: quia sine me parum potestis facere, sed nihil potestis facere. Sive ergo parum, sive multum, sine illo fieri non potest, sine quo nihil fieri potest. » 7 « Non enim dixit: misericordiam consecutus sum, quia fidelis eram; sed ut fidelis essem; hinc ostendens etiam ipsam fidem haberi, nisi Deo miserante non posse, et esse donum Dei. » 8
- 24. Accedit ratio Theologica. Quum beata Dei visio sit finis naturæ ordinem excedens, subsidia ad eam comparan-

dam ordinem hunc excedant oportent ergo auxiliis supernaturalibus grati opus erit, ut quis aliquid quo saluti struitur faciat.

## Objectiones solvuntur.

25. Obj. 1. Sententia de gratiæ nece sitate Augustinum habuit auctorem cujus ingenio et auctoritate obtinuit i Ecclesia Latina o contra priorum sæculorum fidem. De Massiliensibus idcira testatur Prosper ad Augustinum scribens: « Obstinationem suam vetustate defendunt: et ea quæ de epistola Apostoli Pauli Romanis scribentis, ad manifestationem divinæ gratiæ prævenientis electorum merita proferuntur, a nullo unquam Ecclesiasticorum ita esse intellecta, ut nunc sentiuntur, affirmant. 10

26. Resp. Pelagio nova sua placita proponente, ea ubique per Ecclesiam magnum horrorem incusserunt, utpote quæ redemptionis mysterium, el totam divinam œconomiam everterent. Augustinus non primus, nec solus, se illi opposuit, sed Orosius, Hieronymus, aliique, quamvis ipse præ cæteris, non tamen privatas suas sententias, sed « rectam et antiquitus fundatam Catholicam fidem adversus recentem Pelagianorum hæreticorum præsumptionem perniciemque » defendens. " Diospoli, Milevii, Carthagine Concilia habita novitios abjecerunt errores, veterum fidem secuta. Pontifices etiam Romani quam a Petro derivarant traditionem solemnibus definitionibus contra novatores munierunt. Hæc orbis christiani testimonia monumenta sunt certa et præclara fidei primævæ. Ouod si de singulis quæ in controver. siam ea occasione venerunt, perspicui adeo non sint priorum temporum scri

<sup>(1)</sup> Dial. cum Tryphone, n. 102.

<sup>(2)</sup> L. iv. adv. hær. c. xxvi. (3) L. iii. c. xix.

<sup>(4)</sup> L. iii. ad Quirinum , c. iv.

<sup>(5)</sup> L. ii. in Lucam, c. iii.

<sup>(6)</sup> L. iii. contra Pelag.

<sup>(7)</sup> Tract. lxxxi. in Joan.

<sup>(8)</sup> L. de Gratia et lib. arb. c. vii.

<sup>(9)</sup> Priestley, History of Christian Church, pe xii. Sect. ix.

<sup>(10)</sup> In ep. ad Aug. n. 3, quæ nunc præmittiss. lib. de præd.

<sup>(11)</sup> L. iv. contra 2. ep. Pelag. ad Bonis. c. 🕶

rum id videri non debet, quum orum argutiarum occasione exmagis, et majori in luce poni rerint fidei dogmata. Hæc veluti quodam contineri videntur, 1 eum frangere perdereque hæn fuerint conati. Equidem pecoriginis, redemptionis mystet baptismi vis a Patribus prioculorum celebrabantur, qui lerumque occasionem non hade iis rebus agendi, quæ neveluti nexu ex iis dogmatibus ntur. « Quid igitur opus est, ut crutemur opuscula, qui priusa hæresis oriretur, non habueessitatem in hac difficili ad solquæstione versari? Quod pro-) facerent, si respondere talibus ur. » Ita Augustinus respondit ısium querelæ. 4

ij. 2. Hermas, antiquissimus , pœnitentiam tribui pro puriitis prævisa et virtutis studio uorum viderat Dominus puras uturas, et servituros ei ex totis is, illis tribuit pœnitentiam. » 3 sp. Pœnitentia a Domino quitributa dicitur, habita ratione perseverantiæ, quum aliis dequos iterum relapsuros prædici posset ut judiciorum diviquitas ostendatur, quin seguatentiam tribui ob illam prævi-Equidem in divinam gloriam od illi perseverent : et justum r judicium, quo non persevelud pænitentiæ donum deneæterum dubitari non potest aliquando: ideoque similitudo exhibet totam gratiæ œconoæterea divinum auxilium ut delictorum pæniteat necessaostenditur.

29. Obj. 3. Justinus, Ethnicos homines, rationi obsequentes, Christianis accensuit: « Quicumque cum ratione, ac verbo vixere, christiani sunt, quamvis athæi, et nullius numinis cultores habiti sint, quales inter Græcos fuere Socrates, Heraclitus, atque iis similes.» 5

30. Resp. Justinus eo loci occurrit objectioni ex recenti Christi in terris doctrina desumptæ, quod scilicet qui antea vixerant insontes essent; dixerat enim: « Christum primogenitum Dei esse ac rationem illam, cujus omne hominum genus particeps est, didicimus, et supra declaravimus. » Eos igitur quos nominat, quatenus rationis dictamina servarunt, Verbi divini, summæ rationis, dicit participes, et eo sensu Christianos. Latior hæc vocis hujus acceptatio non potest in argumentum duci, quum ipse alias exprobret Judæis quod sine spe in Deo salutem sibi polliceantur : verbis quippe Psaltis de Christo explicatis, quibus nec fortitudine sua, nec sapientia innixus, Deum ne discedat ab illo orat. subjungit : « quomodo vos et alii qui sine illa spe salutem expectatis, non a vobismetipsis vos decipi cogitatis? » 4 Hæc profecto ostendunt hominem quemquam sua sapientia, vel viribus, salutem non posse consequi.

31. Obj. 4. Tota Christi et Apostolorum prædicatio ad homines directa est, ea ratione quæ indicat eos posse pro libertate sua ei assentiri : « Prædicate Evangelium omni creaturæ : qui crediderit, et baptizatus fuerit, salvus erit; qui vero non crediderit, condemnabitur. <sup>8</sup> Igitur proposita Dei lege penes nos est ei assentiri et obtemperare, <sup>6</sup> absque ullo interiori subsidio, de quo penitus siletur.

<sup>:</sup> præd. SS. c. xiv. n. 27. Simil. viii. § vi. n. 4. . alias ii. n. 46. um Tryphone, n. 402. (5) Marc. xvi. 45.

<sup>(6)</sup> Unitarian Miscellany, vol. i. p. 21. Barnesius ipse inter gratim significationes non recenset eam que in hac re precipua est. Vide Notes on the ep. to Romans, ch. i. p. 17.

32. Resp. Utique pollent homines libero arbitrio, et penes eos est Evangelio assentiri, vel repugnare; eo tamen discrimine, quod assensus salutaris præbeatur, Deo intellectum illustrante, et movente voluntatem, dissensus e contra ab homine sibi relicto proveniat. Equidem quod in loco objecto divini auxilii non flat mentio, non obstat, quum alias sæpius dicatur fides Dei donum, ex ejus gratia et bonitate profectum.

33. Obj. S. Gratiæ vox χαρις non denotat interius mentis lumen cum voluntatis motu, sed beneficium quodcumque. Evangelium igitur gratia Dei dicitur, quia speciale est Dei donum in hominum utilitatem. Dicitur gratia Christi, quia ejus opera promulgatum est, cum uberi fructu. <sup>4</sup>

34. Resp. Favor, donum, beneficium gratiæ nomine intelligitur, sed in novo Testamento illud præsertim donum, quo anima divinitus illustratur, et ad virtutis opera impellitur, imo Dei fit chara et dilecta. Quæ adduximus testimonia probant Deum intus docere, et voluntatem movere: ipse enim operatur in nobis et velle et perficere. Abundantes gratiæ divitiæ in eo ostenduntur, quod gratia salvemur per fidem, non ex operibus, ne quis glorictur. Igitur quod de gratiæ significatione objicitur, non obstat, quum favorem et beneficium in novo Testamento denotet, quod ex divina misericordia, Christi causa, nobis conceditur, ut adjuvetur infirmitas nostra.

35. Obj. 6. Nullo alio lumine opus est præter lucem veram illuminantem omnem hominem : hæc autem est ratio menti coruscans.

36. Resp. S. Joannes nos docet Verbum esse ipsam veram lucem qua omnis illustratur homo, ut Deum eum agnoscamus. Cæterum indigemus ut

novis sui fulgoris radiis menti coruscet, ad coelestem scientiam nobis impertiendam: ideo preces enixissimas Apostolus Paulus pro fidelibus fudit, ut majori in dies lumine illustrarentur: « Non cessamus pro vobis orantes, et postulantes ut impleamini agnitione voluntatis eius, in omni sapientia et intellectu spiritali : ut ambuletis digne Deo per omnia placentes: in omni opere bono fructificantes, et crescentes in scientia Dei : in omni virtute confortati secundum potentiam claritatis ejus. » Ita ad Colossenses scripsit. Ad Ephesios pariter : « Ut Deus, Domini nostri Jesu Christi Pater gloriæ, det vobis spiritum sapientiæ et revelationis, in agnitione eius: illuminatos oculos cordis vestri. » 8 Ad Corinthios : « Deus, qui dixit de tenebris lumen splendescere, ipse illuxit in cordibus nostris, ad illuminationem scientiæ claritatis Dei, in facie Christi Jesu » 4

37. Obj. 7. Nisi penes intellectum sit assentiri Evangelio, et penes voluntatem illud exequi, irrisor Deus exhibetur, qui vocat homines ad virtutis semitam, ipse eorum voluntatis tenens habenas, adeo ut nihil, nisi ipso movente, possint.

38. Resp. Non irridet Deus homines, sed suam infinitam bonitatem exercet, eos ad fidem et salutem præconum opera vocando, eosque intus trahendo ut possint venire, quin cogat voluntatem. Earum igitur servatur libertas, qua si bene utantur, gratiæ motibus obtemperando, poterunt ardua quæque virtutis opera aggredi, et perficere. Quod autem nihil valeant agere quod ad salutem ducat, nisi a Deo moveantur, provenit ex ipsa finis supernaturalis sublimitate, ut nihil dicamus de infirmitate hominis a primæva conditione lapsi.

39. Obj. 8. Deus utpote sapiens et

<sup>(4)</sup> Unitarian Miscellany, vol. iii. p. 126.

<sup>(2)</sup> Coloss. i. 9.

<sup>(5)</sup> Eph. i. 47.

<sup>(4)</sup> II. Cor. iv. 6.

erfectus simpliciores vias eligere cenendus est: attamen si naturæ viribus
djicienda sunt gratiæ auxilia, anteuam homo finem suum consequi vaeat, videbitur Deus frustratus propoto remedia novaque subsidia quærere
t adhibere.

40. Resp. Non nostrum est Deo ratioem agendi præscribere. Quod homiem evexerit ad finem supra naturæ onditionem, bonitatem ejus magis maisque commendat: indeque factum ut ubsidiis ad tantum finem consequenum homo adjuvaretur. Non Deum feellit spes; sed libertatis abusus, quem rævidit, occasionem præbuit novis subidiis hominis infirmitatem adjuvandi.

41. Obj. 9. Propositis veritatis reveatæ argumentis, intellectus pro ponlere rationum inclinatur, nec enim ibera est facultas: ergo fides ex dono rel lumine supernaturali non pendet. dapud Catholicos in confesso esse de-Jet, qui gratiæ lumine vix dicent illu-Mratos eos quos hæreticos vocant, lorum tamen plurimi præcipua doghata magno cum studio, et magno tiam pietatis affectu, propugnant. Ipsi atholici quamplurimi vitiis dediti, et men magno studio fidei adhærentes, x possunt censeri divina gratia moti, lum corda eorum non convertantur Deum.

42. Resp. Potest quidem intellectus imanus de argumentorum, quæ pro Velatione afferuntur, pondere, sicut de cæteris quibuscumque ferre judium: sed ille mentis assensus quo idquid Deus revelavit, ob summam us auctoritatem complectimur, omni ibitatione semota, divino lumine inget. Hinc fit ut plerumque hæreant urimi argumenta humana lance penntes, quod in sectarum asseclis virre est. Quod si nonnullis contingat tædam dogmata, aliis posthabitis, im pio quodam affectu complecti et

propugnare, humanus quo laborant alioquin error poterit nonnumquam invincibilis esse, ideoque cum fide divina existere. Quandocumque autem adest animi pertinacia, studium quod præseferunt quorumdam dogmatum humanum est, ex educatione, utilitate, sectæve receptis principiis ortum. Quod pertinet ad Catholicos improbos, poterit fieri ut aliqui ex illis studio magis partium, quam divinæ gratiæ motu fidem propugnent: aliis gratiæ impulsu credentibus, quamvis alioquin repugnent gratiæ eos ad meliorem vitam pariter moventi.

43. Obj. 10. Unusquisque sentit et novit se posse, si velit, virtutis opera perficere: plurimique reapse perficiunt qui supernaturalia gratiæ auxilia prorsus denegant, Unitarii, Rationalistæ, Philosophi, Ethnici ipsi, testante Apostolo, « naturaliter ea quæ legis sunt faciunt. » <sup>4</sup>

44. Resp. Potest quidem quisque plura elicere opera, quæ moratiter, ut aiunt, bona sunt, saltem in se, scilicet quæ rationis dictaminibus conveniunt: nemo autem, nisi divinitus adjutus, ea perficit quæ supernaturaliter bona sunt, quæque ad salutem conferunt. De iis dicit Apostolus: « Deus est enim qui operatur in vobis et velle et perficere pro bona voluntate. » De Ethnicis autem dicit eos naturæ ductu plura facere quæ regulis morum sunt consona, ideoque legis dictamina cordi insculpta ostendere: quos tamen non dicit virtutes supernaturales exercere.

45. Obj. 11. Quæ de operationibus supernaturatibus et immediatis Dei in animam dicuntur, illusionibus phantasiæ viam pandunt, mysticorum somniis favent, et virtutum tollunt incitamenta, vires humanas ad bene agendum denegando.

46. Resp. Quæ de Deo cordi coruscante, et voluntatem movente dici-

mus, ex testimoniis perspicuis Scripturæ, et traditione certissima Ecclesiæ didicimus. Nullus est phantasiæ illusionibus locus, nullus somniis; sed certissima sunt principia quæ divinam commendant munificentiam, dum humanam enuntiant infirmitatem. Non tolluntur virtutum incitamenta; nam divinum auxilium proponitur, quo eas exercere valeamus.

47. Obj. 12. Liberum arbitrium nullum est, si nihil valeat homo aggredi absque gratia.

48. Resp. Fatemur, cum Augustino, homines lapsos liberum arbitrium ad diligendum Deum non habere, illud enim Ada peccante amissum est. Cæterum libertate pollemus, quatenus nulla absoluta necessitate ad peccatum trahimur; et gratiæ assentiendi vel repugnandi habemus potestatem.

## Animadversiones.

49. Illa gratiæ quam propugnavimus necessitas spectat, ut diximus, actus qui ad animæ salutem diriguntur et tendunt: quod enim pertinet ad actus moralem tantummodo honestatem præseferentes, haud negamus eos fieri posse absque supernaturali auxilio: non enim humanæ vires adeo fraciæ sunt originis peccato ut rationis dictaminibus numquam valeat obtemperare homo, licet sibi relictus. Totalis pravitatis placitum, adeo apud sectarios celebre, Jansenianorum suffragiis munitum, longe distat ab Ecclesiæ doctrina: « quia non usque adeo in anima humana imago Dei terrenorum affectuum labe detrita est, ut nulla in ea velut lineamenta extrema remanserint, unde merito dici possit, etiam in ipsa impietate vitæ suæ facere aliqua legis, vel sapere. » 1 Ita Augustinus, Apostoli de Gentibus quæ legis sunt naturaliter facientibus verba laudans. Hæc qui-

80. Gratia elevationis aliquando designatur divinum illud auxilium quo indigemus, ut actus ad salutem dirigatur, et ita ad ordinem supernaturalem evehatur. Medicinalis autem vocatur gratia, quatenus vulneri, quod peccato primi hominis genus accepit humanum, medetur, infirmas reparando vires.

51. Ad legem naturalem servandam physicam habemus potentiam, nec enim ullum datur præceptum a Deo, naturæ auctore, quod vires omnino superet. Cæterum moralis potentia deesse videtur, quoties gravis admodum urget tentatio; nam ex naturæ lapsæ conditione fit ut facile labamur. Ideo Apostolus libidinis vires in homi-

dem defectu finis. ex parte operantis numquam bona esse nequidem moraliter, docent Augustinianenses. Fatendum homines gratiæ subsidiis carentes facile labi, et fine vitioso, vel adjunctis, ipsos qui boni videntur actus, fœdare, adeo ut de iis dixerit Apostolus: « Omnia munda mundis, coinquinatis autem et infidelibus nihil est mundum, sed inquinatæ sunt eorum et mens et conscientia. » 2 Hoc tamen universim dictum intelligendum est, quod nihil est quo infideles, perversique homines, facile abuti non valeant. 5 Hinc dicit Bertius, Augustinianensium de relatione actionum ad Deum placita vindicans: « Nisi adsit charitas, per quam referatur in Deum, in praxi operans non operabitur propter æquitatem, cuius habet ideam ingenitam, sed aut sibi placens, aut fruens bonis commutabilibus; et ideo opus erit pravum atque perversum. » 4 Charitatem autem latiori sensu pro pio quolibet in Deum affectu accipit. Norisius aliique ex eadem familia censent hominem non posse moraliter bene operari, absque aliquo Dei auxilio supernaturali. 8

<sup>(1)</sup> L. de Sp. et lit. c. xxviii. n. 48.

<sup>(2)</sup> Tit. i. 15.

<sup>(3)</sup> Vide sup. p. 50.

<sup>(4)</sup> De Theologicis disciplinis, vol. ii. l. \$4, c. \$, et Aug. Syst. Vindic. Diss. i. c. ii. §. 6.

<sup>(8)</sup> Apud Berti præf. diss. iii. Vindic.

es gratia haud renatos describit : Cum enim essemus in carne, passioes peccatorum, quæ per legem erant, perabantur in membris nostris ut frutificarent morti. » 1 Nec ideo necessiati subjacemus, quum auxilium petenti on denegetur, et ut petamus moveapur. « In hoc agone cum laboramus, )cum poscimus adjutorem : ai enim os ipse non adjuvat, non dico vinere, sed nec pugnare poterimus. » 2 - « Quisquis negat nos orare debere. c intremus in tentationem, (negat aum hoc qui contendit ad non peccanum gratiæ Dei adjutorium non esse omini necessarium, sed sola lege ac-'pta humanam sufficere voluntatem) ) auribus omnium removendum, et ore nnium anathematizandum esse non ibito. » 3 Ita Augustinus; quod Innontii I. auctoritate comprobatur: scriit enim ad Episcopos Concilii Carthanensis: « Nisi magnis precibus gratia nos implorata descendat, nequicquam rrenæ labis et mundani corporis vinre conamur errores, cum pares nos resistendum, non liberum arbium, sed Dei solum facere possit auxim... necesse est enim, ut quo auxiinte vincamus, eo non adjuvante n camur. » 4

52. Nemo igitur de tentationibus ombus, præsertim vehementioribus, ctoriam sibi polliceri poterit, nisi dino auxilio innixus, quod fide instruus humiliter debet implorare: « In nibus sumentes scutum fidei, in 10 possitis omnia tela nequissimi nea extinguere. » <sup>8</sup> — « Omne quod tum est ex deo, vincit mundum, et ec est victoria, quæ vincit mundum, des nostra. » <sup>6</sup>

53. Sterilis aliquando de tentationius reportatur victoria, quando scili54. Eadem temeritate atra nota ab codem inusta est Theologis duplicem distinguentibus amorem, naturalem scilicet quo Deus diligitur ut auctor naturæ, et gratuitum quo Deus amatur ut beatificator. Equidem auctores insignes hanc propugnant distinctionem, quæ idcirco vana ac commentitia, prout eam designat Bajus, 8 haud facile censenda est. Cæterum negant Augustinianenses hominem lapsum Deum etiam ut auctorem naturæ super omnia diligere posse sine gratia supernaturali. 9

## CAPUT II.

## DE GRATUITA GRATIÆ NATURA.

## Semipelagianorum errores.

55. Julianus Pelagianum errorem ut tutius defenderet, mitigasse noscitur, quod et aliis illius sectæ contigit, gratiam nomine tenus agnoscentibus, qui tamen eam dari pro arbitrii usu contendebant. Massilienses, qui nomen ab urbe Massilia, <sup>40</sup> in Galliis, prope quam degebant, sortiti sunt, Augustinum modum excessisse, in Pelagiano refellendo errore, querebantur; quum ipsi potius humani aliquid passi sint in gratiæ arcano rimando, docti alioquin sanctique viri. Fatebantur gratiæ auxilio opus esse ut quis salutis opera perficeret: fidem vero ex voluntatis arbi-

cct quis humanis ductus rationibus peccandi occasionem devitat, quin de Deo cogitet animæque salute. Sic plures ebrietatem, libidinem, aliaque evitant peccata, honoris, utilitatis, vel valetudinis soliciti. Hujusmodi victoriam absque divino auxilio supernaturali referri posse qui existimant summa injuria a Bajo traducti sunt, velut Pelagiana labe infecti. 7

<sup>(4)</sup> Rom. vii. 5.

<sup>(2)</sup> Aug. Serm. civi. alias xiii. de verbis Apostoli.

<sup>(5)</sup> L. de perf. just. c. ult.

<sup>(4)</sup> Ep. ad Conc. Carth. (5) Eph. vi. : 6.

<sup>(6)</sup> I. Joan. v. 4. (7) Prop. xxx.

<sup>(8)</sup> Prop. xxxiv.

<sup>(9)</sup> Syst. Aug. vind. a Berti diss. iii. c. i.

<sup>(10)</sup> Marseille.

trio pendere putabant, saltem quod primum desiderium salutis, et fidei initium homo suis viribus habere posset. 4 Augustinianenses quidam putant eos tandem agnovisse gratiam illustrationis necessariam esse, etiam ad fidei initium: non item voluntatis gratiam. quam vocant inspirationem dilectionis. 2 Alii cum Thomistis nonnullis ultra progrediuntur, dicentes gratiam versatilem, quam scilicet voluntas pro nutu recipiat vel rejiciat, ab iis admissam; prout jam docent Molinistæ, quos proinde insimulabant olim Semipelagianismi : sed obstat damnata quarta Jansenii propositio, et Pontificum auctoritas vetans ne censura inuratur Catholicæ scholæ sententiæ. 8 Quosdam divina misericordia fidei dono ditatos, nullis eorum præcedentibus meritis. Massilienses non diffitebantur; sed alios pro liberi arbitrii conatibus tanto dono muneratos, ex æquitate quadam et convenientia, censebant. Quum hac ratione totum salutis fundamentum in conatu naturali voluntatis poneretur, error Pelagiano affinis Semipelagianorum nomen patronis suis obtinuit. Iis sese opposuerunt Prosper Aquitanus, et Hilarius Arelatensis, e laicis quidem, sed pietate, et fidei studio illustres. Scripsit etiam Augustinus, ut errorem prorsus eradicaret. Per sæculum fere agitatæ sunt controversiæ, donec Synodus Arausicana II., 4 anno 531, suum protulerit judicium, quod Bonifacio II. probatum, in doctrinæ et fidei normam assumptum est.

36. Inter plura quæ sanxit capitula, hæc habet : « Si quis ad invocationem humanam gratiam Dei dicit posse con-

ferri, non autem ipsam gratiam facere. ut invocetur a nobis, contradicit Isaiæ prophetæ, vel Apostolo idem dicenti: « Inventus sum a non quærentibus » me : palam apparui his qui me inter-» rogabant. » - « Si quis, ut a peccato purgemur, voluntatem nostram Deum expectare contendit, non autem ut etiam purgari velimus, per sancti Spiritus infusionem et operationem in nos fieri confitetur; resistit ipsi Spiritui sancto per Salomonem dicenti: « Præparatur voluntas a Domino : « ct Apostolo salubriter prædicanti: « Deus » est qui operatur in vobis et velle et » perficere pro bona voluntate. » 5 57. « Si quis sicut augmentum, ita etiam initium fidei, ipsumque credulitatis affectum, quo in eum credimus qui justificat impium, et ad generationem sacri baptismatis pervenimus, non per gratiæ donum, id est, per inspirationem Spiritus sancti, corrigentem voluntatem nostram ab infidelitate ad fidem, ab impietate ad pietatem, sed naturaliter nobis inesse dicit, apostolicis dogmatibus adversarius approbatur, beato Paulo dicente: « Confidimus, quia qui cœpit in vobis » bonum opus, perficiet usque in diem » Domini nostri Jesu Christi. » Et illud: « Vobis datum est pro Christo, non » solum ut in eum credatis, sed eliam » ut pro illo patiamini : » et : « Gratia » salvi facti estis per fidem, et hoc non » ex vobis, Dei enim donum est. , 4 58. Quamvis plerique decimi sexti

(1) Aug. lib. de præd. ss. §. 42.

sæculi Novatores gratiæ vim maxime

prædicarent, conculcata libertate hu-

mana, fuerunt tamen qui et vires hu-

manas nimis efferrent, quod Melanch-

<sup>(2)</sup> Vide Berti Aug. Syst. vindic. p. ii. diss. iv. c. i. Negat Petavius ad fidem pertinere gratiam que in permoione voluntatis sita est, esse absolute necessariam; sed a luce seu illuminatione mentis redundare aliquid in voluntatem omnes censent. De Pelag. et Semipel. hær. c. iv. u. 4.

et c. v. n. 16.

<sup>(3)</sup> Vide Gazzanigam de Gratia, p. i. diss. i. c. xi. n. 403 et 428.

<sup>(4)</sup> Oranges in Galliis.

<sup>(5)</sup> Cap. iii. iv. col. 1098, tom. ii. edit. Hard.

<sup>(6)</sup> Cap. v.

toni contigisse dicit Walchius, Callisto et Lutheranis plurimis Bossuetius. 4 Duriora Calvini placita, sæculo sementi, Arminio, professori in Acadenia Lugduni Batavorum, haud arriseunt, qui, magistro sectæ derelicto, 10va excogitavit, dogmatibus Cathoicis affinia, quamvis deincens Semielagiana vel Pelagiana etiam labe inxta sint, agente præsertim Simone piscopio. Gomari, professoris in eaem Academia, opera, Calvini decreta 1 Synodo Dordracena 8 anno 1618 obnuerunt, Arminianorum, qui et Reunstrantes dicti sunt, sententiis reetis. Secta Calviniana inde in duas cissa, fere semper iis controversiis xagitari consuevit; quæ nuperrime 'eteris et Novæ Scholæ dissidium peererunt.

59. Fidei Catholicæ est doctrina, ab rausicana Synodo definita, et a Trientina iterum declarata, sine præeniente Spiritus sancti inspiratione dem haberi non posse, ideoque ipsum dei initium, omnemque salutarem ogitationem ad Deum esse referenam. Præveniens autem dicitur inspiratio, quia antecedit omnem naturalem onatum, et meritum: excitans etiam icitur, quum hominem veluti e somno citet: operans insuper, quia Deus meitin nobis primum in salutem mom: « Nolentem prævenit ut velit. » 4 Propositio.

Ad initium fidei, et ad quamcumque alutarem cogitationem, illuminatio et Ispiratio Spiritus sancti est necessaria. 60. Probatur 1. ex Scripturis. Apololi testimonium ad Corinthios, quod Im adduximus, rem conficit: quum aim idoneos ministros novi Testalenti se suosque collegas dixisset,

- 61. « Qui cœpit in vobis opus bonum, perficiet usque in diem Christi Jesu. » <sup>6</sup> Ergo boni operis initium a Deo repetendum est, primum scilicet salutis desiderium, primus ad salutem conatus.
- 62. « Quis enim te discernit? Quid autem habes quod non accepisti? » 7 Discrimen igitur fidelem inter et incredulum a Deo fit, dono fidei concesso: si autem homo, mero suo arbitrio, credere inciperet, vel pararet se conatu aliquo naturali ad fidem et justitiam, ipse se discerneret, et illum haberet motum a Deo non derivatum: agit autem manifesto Apostolus de supernaturalibus dotibus.
- 63. Probatur 2 ex Patribus. S. Chrysostomus: « Nihil ex te habes, inquit, sed a Deo accepisti. . . . . ergo cum acceperis, habes: non hoc, vel illud, sed omnia quæ habes : non enim hæc tua recte facta sunt, sed ex Dei gratia proveniunt. Si fidem dixeris, ex vocatione illa venit; si remissionem peccatorum, si charismata, si doctrinæ verbum, si virtutes, omnia inde accepisti. Quid ergo habes, quæso te, quod non acceperis, et ex te ipso recte acquisieris? Nihil dicere possis. » 8 — « Quid, ut oportet, oremus, nescimus . . . etenim ad eam rem Dei ope egemus; usque adeo homo infirmus est, et ex se nihil. » 9. 64. S. Ambrosius : « Vides itaque

subjunxit: « Non quod sufficientes simus cogitare aliquid a nobis, quasi ex nobis: sed sufficientia nostra ex Deo est. » <sup>5</sup> Id de fidelibus omnibus verum sit necesse est, nec enim Apostoli illis minus erant capaces sanctarum cogitationum. Ergo ipsa prima salutis cogitatio a Deo provenit.

<sup>(1)</sup> Avertissement ii. aux Protestans. Vide etiam alchium Introduct. ad lib. Symbol. Luther. 1. i. Vii. §. xxvii.

<sup>(2)</sup> Leyden. (3) Dort.

<sup>(4)</sup> Aug. Enchir. c. xxxii.

<sup>(8)</sup> II. Cor. iii. 5.

<sup>(6)</sup> Philip. i. 6.

<sup>(7)</sup> I. Cor. iv. 7.

<sup>(8)</sup> Hom, xxii. in ep. ad Cor.

<sup>(9)</sup> Hom. xiv. in ep. ad Rom.

quia ubique Domini virtus studiis cooperatur humanis; ut nemo possit ædificare sine Domino, nemo custodire sine Domino, nemo quidquam incipere sine Domino. Et ideo juxta Apostolum, « Sive manducatis, sive bibi-» tis, omnia in Dei gloriam facite. » <sup>4</sup>

65. S. Augustinus in Apostoli verba dicit: a Attendant hic, et verba ista perpendant, qui putant ex nobis esse fidei cœptum, et ex Deo esse fidei supplementum. . . . Quod ergo pertinet ad religionem et pietatem, de qua loquebatur Apostolus, si non sumus idonei cogitare aliquid quasi ex nobismetipsis: profecto non sumus idonei credere aliquid, quasi ex nobismetipsis, quod sine cogitatione non possumus, sed sufficientia nostra, qua credere incipiamus, ex Deo est. » <sup>2</sup>

66. S. Fulgentius, exponens Apostoli textum: « Justus ex fide vivit, » dicit: « Vita nostra a fide sumit initium. Quam fidem non ex voluntate nostra nasci, sed per Spiritum sanctum unicuique dari, beatus Paulus ostendit. » . . . . « In hominis corde nec concipi fides poterit, nec augeri, nisi eam Spiritus sanctus effundat et nutriat. » <sup>5</sup>

67. Accedit ratio Theologica: quum enim fides donum Dei prædicetur, et gratia Dei in omni bono opere agnoscenda sit, ad humana desideria et conatus naturales fidei vel boni operis initium referri non potest: secus hominis, non Dei, foret illud unde gratia et salus omnis penderet. 4

Objectiones diluuntur.

68. Obj. 1. « Hominis est animam præparare. » 5 — « Cor hominis disponit viam suam. » 6

- (1) Lib. ii. in Luc. iii. 22.
- (2) L. de præd. Sanct. c. ii.
- (5) L. de incarnatione et gratia Christi.
- (4) Priestleius fatetur ex iis principiis 'quæ Semipelagiani admittebant, doctrinam quam propugnabat Augustinus sequi, adeo ut ipsi sibi non

69. Resp. Præparatio et dispositio. de qua in objectis locis est quæstio, longe diversa estab illa, qua quis suis viribus se gratiæ facere idoneum videretur. « Hominis est animam præparare: et Domini gubernare linguam.» Insinuat sacer scriptor adeo facile labi quemque sermone, ut Domini speciali custodia indigeat, licet antea secum cogitaverit quid dicere oporteat. Alio loco additur : « sed Domini est dirigere gressus ejus; » ut intelligatur ccepta nostra divino egere favore, nec ex nostris omnino pendere consiliis. De operibus quæ ad salutem referuntur non constat agi. Cæterum et in his, humanis conatibus et præparatione opus est, quamvis cogitatio salutaris, a Spiritu sancto derivata, omnem nostrum conatum antecedat, et ejus sit causa.

70. Obj. 2. Orationi promittitur auxilium divinum : « Petite et dabitur vobis. » 7

71. Resp. Utique oranti plurima conferuntur et validiora auxilia, sed ipsa orandi voluntas a Spiritu sancto provenit. « Spiritus adjuvat infirmitatem nostram: nam quid oremus, sicul oportet, nescimus: sed ipse Spiritus postulat pro nobis gemitibus ineffabilibus. » 8

72. Obj. 3. Apostolus se velle saltem suis viribus posse dicit, quamvis salutari operi perficiendo par non esset:
« Velle adjacet mihi: perficere autem bonum non invenio. r

73. Resp. Describit illic Apostolus pugnam carnem inter et spiritum, que adeo erat vehemens, ut bona que concepit desideria tentationi adversa perficere vix posset. Cæterum non di-

constarent. Cæterum doctrinam Catholicam 108 feliciter exponit Priestleius. Hist. per. xii. sect. ix.

- (5) Prov. xvi. 4. (6) Ibid. 9.
- (7) Luc. xi. 9.
- (8) Rom. viii. 26.
- (9) Ibid. vii. 48.

it ea ex se profecta, quamvis facile a conciperet, Spiritu sancto inspiante, sine quo se haud idoneum coitationi sanctæ habendæ agnoscebat.
74. Obj. 4. « Convertimini ad me, it Dominus exercituum, et ego conertar ad vos. » <sup>4</sup> Igitur conatus huanus exigitur ut Deus det veniam.
75. Resp. Utique conversio hominis

75. Resp. Utique conversio hominis i Deum exigitur ad veniam conselendam: sed gratiæ inspiratione corinvertitur, non suis viribus: ideo ecantur Dei cultores: « Converte nos, mine, ad te, et convertemur. » <sup>2</sup> 76. Obj. 5. Talenta a Domino uniique dicuntur distributa, « secunm propriam virtutem. » <sup>3</sup>

77. Resp. Ex parabolarum minutious adjunctis non licet argumentum ducere, quum ad ornatum potius am ad scopum pertineant. Cæterum pientissima œconomia gratiæ dona 'gitur Deus, unicuique prout idous est iis utiliter impendendis, non is viribus, sed ipsa gratiæ largitate: Unicuique nostrum data est gratia, cundum mensuram donationis Chri-

78. Obj. 6. Zachæus in præmium soitudinis Christum videndi salutis atia donatus est: latronis studium o Christi honore pollicitationem padisi meritum est: centurionis Corlii eleemosynæ fidei dono remunetæ sunt.

79. Resp. Ex liberalitate et miserirdia divina illa omnia beneficia proexerunt. Ipsa Christum videndi solitudo in corde Zachæi excitata est
atia illius, qui eum deinceps salutis
erticipem fecit. Nonnisi Christo intus
ovente, latro suppliciorum socium
epietatis arguisse censendus est. Corelius vir erat « justus et timens Deum,» 5

80. Obj. 7. S. Irenæus dicit: « Prophetæ hortabantur homines agere justitiam, bonumque operari, quia in nobis sit hoc. » <sup>8</sup>

81. Resp. Simonianos aliosque libertatis hostes refellens, docet Irenæus penes nos esse virtutem exercere, sed gratiæ auxilium præsto esse intelligit: ait enim alias: « Sicut arida terra, si non percipiat humorem, non fructificat, sic et nos lignum aridum existentes primum, numquam fructificaremus vitam sine superna voluntaria pluvia.» <sup>2</sup>

82. Obj. 8. S. Chrysostomus: « Oportet nos primum bona eligere, et tunc affert quæ sua sunt. Non prævenit nostras voluntates, ne perdat nostrum liberum arbitrium: cum autem nos elegerimus, multam tunc affert auxiliationem... nam nostrum quidem est præeligere et velle, Dei autem est perficere, et ad fidem perducere. » 10

83. Resp. Concionibus suis studuit

antequam ad Christi notitiam, Petro docente : pervenerit : proinde ex fide vivebat, pleniori illa notitia deinceps beandus. Quum nihil de his dicatur, quo gratize auxilia excludantur, ea necessario agnoscenda sunt, utpote quæ alias manifesto prædicantur. Sic de Lydia dicitur: « cujus Dominus aperuit cor intendere his, quæ dicebantur a Paulo. » 6 Merito igitur Arausicana Synodus II., posito principio a Deo esse omnis boni operis initium, adjunxit: « Unde manifestissime credendum est, quod et illius latronis, quem Dominus ad paradisi patriam revocavit; et Cornelii Centurionis, ad quem angelus Domini missus est, et Zachæi, qui ipsum Dominum suscipere meruit, illa tam admirabilis fides non fuit de natura, sed divinæ gratiæ largitate donata. » 7

i) Zach. i. 3. (2) Jerem. in fine Orat.

<sup>(8)</sup> Matth. xxv. 45. (4) Eph. iv. 7.

<sup>(5)</sup> Act. x. 22.

<sup>6)</sup> Ibid. xvi. 44.

<sup>(7)</sup> C. xxv. col. 1102, t. ii. conc. Hard.

<sup>(8)</sup> L. iv. adv. hær. c. lxxii. alias xxxvii.

<sup>(9)</sup> L. iii. c. xvii. alias xix.

<sup>(10)</sup> Hom. xii. in ep. ad. Heb.

Chrysostomus hominum excitare socordiam, ideoque conatus humanos ad validiora gratiæ auxilia necessarios esse verissime docuit. Non tamen illos absque gratiæ motu fieri posse censuit, nam, ipso docente, « gratia Dei semper in beneficiis priores sibi partes vindicat » 4

#### Animadversiones.

84. Non tantum fide constat supernaturali gratiæ auxilio opus esse, ut quis ipsum salutis desiderium, et fidei initium habeat, sed illud auxilium nullis naturalibus meritis dari : in eo quippe errabant Pelagiani, quod etiam postquam divini subsidii necessitatem aliquatenus admiserant, illud liberi arbitrii conatibus tribui et deberi contenderint. Cœlestius dicebat : « Dei gratia secundum merita nostra datur. Quia si peccatoribus Deus illam det, videtur esse iniquus. » . . . « Propterea et ipsa gratia in mea voluntate posita est, sive dignus fierem, sive indignus. » 2 Semipelagiani fatebantur gratiam aliquando prævenire omne hominum meritum, aliquando vero illud subsequi existimahant, 8 licet « petitionem, et inquisitionem, et pulsationem non esse condignam, nisi misericordia Dei id quod petimus dederit, » 4 haud denegarent. Hos conatus naturales, ex æquitate quadam, obtinere necessaria gratiæ subsidia falso putabant.

85. Synodus Diospolitana Pelagium coegit confiteri « gratiam Dei . . . non dari secundum merita nostra. » 8 Synodus Arausicana II., ad penitus evellendum errorem, hunc tulit canonem: « Si quis sine gratia Dei credentibus, volentibus, desiderantibus, conantibus, laborantibus, vigilantibus, studentibus, petentibus, quærentibus, pulsantibus nobis miserieordiam dicit

conferri divinitus; non autem ut credamus, velimus, vel hæc omnia, sicut oportet, agere valeamus, per infusionem et inspirationem Spiritus sancti in nobis fieri confitetur; et aut humilitati aut obedientiæ humanæ subjungit gratiæ adjutorium, nec ut obedientes et humiles simus, ipsius gratiæ donurr. esse consentit; resistit Apostolo dicenti: « Quid habes quod non accepisti? > et: « Gratia Dei sum id quod sum. » Sub finem addidit: « Hoc etiam salua briter profitemur et credimus, quod 11 omni opere bono non nos incipimus et postea per Dei misericordiam adju vamur : sed ipse nobis, nullis præce dentibus bonis meritis, et fidem, € amorem sui prius inspirat, ut et Ba ptismi sacramenta fideliter requira mus, et post Baptismum cum ipsiu: adjutorio ea quæ sibi sunt placita im plere possimus. » 7

86. Quæ ex Apostolo laudavimus testimonia probant gratiam non esse ex operibus, sed gratuito prorsus dari, ex sola Dei misericordia : « Igitur non volentis, neque currentis, sed miserentis est Dei. » 8 « Si propterea gratia est, » inquit Augustinus, « quia gratis est: nihil tuum præcessit, ut acciperes. Nam si aliqua bona opera tua præcesserunt, pretium accepisti, non gratis; pretium autem quod nobis debetur, supplicium est. Quod ergo liberamur, non nostris meritis, sed illius gratia est. » 9 Igitur nullum prorsus meritum, ne quidem de congruo, ut aiunt, scilicet ex quadam convenientia, agnoscendum est. Cæterum qui etiam ducir naturæ peccatum vitat, obicem gratiæ haud ponendo, eam impetrabit, vi voluntatis Dei benignæ et misericordia, quæ necessaria ad salutem subsidia haud denegat iis qui obicem non po-

<sup>(4)</sup> Hom. xiii. in Joan.

<sup>(2)</sup> Vide apud Aug. l. de gestis Pelag. c. xiv.

<sup>(3)</sup> Arausic. ii. c. viii.

<sup>(4)</sup> Cassianus 1. xii. de Instit. cœnobior. c. xiv.

<sup>(5)</sup> C. xiv. col. 4211, t. i. Hard.

<sup>(6)</sup> Cap. vi. col. 1099. t. ii. Hard.

<sup>(7)</sup> C. xxv. (8) Rom. ix. 46.

<sup>(9)</sup> Enarr. ii. in Ps. lxx.

nunt. « Hoc. » inquit Angelicus doctor. ad divinam providentiam pertinet, ut cuilibet provideat de necessariis ad salutem, dummodo ex parte ejus non impediatur. Si enim aliquis taliter (in sylvis) nutritus, ductum naturalis rationis sequeretur in appetitu boni et fuga mali, certissime est tenendum, quod ei Deus vel per internam inspirationem revelaret ea, quæ sunt ad credendum necessaria, vel aliquem fidei prædicatorem ad eum dirigeret, sicut misit Petrum ad Cornelium. » 4 Hinc verissimum putamus illud Scholæ axioma: "Facienti quod in se est. Deus non denegat gratiam. »

87. Gratiæ concessio nequidem ad prævisum voluntatis consensum referenda est, eo sensu ut Deus ideo auxilium supernaturale largiri censeatur, quod voluntatem consensuram præviderit; nam voluntatis consensus tunc ejus causa foret, et tolleretur gratuita ejus natura. Qui Molinæ sectantur in scholis placita, dicunt quidem Deum in suis largiendis donis præscientia, veluti lumine quodam, dirigi: Congruistæ autem peculiarem Dei erga electos dilectionem in eo reponunt quod gratiam tribuat iis congruam, in iis rerum adjunctis in quibus consensum præstandum certo prævideat : neutri tamen præscientiam illam statuunt veluti causam cur Deus eam largiatur; sed ex ejus infinita bonitate, pro supremo suo arbitrio, eam derivari agnoscunt. De vocatione ad fidem et gratiæ dono explicare consueverunt quæ Paulus in Epistola ad Romanos dis-Serit, ut promissiones Abrahæ factas in gentium conversione impletas ostendat, filios scilicet promissionis, non Posteros, designari. Id probat Apostolus filiorum Isaac exemplo, alium alteri

prælatum, ipsa Dei, antequam nascerentur, electione: « Cum enim nondum nati fuissent, aut aliquid boni egissent, aut mali, (ut secundum electionem propositum Dei maneret), non ex operibus, sed ex vocante dictum est ei : Quia major serviet minori, sicut scriptum est : Jacob dilexi, Esau autem odio habui. Quid ergo dicemus? numquid iniquitas apud Deum? Absit. Moysi enim dicit: Miserebor cujus misereor: et misericordiam præstabo cuius miserebor. Igitur non volentis, neque currentis, sed miserentis est Dei. » 8 Ideo gratias Deo laudesque persolvit Apostolus : « Benedictus Deus et Pater Domini nostri Jesu Christi, qui benedixit nos in omni benedictione spirituali in cœlestibus in Christo, sicut elegit nos in ipso ante mundi constitutionem, ut essemus sancti et immaculati in conspectu ejus in charitate. Qui prædestinavit nos in adoptionem filiorum per Jesum Christum in ipsum, secundum propositum voluntatis suæ, in laudem gloriæ gratiæ suæ, in qua gratificavit nos in dilecto Filio suo. »4

88. In celebri opere Augustini de prædestinatione sanctorum, quod contra Semipelagianos, fidem veluti ad se referentes, eam penitus a divina gratia trahere originem probat, ideoque prædestinationem 8 statuit, decretum scilicet Dei, quo, ante omnem humanæ voluntatis naturalem conatum, gratia ad fidem movens ex divina largitate donatur. « Cur autem non omnibus detur, » animadvertit, « fidelem movere non debet, qui credit ex uno omnes isse in condemnationem, sine dubitatione justissimam: ita ut nulla Dei esset justa reprehensio, etiam si nullus inde liberaretur. Unde constat magnam esse gratiam, quod plurimi

<sup>(</sup>i) Qu. xiv. de Verit. art. xi. ad i.

<sup>(2)</sup> Vide Sardagnam Tract. V. de Gratia Art. i. Contr. iii. n. clavii.

<sup>(5)</sup> Rom. ix. 11. (4) Eph. i. 5.

<sup>(5)</sup> Vox hec ex recentiorum hereticorum usu male sonat, sed admodum Catholica est, et a veteribus sensu innoxio et verissimo usurpari consuevit.

liberantur, et quid sibi deberetur in eis qui non liberantur agnoscunt: ut qui gloriatur, non in suis meritis, quæ paria esse videt damnatis, sed in Domino glorietur. Cur autem istum potius quam illum liberet, inscrutabilia sunt judicia ejus et investigabiles viæ ejus. Melius enim et hic audimus aut dicimus: « O homo, tu quis es qui » respondeas Deo? » quam dicere audemus, quasi noverimus, quod occultum esse voluit, qui tamen aliquid injustum velle non potuit.» <sup>4</sup>

## CAPUT III.

#### DE GRATIÆ EFFICACIA.

## Errorum recensio.

89. Illud ex Scripturæ et traditionis Ecclesiæ auctoritate exploratissimum ostendimus, supernaturale gratiæ auxilium, nullo merito humano innixum, omnino requiri ad omnem actum salutarem, et ipsum fidei initium. Jam vero inquirendum quomodo gratia in humanam agat voluntatem, utrum scilicet vi invicta, et necessaria, omni resistendi potestate sublata, vel salvo voluntatis libero arbitrio. Lutherus docuit voluntatis nullas esse partes in salutis negotio, eam scilicet agi necessario a Deo: « Error est, » inquit « quod liberum arbitrium habeat aliquam activitatem in bono opere. » 2 — « Sequitur nos necessario operari. . necessario vero dico, non coacte, necessitate immutabilitatis, non coactionis. Hoc est, homo cum vacat Spiritu Dei, non quidem violentia, velut raptus obtorto collo, nolens facit malum; sed sponte et lubenti voluntate facit. Hoc vocamus modo necessitatem immutabilitatis, quod voluntas sese mutare, et alio vertere non possit. Rursus ex altera

90. Michael Bajus, Lovaniensis doctor, qui Concilio Tridentino jussa Regis Catholici interfuerat, opiniones quasdam Calvinianis placitis affines propugnavit, quæ sex supra sexaginta numero, anno 1567, a Pio V. damnatæsunt. Subjecit se decreto pontificio, et in communione Ecclesiæ anno 1589 est mortuus.

91. Jansenius, in eadem Academia Lovaniensi professor, et deinceps Episcopus Iprensis, opus elaboravit, auod hoc titulo prodiit : « Augustinus, seu Doctrina S. Augustini de humanæ naturæ sanitate, ægritudine, medicina, adversus Pelagianos et Massilienses. Sub mortem se illud subjicere Sedis Romanæ judicio testatus est. Illo e vivis erepto, editum est in lucem Lovanii anno 1640. Ad Pontificem delatum, Constitutione In eminenti, 6 Martii 1642, ab Urbano VIII. damnatum est. Restitit Academia Lovaniensis, sed anno 1631 tandem acquievit decreto. Turbis in Galliis deinceps excitatis, speciale judicium de propositionibus ex libro de-

parte si Deus in nobis operatur, mutala et blande assibilata per Spiritum Dei voluntas, iterum mera lubentia et pronitate, ac sponte sua vult et facit, non coacte, pro natura voluntatis; quæ si cogeretur, voluntas non esset. » Calvinus idem docuit: « Voluntatem movet, non qualiter multis sæculis traditum est, et creditum, ut nostræ postea sit electionis, motioni aut obtemperare aut refragari : sed illam effcaciter afficiendo. » 4 Neuter tamen renuit fateri voluntatem cum libentia quadam ferri, et a coactione esse liberam. « Mera lubentia, et pronitateat sponte sua vult et facit. » 8 Ita Lutherus. Calvinus autem : « Si coactioni opponitur libertas, liberum esse arbitrium et fateor, et constanter assero. » 6

<sup>(1)</sup> L. de præd. Sanct. c. viii. n. 16.

<sup>(2,</sup> Luth. in Ps. v.

<sup>(8)</sup> L. de servo arbitrio.

<sup>(4)</sup> Instit. l. ii. c. iii. § 40.

<sup>(5)</sup> Luth. de servo arb. fol. 434.

<sup>(6)</sup> Calv. I. is. contra Pighium.

ropositiones Bulla Apostolica Cum ccasione, ab Innocentio X., die 31 Maii nno 1653, confixæ sunt. Eas juvat ecensere.

92. I. « Aliqua Dei præcepta homilibus justis volentibus et conantibus. secundum præsentes quas habent vi-'es, sunt impossibilia; deest quoque is gratia, qua possibilia fiant. » Damnata est « ut temeraria, impia, blasphema, anathemate damnata, et hæetica. »

93. II. « Interiori gratiæ in statu laturæ lapsæ numquam resistitur. »

94. III. « Ad merendum vel demeendum in statu naturæ lapsæ non equiritur in homine libertas a necesitate, sed sufficit libertas a coactione.» ecunda et tertia damnatæ sunt ut æreticæ.

95. IV. « Semipelagiani admittebant evenientis gratiæ interioris neceslatem ad singulos actus, etiam ad itium fidei, et in hoc erant hæretici, 10d vellent eam gratiam talem esse, li posset humana voluntas resistere. il obtemperare. » Damnata est ut lsa et hæretica.

96. V. « Semipelagianum est dicere, tristum pro omnibus omnino homibus mortuum esse, aut sanguinem disse. » Damnata est ut falsa, temeria, scandalosa, et intellecta eo sen-1, ut Christus pro salute dumtaxat rædestinatorum mortuus sit; ut imia, blasphema, contumeliosa, divinæ ietati derogans et hæretica. »

97. Damnatas propositiones libro ansenii haud contineri contendebant us fautores, et, in Galliis præsertim. Carserunt vehementes inde discordiæ: ≥d perstiterunt Pontifices, et exege-

umptis imploratum est, et quinque runt ut omnes viri Ecclesiastici, Jansenismi suspecti, juramento declararent se ex animo rejicere illas propositiones sensu ab auctore intento: quod tandem aliquando feliciter contigit.

98. Paschasius Quesnellius, Parisiensis Oratorii presbyter, congregationem illam deseruit, detractans Formulario doctrinæ, quo damnabantur errores Janseniani, subscribere. Edidit in lucem opus nuncupatum : « Reflexions morales sur le nouveau Testament; » pietatis velamine damnatas celans sententias: quod idcirco a Clemente XI., Bulla Universi, 18 Julii 1708 proscriptum est. Iterum anno 1713, 8 Sept. idem Pontifex solemniore forma sententias quæ eo continebantur, unam supra centum, damnavit Constitutione quæ incipit Unigenitus. Turbæ inde secutæ sunt, sed Constitutio in comitiis Gallicanis, et a Sorbonæ Academia, urgente rege Ludovico XIV, acceptata est. Post ejus mortem Sorbonæ Facultas, 5 Decembris 1715, revocavit Bullæ acceptationem. Quatuor Episcopi anno 1717 appellationem a Bulla ad futurum Concilium interposuerunt, quos plurimi Præsules et cœtus imitati sunt, ipso Archiepiscopo Parisiensi, Cardinali Noallio, inter Appellantes tandem recensito. Post multas turbas Constitutio obtinuit, plerisque ad obedientiam Sanctæ Sedi debitam redeuntibus; jamque agnoscitur in universa Ecclesia.

99. Calviniana placita adhuc apud Presbyterianos et Baptistas obtinent, quamvis aliquibus verborum involucris obtecta, ut libertati voluntatis humanæ aliquatenus consuli videatur. 1 Re autem vera videtur tantum agnosci liber-

(t) « All those whom God hath predestinated In life, and those only, he is pleased, in his ppoined and accepted time, effectually to call . y his word and Spirit, out of that state of sin nd death, in which they are by nature, to grace

and salvation by Jesus Christ; enlightening their minds spiritually and savingly, to understand the things of God , taking away their hearts of stone, and giving unto them a heart of flesh, renewing their wills, and by his almighty power

tas a naturali necessitate, ea scilicet cui subjacent bruta animantia naturæ instinctu acta. Episcopalium articuli facilius ad sanum revocantur sensum. <sup>4</sup> Amici, seu Quakeri, qui totam gratiæ notionem in illuminatione mentis, revelatione scilicet interna Spiritus, reponunt, tanto fulgore veritatis cœlestis mentem rite dispositam illustrari dicunt, ut ea evidentia perciplatur, qua prima ipsa rationis principia, et ei idcirco resisti non posse: <sup>2</sup> quamvis fateantur cos qui illa animi dispositione carent, ci cum sui damno repugnare.

#### THEOLOGORUM SENTENTIAL.

100. Theologi Catholici in diversas abeunt sententias, licet in dogmate sint concordes. Juxta Thomistas « nomine gratiæ efficacis intelligitur illud auxilium, quo Deus non solum veras tribuit animæ vires bene operandi, sed etiam voluntatem determinat, ut actu bonum velit, et operetur. » Ita Gazzaniga. 5 Præmotionem physicam. « hoc est non metaphoricam, neque moralem, seu objectivam, sed veram et propriam, » statuunt; cujus loco Augustinianenses « adhibent cum Jansenio nomen delectationis cœlestis: infinitis tamen parasangis utrique a damnata ab Ecclesia ejusdem hæresi distant in eo, quod quacumque absoluta necessitate procul ablegata, sub gratia relative superiori, ac victrice, sartam tectamque servari arbitrii libertatem, adeque et dissentiendi potentiam . confitentur. » 4 Molina , e S. J. in Lusitania, anno 1388, internam efficaciam gratiæ impugnavit, docens a nostra libertate pendere, ut auxilia prævenientis et adjuvantis gratiæ sint efficacia, aut inefficacia ad conversionem seu justificationem. » 5 Qui ejus sequentur sententiam, nomen etiam sortiti sunt. Suarez Congruistarum scholam duxit : juxta eum enim « vocatio efficax illa est, quæ . . . . . includit quamdam congruitatem respectu personæ, cui datur, ut sit illa ita proportionata, et accommodata. sicut oportet, ut in tali persona, tali tempore, et occasione infallibiliter effectum habeat, et per hoc habet illa vocatio, quod congrua et efficax sit. » 6 Hinc inducunt scientiam mediam, seu conditionatorum, qua prælucente Deus gratias tribuit, prænoscens effectum secuturum ex libero voluntatis consensu, in iis rerum adjunctis. Vehementibus inter Dominicanos præsertim et Jesuitas ortis dissidiis. Clemens VIII. anno 1596 causæ examen Censoribus a se constitutis commisit, sed anno 1605 obiit, lite adhuc pendente. Leone XI. immatura morte abrepto, vigesimo sexto Pontificatus die, Paulus V. ad cathedram Petri evectus, congregationes, cœtus scilicet in quibus coram se disputabatur, habuit; sed nullum tulit supremum judicium, salis ducens vitare utriusque sententiæ defensoribus, ne censura ulla adversarios perstringerent. Innocentius XII.

determining them to that which is good; and effectually drawing them to Jesus Christ: yet so as they come most freely, being made willing by his grace. > Man « is altogether passive therein, until being quickened and renewed by the Holy Spirit, he is thereby enabled to answer this call, and to embrace the grace offered and conveyed in jit. > Presbyterian Confession of Faith, c. x.

- (1) Art. x. De Art. xvii. alias dicemus.
- (2) a This divine revelation and inward illumi-

nation is that which is evident and clear of itself, forcing by its own evidence and clearness, the well disposed understanding to assent, irresistibly moving the same thereunto. » Prop. ii. apud Barclav.

- (3) De Gratia p. 1. diss. v. c. 1. De Schol. Opin.
  - (4) lbid. n. 108.
- (5) In sua Concordia Disp. 40. in qu. 44- art 45.
  - (6) L. v. de auxiliis c. 25. n. 4.

mo 1694 ad Lovanienses rescripsit: Ut S. Cœlestinus ad Episcopos Gale rescripsit, profundiores, difficiliosque partes in materia divinæ gratiæ æstionum, quas latius pertractarunt. i hæreticis restiterunt, sicut non iemus contemnere, ita non necesse bemus adstruere : nec arbitramur portunum, ut in præsens habeatur ictior illa de divinis auxiliis tractatio. e a prædecessoribus nostris Clente VIII. et Paulo V. instituta fuit : n ad confitendam Dei gratiam, cuoperi, ac dignationi nihil penitus irahendum est, satis sufficere crenus, quidquid Apostolicæ Sedis ipta docuerunt. » Sapientissimo huic reto inhærentes, a scholastica contatione abstinendum duximus.

.01. Concilium Tridentinum, ut Luri Calvinique errores evelleret. nc edidit canonem : « Si quis dixerit erum hominis arbitrium a Deo mon, et excitatum, nihil cooperari asntiendo Deo excitanti, atque vocanti. o ad obtinendam justificationis gram se disponat, ac præparet; neque sse dissentire, si velit, sed veluti mime quoddam nihil omnino agere. reque passive se habere; anathema .» 4 Jansenius nihilominus Semipelamam hæresim in eo posuit ut gratiæ sisti posset, merito idcirco damna-5: « Semipelagiani admittebant ævenientis gratiæ interioris necessitem ad singulos actus, etiam ad iniım fidei; et in hoc erant hæretici od vellent eam gratiam talem esse. i posset humana voluntas resistere. l obtemperare. » 2 Dixit quippe Janaius delectationem cœlestem vel renam esse «vinculum quo liberum ditrium in justitia vel peccato ita miter retinetur et ligatur, ut quamdiu isto stabiliter possidetur et constringitur, actus oppositus sit extra cius potestatem. » 5 Augustinianenses et Thomistæ gratiam versatilem negant, quæ scilicet pro hominis nutu effectum consequitur, vel eo privatur: contendunt enim gratiæ efficaciam inesse, adeo ut seu delectatione cœlesti, seu præmotione physica, certo determinetur voluntas, neque fieri posse, in sensu composito scilicet præmotione vel delectatione determinante voluntatem, ut homo gratiæ resistat, quamvis id fieri possit in sensu diviso, quia vera adest potestas, licet non prodeat in actum. Audiatur Gazzaniga: « Dei quidem operatio suo effectu frustrari non potest; ut enim inquit S. Thomas, 1. 2. qu. 10. art. 2. ad 3. impossibile est, ut Deus moveat voluntatem, et voluntas non moveatur. Hæc tamen motio Dei animæ nostræ impressa absolute potest ab homine frustrari, et prorsus extingui. Extingui, inquam, potest, et frustrari, non prout reduplicative est efficax; hoc enim est contradictorium, sed absolute, et in sensu diviso. » Libertatem haud tolli dicunt divina determinatione, quia « non solum Deus ea gratia facit, ut voluntas consentiat, sed etiam ut consentiat libere; cum ea sit voluntatis natura, ut libere in suos actus erumpat. 5 In eo autem suam a Lutherana et Calviniana distinguunt sententiam, quod voluntas habeat aliquam activitatem et vere cooperetur. Gazzaniga etiam non gravatur fateri rigidos Calvinianos recentiores ita emollire sententiam auctoris sectæ « ut vix ac ne vix quidem ullum supersit inter nos (Thomistas) ac illos in hac parte discrimen. » 6 Cæterum benignius interpretatus est eorum mentem.

<sup>)</sup> Sess. vi. Can. 4.

<sup>)</sup> Quarta inter damnatas propositiones ex D Jansenii. (3) Jansen, l. vii. c. 5.

<sup>(4)</sup> Gazzaniga de Gratia, p. i. diss. v. cap. v. n. 232. (5) Ibid. c. i. n. 403. (6) Ibid. diss. iii. c. iii. n. 48.

102. Longissime a Calvinianorum castris recedendum existimantes Molinistæ, et Congruistæ, aliique, potentiam resistendi gratiæ non absolute tantum, sed et relative ad motionem ejus præviam, eo ipso tempore quo voluntas consentit, vindicant, non quod consensus et resistentia simul existere queant, sed quod resistere potuerit. Fusiore sententiarum expositione omissa, dogma propugnandum aggredimur.

## Propositio.

Dogma fidei est, sub gratia efficaci intactam manere libertatem arbitrii, nullamque absolutam induci necessitatem. <sup>4</sup>

103. Probatur 1. ex Scriptura. « Deus ab initio constituit hominem, et reliquit illum in manu consilii sui. Adjecit mandata et præcepta sua : si volueris mandata servare, conservabunt te. . . Apposuit tibi aquam et ignem: ad quod volueris, porrige manum tuam. » 2 A conditione hominis primaria occasionem sumit sacer auctor hortandi, ut servemus divina mandata, quippe adhuc homo in manu consilii sui est, et si voluerit mandata servare, poterit divina adjutus gratia. Frustra et irrisorie hæc dicerentur, si gratia absolutam necessitatem induceret.

104. Alias divitem pium laudat sacer auctor: « Beatus dives qui inventus est sine macula. . . . Qui probatus est in illo, et perfectus est, erit illi gloria æterna: qui potuit transgredi, et non est transgressus; facere mala, et non fecit: ideo stabilita sunt bona illius in Domino. » \* De divite in quo gratia fuit efficax plane est sermo: eique tribuitur potentia transgrediendi, et mala faciendi, etiamsi transgressus

non sit. Nulla igitur absoluta necessitas a gratia efficaci inducitur.

105. Apostolus gratiam secum laborare significat, adeo ut gratiæ et sibi invicem suos tribuat labores : « Gratia autem Dei sum id quod sum, et gratia ejus in me vacua non fuit, sed abundantius illis omnibus laboravi : non ego autem, sed gratia Dei mecum. . \* Xapiri de Beou eini g eini. xal a Xapir and i der ine od nern igeradu, anda megioringu άυτων πάντων έκοπίασά δυκ έρω δέ, άλλ' έ χάρις τοῦ δεοῦ i σύν έμω. Verbis Augustini liceat textum hunc exponere : « Per hoc nec gratia Dei sola, nec ipse solus, sed gratia Dei cum illo. » 1 Profecto si gratia Dei necessitatem induceret, non cum Apostolo laborasse dicenda foret.

106. Probatur 2. ex Traditione. S. Irenæus: « Quoniam liberæ sententiæ ab initio est homo, et liberæ sententiæ est Deus, cujus ad similitudinem factus est, semper consilium datur ei, continere bonum, quod perficitur ex ea, quæ est ad Deum obedientia: et non tantum in operibus, sed etiam in fide liberum, et suæ potestatis arbitrium homini servavit Dominus, dicens: «Secundum fidem tuam fiat tibi,» propriam fidem hominis ostendens, quoniam propriam suam habet sententiam. Et iterum : « Omnia possibilia » (sunt) credenti : » et, « Vade, sicut cre-» didisti, fiat tibi. » Et omnia talia, suæ potestatis secundum fidem ostendunt hominem. Et propter hoc, is qui credit ei . habet vitam æternam : qui autem non credit Filio, non habet vitam æternam : sed ira Dei manebit super insum. Secundum hanc igitur rationem, et suum proprium (bonum) ostendens Dominus, et sui arbitrii, ac suæ potestatis hominem significans,

<sup>(4)</sup> Verba ex Gazzaniga mutuamur.

<sup>(2)</sup> Eccli. xv. 44.

<sup>(5)</sup> Eccl. xxxi. 8.

<sup>(4)</sup> I. Cor. xv. 10.

<sup>(5)</sup> L. de gratia et lib. arb. n. 12

licebat ad Hierusalem: « Quoties volui congregare filios tuos, quemadmodum gallina pullos suos sub alas, et noluisti? Quapropter relinquetur vobis domus vestra deserta. » 4

407. Tertullianus: « Tota ergo libers arbitrii in utramque partem constate est illi, ut sui dominus conanter occurreret, et bono sponte rvando, et malo sponte vitando: uniam et alias positum hominem sub dicio Dei, oportebat justum illud leere de arbitrii sui meritis, liberi licet. » Innuit judicium justum n fore, nisi homo libero frueretur bitrio: constat tamen aliunde honem Dei judicio subjacere.

108. Clemens Alexandrinus de Saltoris verbis agens : « Si vis perfesesse, » dicit : ἐπὶ τφ ἔνθρώπφ γαρ ἐ ἄρρωῖς ὡς ἰλιθόρφ, ἐπὶ θιῷ βὶ ἐ βοσρ τόριφ. βίβωσι βὶ βυλομίνοις καὶ ἐντιρικ ἐνριφ. βίβωσι βὶ βυλομίνοις καὶ ἐντιρικ ἐνριφ. ἐνριφ. ἐνριφ. ἐνριφ. ἐν ἐνριφ. ἐνριφ.

09. S. Cyprianus: « Servans scilicet em, qua homo libertati suæ relictus, in arbitrio proprio constitutus, sibi e vel mortem appetit, vel salutem. » 4 « Manente in hominibus propriæ untatis arbitrio. » 8 « Credendi vel a credendi libertatem in arbitrio sitam » dicit. 6

10. S. Chrysostomus: « Non vi et bessitate quadam Dens bonos facere suevit: neque electio ejus violenta, sed suasoria; ut enim intelligas cogere vocationem, multos vocaperire continget. Quamobrem con-

licebat ad Hierusalem: « Quoties volui stat in nostro esse arbitrio, an salcongregare filios tuos, quemadmo- yemur an perdamur. » 7

111. S. Augustinus: « Profecto et ipsum velle credere Deus operatur in homine, et in omnibus misericordia eius prævenit nos : consentire autem vocationi Dei, vel ab ea dissentire, sicut dixi, propriæ voluntatis est. » 8 Juliano Pelagiano exprobranti negari a Catholicis liberum arbitrium, respondit Augustinus : « Non est ita ut loqueris, quicumque ista dixisti, non est ita: multum falleris, vel fallere meditaris: non liberum negamus arbitrium . . . Liberum itaque in hominibus esse arbitrium, et Deum esse nascentium conditorem, utrique dicimus: non hinc estis Cœlestiani et Felagiani. Liberum autem esse quemquam ad agendum bonum sine adjutorio Dei, et non erui parvulos a potestate tenebrarum, et sic transferri in regnum Dei, hoc vos dicitis; hinc estis Cœlestiani, et Pelagiani. Quid obtendis ad fallendum communis dogmatis nomen, ut operias proprium crimen, unde vobis inditum est nomen ? » \* « Audi ergo de libero arbitrio ipsum Dominum, ubi duas arbores commemorat, quarum mentionem ipse fecisti : audi dicentem : « Aut facite arborem bonam, et fru-» ctum ejus bonum, aut facite arbo-» rem malam, et fructum ejus ma-» lum. » Cum ergo dicit, aut hoc facite, aut illud facite, potestatem indicat, non naturam. Nemo enim nisi Deus facere arborem potest, sed habet unusquisque in voluntate aut eligere quæ bona sunt, et esse arbor bona, aut eligere quæ mala sunt, et esse arbor mala. » 10

112. S. Thomas: « Modus autem na-

L. iv. adv. hær. c. lxxii.
L. ii. contra Marcion. c. 6.
Pædag. l. 1. c. 6. n. 10.
Ep. 85. ad Cornel. (8) De unit. Eccl.
Testim. l. 3. Proœm. n. 82.
Hom. 46. in Joan.

<sup>(8)</sup> L. de spir. et lit. c. 34.

<sup>(9)</sup> L. ii. de Nuptiis et Concup. c. 3.

<sup>(40)</sup> L. ii. de actis cum Felice Manichæo c. 4. Plurima alia testimonia tum Augustini tum aliorum Patrum legetis apud Scipionem Maffei Istoria Teologica.

turalis intellectualis naturæ est ut libere feratur in ea quæ vult: et ideo inclinatio gratiæ non imponit necessitatem, sed habens gratiam, potest ea non uti, et peccare.» <sup>4</sup>

Objectiones diluuntur.

113. Obj. 1. Christus dicit: « Nemo potest venire ad me, nisi Pater, qui misit me, traxerit eum. » 2 Trahendi autem metaphora necessitatem indicat. 114. Resp. verbis Augustini : « Quid hic dicimus, fratres? Si trahimur ad Christum, ergo inviti credimus: ergo violentia adhibetur, non voluntas excitatur. » . . . « Nolite cogitare invitum trahi; trahitur animus et amore . . . etiam voluptate traheris. . . . Porro si Poetæ dicere licuit: Trahit sua quemque voluptas, non necessitas, sed voluptas, non obligatio, sed delectatio: quanto fortius nos dicere debemus, trahi hominem ad Christum, qui delectatur veritate, delectatur beatitudine, delectatur justitia, delectatur sempiterna vita, quod totum Christus est? » 5 « Videte quomodo trahit Pater: docendo delectat, non necessitatem imponendo. » \* « Ouis autem non videat, et venire quemquam et non venire arbitrio voluntatis? Sed hoc arbitrium potest esse solum, si non venit: non autem potest, nisi adjutum esse, si venit et sic adjutum, ut non solum quid faciendum sit sciat, sed quod scierit etiam faciat. » 5 '

115. Obj. 2. Deus sibi totum justificationis opus tribuit: « Dabo vobis cor novum, et spiritum novum ponam in medio vestri, et auferam cor lapideum de carne vestra, et dabo vobis cor carneum. . . . Et faciam ut in præceptis meis ambuletis. » 6

117. Obj. 3. « Deus est enim qui operatur in vohis et velle et perficere — τὸ δίλειτ καὶ τὸ ἐτιςγεῖτ. — pro bona voluntate. » 8

118. Resp. verbis Augustini: « Illic Apostolus utrumque dicit, et Deum operari, et ipsos. Nam si ipsi non operabantur, quomodo eis dicebat, « Cum » timore et tremore vestram ipsorum » salutem operamini? » Operatur ergo ille, cooperamur nos; non enim aufert, sed adjuvat bonæ voluntatis arbitrium. 9

119. Obj. 4. Apostolus dicit: « Non volentis, neque currentis, sed miserentis est Dei. » 10

120. Resp. Illud dicitur, Augustino judice, « non quia nulla est hominis voluntas atque cursus, sed quia nihil potest nisi ille misereatur. » \* \* \* \* Non tamen volentis, neque currentis, sed miserentis est Dei, ut quod volumus adipiscamur, et quo volumus perveniamus. Noluit ergo Esau, et non cu-

<sup>116.</sup> Resp. Hæc Vatis eloquia coniosa gratiæ munera indicant, quibus, in nova dispensatione, Deo donante, fruimur. Ipse quidem est, qui, duritie cordis ablata, pietatis affectum tribuit, cui si obsequamur, majora addit dona, viresque ad perficienda ejus mandata. Merito hæc Deo adscribuntur, quamvis hominis liber consensus præstetur; quod animadvertit Augustinus in illa verba Apostoli : « Quid habes quod non accepisti? » « Accipere quippe et habere anima non potest dona, de quibus hoc audit, nisi consentiendo, ac per hoc quid habeat, et quid accipiat. Dei est. accipere autem et habere, utique accipientis et habentis est. » 7

<sup>(1)</sup> D. Thom. i. p. qu. 62. art. 3. ad 2.

<sup>(2)</sup> Joan. vi. 44.

<sup>(3)</sup> Tract. xxvi. in Joan. n. 24.

<sup>(4)</sup> Ibidem, n. 7.

<sup>(5)</sup> De gratia Christi contra Pelag. c. xiv. n. 45.

<sup>(6)</sup> Ezech. xxxvi. 26.

<sup>(7)</sup> L. de spir. et lit. c xxxiv.

<sup>(8)</sup> Phil. ii. 43.

<sup>(9)</sup> Quæst. in Heptateuch. l. 5. qu. 46. Vide etiam Serm. 45. n. 5. Epist. 215. n. 21.

<sup>(40)</sup> Rom. ix. 46.

<sup>(41)</sup> Epist. 486. n. 36.

currit; sed si voluisset et cucurrisset. Dei adjutorio pervenisset; qui ei etiam velle et currere vocando præstaret, nisi vocatione contempta reprobus fieret. » 4

121. Obj. 5. « Quis enim te discernit? Ouid autem habes guod non accepisti? Si autem accepisti, quid gloriaris quasi non acceperis? » 2 Ergo inse voluntatis consensus a Deo acceptus est.

122. Resp. Utique ad Deum referendus est ipse voluntatis consensus, quum proveniat ex gratiæ motione, cuivoluntas obtemperat, arbitrio utens, guod et ipsum Dei donum est. « Quis te discernit? ubi si dixerit homo. » ait Augustinus « fides mea, voluntas mea, bonum opus meum; respondetur ei. Quid enim habes quod non accepisti? si autem accepisti, quid gloriaris quasi non acceperis? »5 — « Nec istam voluntatem, qua credit Deo, dici potest homo habere, quam non acceperit. Quandoquidem vocante Deo. surgit de libero arbitrio, quod naturaliter cum crearetur accepit. » 4 Animadvertit J. A. Möhler in celeberrimo opere de re Sumbolica hominem justificatum Deo totam gloriam dare, eo quod gratia, qua justus constituitur, a Deo datur intuitu Christi meritorum, quam nullo suo opere promereri poterat; simulque Deo gratias agere de facultate quam largitus est ut possit homo dare ei gloriam, quam absque libero voluntatis exercitio non posset. 8

123. Obj. 6. Augustinus passim tuetur gratiæ internam efficaciam, qua Voluntas prorsus determinatur, quamque nulla hominis perversitas frustrari

valet: docet quippe interna, et occulta, mirabili ac ineffabili, potestate operari Deum in cordibus hominum, non solum veras revelationes, sed etiam bonas voluntates; 6 prædicat divinam potestatem « occultissimam et efficacissimam, quæ convertit et transfert corda hominum; » 7 quam vocat « inclinandorum cordium omnipotentissimam potestatem. » 8 « Non potest effectus misericordiæ Dei esse in hominis potestate, ut frustra ille misereatur, si homo nolit; quia si vellet etiam ipsorum misereri, posset ita vocare quomodo illis aptum esset, ut et moverentur, et intelligerent, et sequerentur. » 9 - « Volentes ex nolentibus fiant occultissima et efficacissima notestate. » 40 « Subventum est igitur infirmitati voluntatis humanæ, ut divina gratia indeclinabiliter, et insuncrabiliter ageretur. » 44

124. Resp. Libentissime gratiæ vires in ipsa perversitate humanæ voluntatis vincenda agnoscimus, quidquid sit de ratione qua illa gratiæ potestas cum libertate arbitrii concilietur. Censet Natalis Alexander Augustinum internam gratiæ efficaciam, tamquam ex privata sua sententia, propugnasse, 12 salva tamen libertate quam apertissime agnovit, et invictissime vindicavit. « Liberum ergo arbitrium evacuamus per gratiam? Absit, sed magis liberum arbitrīum statuimus. » 18 « Non enim voluntatis arbitrium ideo tollitur quia juvatur; sed ideo juvatur, quia non tollitur. » 48 « Dicit mihi aliquis : Ergo agimur, non agimus. Respondeo: Immo, et agis et ageris; et tunc bene agis, si a bono agaris. Spiritus enim

<sup>(1)</sup> Op. imp. l. i. qu. 2. n. 10.

<sup>(2)</sup> I. Cor. iv. 7.

<sup>(3)</sup> Aug. ep. 186. n. 4.

<sup>(4)</sup> De spir. et lit. n. 87.

<sup>(5) «</sup> Dankt er Gott fur die Fähigkeit, ihm den Ruhm geben zu können, was er ohne Freiheit nicht vermag » Symbolik c. iii. §. ñ.

<sup>(6)</sup> L. de gratia Christi c. xxiv.

<sup>(7)</sup> L. i. contra duas ep. Pelag. xx.

<sup>(8)</sup> L. de corrept. et gratia c. xiv.

<sup>(9)</sup> L. 1. ad Simplic., qu. 2. n. 13. (10) L. de gratia Christi c. xxiv. xxv.

<sup>(44)</sup> L. de corrept. et gratia c. xii.

<sup>(42)</sup> Synopsis hist. Eccl. sæc. v. c. iii. par. xiii.

<sup>(43)</sup> L. de spirit. et lit. c. xxx.

<sup>(14)</sup> Ep. 457, alias 89 ad Hilarium.

Dei qui te agit, agenti adjutor est tibi. losum nomen adjutoris præscribit. quia et tu ipse aliquid agis. Agnosce quid poscas; agnosce quid confitearis. Quando dicis, « Adjutor meus esto, ne derelinguas me. » adjutorem utique invocas Deum. Nemo adjuvatur, si ab illo nihil agatur. . . . Si non esses operator, ille non esset cooperator, » 4 Quum hæc aliaque præsto sint documenta, quæ gratiæ vires prædicant. necessario intelligenda sunt salva voluntatis libertate. Equidem fatemur Deum operari etiam bonas voluntates, eas scilicet sua gratia excitando, cui tamen libere consentit homo, quum posset repugnare. Efficacissima est eius potestas, et omnipotentissima, sed eius exercitium attemperatur humanæ conditioni; nec enim tollit, quod donavit, arbitrium. Non est quidem in hominis potestate Dei consilia frustrari. ut frustra misereatur, nec enim temere Deus sua largitur dona, sed sapientia sua prælucente, ut finem quem sibi præstituit, illæsa voluntatis libertate, assequatur. De voluntate indeclinabiliter et inseparabiliter, (sic enim legendum) acta, Augustinus loquitur, et eam perseverantiæ dono roboratam, omnia superare posse salutis impedimenta docet: non enim eo loci de quolibet gratiæ auxilio, etiam efficaci, est quæstio. Cæterum ipsa voluntas declinare potest, et sese separare a gratia, etiam ipso tempore quo ita agitur; non quidem ut utrumque simul sit, sed quia vera reluctandi potestas cum consensu conjungitur. Optime animadvertit : « Ista quæstio, ubi de arbitrio voluntatis et Dei gratia disputatur, ita est ad discernendum difficilis, ut quando defenditur liberum arbitrium, negari Dei gratia videatur: quando autem asseritur Dei gratia, liberum arbitrium putetur auferri. » 2

125. Obj. 7. Pelagiani, gratiam qua ageretur necessario voluntas negantes, damnati sunt: qua de causa etiam Semipelagiani hæretici audierunt, licet faterentur gratiam requiri etiam ad fidei initium.

126. Resp. De Pelagio refert Augustinus : « Solam possibilitatem dicit divino adiuvari semper auxilio; voluntatem autem et actionem nullo Dei adjutorio existimat indigere. » 8 Non ideo damnatus est quod rejiceret gratiam qua voluntas necessario ageretur, sed qua excitaretur, et muniretur. Ab initio omne auxilium supernaturale visus est rejecisse; sed ut damnationem effugeret, possibilitatem, scilicet, naturze vires, seu liberum arbitrium divino adjuvari auxilio deinde fassus est: quod tamen de externis auxiliis, lege scilicet, Christi exemplo, et aliis subsidiis hujusmodi intellexit: « Nam gratiam Dei et adjutorium, quo adjuramur ad non peccandum, aut in natura, et libero ponit arbitrio, aut in lege atque doctrina. » 4 Interiorem gratiam qua moveretur voluntas negavit; quapropter Augustinus dixit: « Si ergo consenserit nobis, non solam possibilitatem in homine, etiam si nec velit, nec agat bene, sed ipsam quoque voluntatem et actionem, id est, ut bene velimus, et bene agamus, quæ non sunt in homine, nisi quando bene vult et bene agit: si, ut dixi, consenserit, etiam ipsam voluntatem et actionem divinitus adjuvari, et sic adjuvari. ut sine illo adjutorio nihil bene velimus et agamus, eamque esse gratiam Dei per Jesum Christum Dominum nostrum, in qua nos sua, non nostra, justitia justos facit, ut ea sit vera nostra justitia quæ nobis ab illo est; nihilde adjutorio gratiæ Dei, quantum arbitror. inter nos controversiæ relinquetur. » Semipelagiani putabant hominem pri-

<sup>(1)</sup> Serm. 158. n. 11.

<sup>(2)</sup> L. de grat. Christi c. xlvii.

<sup>(5)</sup> Ibid. c. xli. (4) Ibid. c. iii.

<sup>(5)</sup> Ibid. c. xlvii.

num motum ad fidem ex se habere: ocebant enim, uti refert S. Prosper, d Augustinum scribens, quantum ad eum pertinet, omnibus paratam vim æternam: quantum autem ad rbitrii libertatem, ab iis eam appreendi, qui Deo sponte crediderint, t auxilium gratiæ merito credulitatis reperint. » 4

127. Obj. 8. Intelligi non potest quoodo liberum maneat arbitrium, graa voluntatem movente.

128. Resp. Plures sunt rationes quiis illud explicetur, vel enim cum olina . quem putat De Maistre feliciter dum solvisse, dicas efficacem esse atiam eo ipso quod voluntas motuivino cedat: vel cum aliis ipsi gratiæ m inesse voluntatis alliciendi connsum : num ideo dubitandum Deum sse ita movere voluntatem ut connsus certo sequatur, plena cum pertate? Cæterum licet gratiæ cum pertate concordiæ incundæ ratio difilis admodum aliquibus videatur. out ipsi Augustino, non ideo alterra incerta evadet, quum ex Scriptura Ecclesiæ solemni doctrina omnino Instet. Nobis verba Tridentina usurasse sat est, quibus docemur pecitores per Dei excitantem atque adwantem gratiam ad convertendum se d suam ipsorum justificationem, eiemgratiæ libere assentiendo et coopeando disponi; ita ut tangente Deo cor Ominis per Spiritus sancti illuminaonem, neque homo ipse nihil omino agat, inspirationem illam reciiens: quippe qui illam et abjicere otest : neque tamen sine gratia Dei lovere se ad justitiam coram illo libera la voluntate possit. » 2

## Animadversio.

129. Concordia fidei Catholicæ in eo it manifesta quod gratiæ ad salutares itus, et ad ipsum fidei initium, ne-

## CAPUT IV.

#### DE GRATIA SUFFICIENTE.

430. Præter gratiam efficacem agnoscunt Theologi sufficientem, quæ scilicet vires ad agendum præstat, quamvis, voluntate renitente, effectus nonsequatur. Juxta Molinæ scholam, sufficiens gratia vires omnino effectui producendo pares suppeditat, adeo ut sine novo subsidio effectus posset prodire. Est igitur potentia expedita, etiam ratione habita adjunctorum, adeo ut voluntas vere possit consentire. Nec tamen necesse est ut vires proxime sufficientes præbeat, dummodo virium quas suppeditat usu, validiores impetrari possint. Ideo alia est gratia remete sufficiens, alia proxime sufficiens, utraque tamen par effectui ad quem datur.

131. Augustinianenses sufficientem seu inefficacem gratiam, uti eam appellare malunt, eam habent quæ desideria et conatus quosdam excitat, et potentiam dat agendi, non tamen proxime expeditam, adeo ut actus numquam sequatur, nisi alia gratia validiore, scilicet efficaci,

cessitatem omnes summo consensu tateantur Theologi, sicut etiam humanæ voluntatis sub gratia libertatem: tota concertatione theologica in modo quo conciliandæ sint versante. Igitur et' libertas sententiarum et fidei unitas habetur. Nos necesse non putamus in alicujus verba jurare, nec gravamur in re adeo difficili hærere ancipites. ne vel gratiæ potentiæ detrahere videamur, quam maximam esse non dubitamus, vel liberum denegare arbitrium, quod Ecclesia docente, et intimo animisensu novimus. Liceat nobis « non plus sapere quam oportet sapere: sed sapere ad sobrietatem. » 5

<sup>1)</sup> Ep. 225. inter Aug.

<sup>2)</sup> Trid. Conc. Sess. vi. c. 5.

<sup>(3)</sup> Rom. xii. 3.

accedente. Hæc victrix appellatur delectatio, vocibus ab Augustino mutuatis; quas Jansenius etiam adhibere consuevit, sed sensu plane hæretico, quod scilicet contrariam delectationem adeo gradibus superet, ut necessitatem inferat consensus. Ab hoc abhorrent Augustinianenses, et prava consectaria ex principiis verissimis perperam deduci queruntur.

432. Thomistæ gratiam sufficientem intelligunt eam quæ « potentiam quidem ad bonum operandum confert, sed voluntatem efficaciter non determinat, adeo ut bonum illud opus, ad quod efficiendum gratia nos solicitat, et movet suo modo, minime consequatur. » <sup>5</sup>

133. Calvinus omnem gratiæ divinæ cui resisti valeat notionem, utpote majestati et omnipotentiæ Dei injuriosam, rejicit: « Illud ergo, » inquit « toties a Chrysostomo repetitum repudiari necesse est, Quem trahit, volentem trahit: quo insinuat Dominum porrecta tantum manu expectare, an suo auxilio juvari nobis adlubescat.» 6

134. Jansenius, gratiæ efficaciam absolutam ut tueatur, contendit parvam ipsam gratiam, quæ delectatione carnali gradibus inferior est, omnem parere effectum ad quem datus est, excitando scilicet desideria et conatus quosdam ad virtutem: « Ejus gratiæ efficacissima natura declaratur ex eo quod nullo prorsus effectu careat, sed eum in omnibus quibus datur, infallibiliter operetur.» 7

135. Presbyteriani et Baptistæ, Calvinianis inhærentes placitis, docent gratiam, qua salus comparari possit, aliis præter electos deesse, quamquam in iis quædam Spiritus operationes communes contingant. \*

156. Quakeri censent lumen interius singulis dari quod ad salutem sufficiat, cui tamen plurimos mentis oculos occludere fatentur. 9

137. Ex fidei doctrina constat interiori gratiæ nonnumquam resisti; damnata est enim, tamquam hæretica, hæc Jansenii propositio: « Interiori gratiæ in statu naturæ lapsæ numquam resistitur. » <sup>40</sup>

## Propositio.

Interiori gratiæ in statu naturæ lapsæ aliquando resistitur.

138. Probatur 1 ex Scripturis. Per Isaiam queritur Deus de populo suo:
« Quid est quod debui ultra facere vineæ meæ, et non feci ei? an quod expectavi ut faceret uvas, et fecit labruscas? » <sup>14</sup> Populo igitur largitus est Deus subsidia gratiæ, quibus bonorum operum uberes fructus ferre possent: nam juxta vim textus nibil quod faciendum erat prætermisit.—

Constat autem interiora gratiæ auxilia esse imprimis necessaria, quæ proinde concessa intelligenda sunt.

139. Peccatores alloquitur Deus in Proverbiorum libro: — α Quia vocavi et renuistis: extendi manum meam, et non fuit qui aspiceret. Despexistis omne consilium meum, et increpa-

<sup>(1)</sup> Berti Aug. Syst. vind. Diss. iv. c. i.

<sup>(2)</sup> L. ii. de pecc. meritis et remiss. c. xix. n. 32.

<sup>(5)</sup> Augustinus 1. viii. de gratia Christi c. ii. (4) Berti de theologicis disciplinis t. i. p. 432, et Aug. Syst. vindic. p. ii. c. i.

<sup>(3)</sup> Gazzaniga, Tract. de Gratia Christi, Diss. iv. c. i.

<sup>(6)</sup> Inst. l. ii. c. iii. n. 10.

<sup>(7)</sup> Augustinus I. ii. de gratia Salv. c. xxv.

<sup>(8) «</sup> Others not elected, although they may be called by the ministry of the word, and may

have some common operations of the Spirit, 7st they never truly come unto Christ, and therefore cannot be saved. » Presbyt. Conf. c. x. §. iv.

<sup>(9) «</sup> Although this gift and inward grace of God be sufficient to work out salvation, yet in those in whom it is resisted, it both may, and doth become their condemnation. » Prop. in apud Barclay.

<sup>(10)</sup> Prop. ii.

<sup>(44)</sup> Isaim v. 4.

interitu vestro ridebo, et subsannao, cum vobis id, quod timebatis, admerit. » 4 Minæ hæ ostendunt penes os fuisse Deo vocanti respondere. proinde interiora gratiæ subsidia æsto fuisse : eos autem, licet vocem us intus loquentem audierint . sua ilpa induruisse.

140. Christus civitates quæ miracus ejus ad pœnitentiam non sunt mo-3, vehementer redarguit : - « Tunc ppit exprobrare civitatibus, in quius factæ sunt plurimæ virtutes ejus. aia non egissent pænitentiam. Væ bi Corozain, væ tibi Bethsaida: quia, in Tyro et Sidone factæ essent virites quæ factæ sunt in vobis, olim in licio et cinere pœnitentiam egismt. » 3 Nisi interna gratiæ auxilia mul data fuissent, nulla fuisset exrobrationis, et minarum justa ratio; am deficientibus illis, non potuerunt enitentiam peccatorum agere. Data ınt igitur illa auxilia, quibus tamen ives illi pertinaciter restiterunt, pœis idcirco gravissimis plectendi.

141. Ipsam urbem principem, sanlamque, Hierosolymas, Christus sic ppellavit : « Jerusalem, quæ occidis rophetas, et lapidas eos qui ad te lissi sunt, quoties volui congregare lios tuos, quemadmodum gallina ongregat pullos suos sub alas, jet oluisti ? » 8 Ex animo voluit Christus lierosolymitanos sibi adsciscere - eosue donorum suorum efficere particies: proinde dedit procul dubio illa lleriora gratiæ subsidia, quæ ad tanım finem erant necessaria. Noluerunt men, et pertinaciter restiterunt.

142. Stephanus diaconus Judæos his erbis increpuit : « Dura cervice et circumcisis cordibus, vos semper piritui sancto resistitis; sicut patres

ones meas neglexistis. Ego quoque vestri, ita et vos. » 4 Spiritus sanctus interius præsertim operatur, gratiam tribuendo : ei tamen restiterunt Judæi, quorum corda incircumcisa erant. voluntas scilicet rebellis.

> 143. Apostolus Paulus ad Corinthios scripsit: « Adjuvantes autem exhortamur, ne in vacuum gratiam Dei recipiatis. » 8 Illa hortatio inanis foret. si penes eos non esset gratiæ resistere. Nec potest de externis tantum subsidiis intelligi : nam loquitur Apostolus de salutis auxiliis, quæ interna etiam sunt. Præterea quum absque gratia interiori nihil in salutis negotio fieri possit, si ea fidelibus præsto non esset, illuderet iis hortando ut gratiæ obseque-

rentur, quum ejus defectu non possent. 144. Probatur 2. ex Augustini sententia, quem Janseniani totum suum esse immerito clamitant. In libro primo ad Simplicianum in quo « istam quæstionem » (de fidei initio) secundum « veritatem divinarum Scripturarum solutam. » 6 contra Semipelagianos scribens, testatur, ait: « Noluit ergo Esau, et non cucurrit : sed et si voluisset et cucurrisset, Dei adjutorio pervenisset, qui ei etiam velle, et currere vocando præstaret, nisi vocatione contempta reprobus fieret. »7 -« Ad illam cœnam, quam Deus dicit in Evangelio præparatam, nec omnes gui vocati sunt, venire voluerunt, neque illi qui venerunt venire possent nisi vocarentur. Itaque nec illi debent sibi tribuere qui venerunt, quia vocati venerunt, nec illi qui noluerunt venire, debent alteri tribuere, sed tantum sibi: quoniam ut venirent vocati erant in libera voluntate. Vocatio ergo ante meritum voluntatem operatur. Propterea et si quisquam sibi tribuit quod venit vocatus, non sibi potest tribuere quod vocatus est. Qui autem vocatus

<sup>(4)</sup> Prov. i. 24.

<sup>(2)</sup> Mat. xi. 20 (3) Ibid. xxiii. 57.

<sup>4)</sup> Act. vii. 51.

<sup>(8)</sup> II. Cor. vi. 4.

<sup>(6)</sup> L. de præd: SS. c. 4.

<sup>(7)</sup> L. i. ad Simplician. qu. ii.

non venit, sicut non habuit meritum præmii ut vocaretur, sic inchoat meritum supplicii, cum vocatus venire neglexerit. » 4 - « Recte fortasse quererentur, si erroris et libidinis nullus hominum victor existeret : cum vero ubique sit præsens, qui multis modis per creaturam sibi Domino servientem aversum vocet, doceat credentem, consoletur sperantem, diligentem adhortetur, conantem adjuvet, exaudiat deprecantem; non tibi deputatur ad culpam, quod invitus ignoras. sed quod negligis quærere quod ignoras: neque illud quod vulnerata membra non colligis, sed quod volentem sanare contemnis. » 2 - « Habet concupiscentiam cum qua pugnet, eamque adjuvante Deo superet, si non in vacuum gratiam ejus susceperit si reprobus esse noluerit. > 5 - « Cor eorum congelascit adversus Deum, et fit durum adversus imbrem gratiæ ejus, ne fructum ferat. » 4 - « Ut autem innotescat quod latebat, et suave fiat quod non delectabat, gratiæ Dei est, quæ hominum adjuvat voluntates; qua ut non adjuventur in ipsis itidem causa est, non in Deo, sive damnandi prædestinati sint propter iniquitatem superbiæ; sive contra ipsam suam superbiam judicandi et erudiendi, si filii sint misericordiæ. » 8 Sunt igitur, juxta Augustinum, qui vocationem divinam negligunt et con-. temnunt, quum ei possent obtemperare: qui idcirco interiorem gratiam sufficientem receperunt, cui sua culpa restiterunt.

145. Equidem si gratiæ interiori numquam renitatur voluntas humana, peccatoribus exprobrari non potest quod liberi arbitrii abusu peccaverint, quum necessario subsidio carentes virtutem exercere non potuerint. Ergo erit iis excusatio æquissima. Porro benigna erga eos cœlestis Patris voluntas, qua illis consulit, eis facultatem salutis adipiscendæ tribuendo, non poterit vindicari, si necessaria auxilia pro arbitrio suo denegaverit.

Objectiones diluuntur.

146. Obj. 1. « Omnis qui audivit a Patre, et didicit, venit ad me. » fin quæ verba scribit Augustinus : « Quid est : Omnis qui audivit a Patre et didicit, venit ad me; nisi, Nullus est qui audiat a Patre et discat, et non veniat ad me? Si enim omnis qui audivit a Patre et didicit, venit : profecto omnis qui non venit, non audivit a Patre, nec didicit : nam si audisset et didicisset, veniret. » 7 Nulla igitur est gratia interior cui resistatur.

147. Resp. Contextus et stylus Joannis sinunt ut inversionem verborum intelligamus, ita ut legi possint: Omnis qui venit ad me, audivit a Patre et didicit; sicut in prima ejus epistola « Qui non est ex Deo, non audit nos, .! scilicet qui non audit nos, non est ex Deo. Loquebatur Christus de gratiz necessitate, potius quam de ejus vi; dixerat enim : « Nemo potest venire ad me, nisi Pater, qui misit me, traxerit eum. » Cæterum si quis ordini verborum inhærere velit, verissime dicitur omnem qui audivit a Patre et didicit, ad Christum venire; audit enim unusquisque, gratia Dei intus loquente, discit, mentis assensum præbendo. Sunt tamen qui Dei vocem nolunt audire, nimia cordis duritie: quapropter Apostolus, verbis utens Psaltis, monet : « Hodie si vocem ejus audieritis, nolite obdurare corda vestra.

<sup>(4) 1.. 55. 44. 4. 68.</sup> 

<sup>(</sup>s) ful, de Notura et gratia c. ixvii.

<sup>&#</sup>x27;p. f. ) de parast, meritie et remissione c. ult.

<sup>&#</sup>x27;A. John, Find in Pa. assiv.

w. f w de peca, marit. et remise. c. zvii. n. 26.

<sup>(6)</sup> Joan. vi. 45.

<sup>(7)</sup> L. de prædest. Sanct. c. viii.

<sup>(8)</sup> I. Joan. iv. 6.

<sup>(9)</sup> Ps. xciv. 8. Heb. iii. 42.

-Augustino quidem, in objecto loco, propositum est, contra Semipelagia-10s, ostendere fidem, et ipsius iniium a Dei gratia provenire : « Non mia credere vel non credere non est n arbitrio voluntatis humanæ, sed in ectis præparatur voluntas a Domi-10. » 1 Cæterum vim gratiæ extollere ergit, qua scilicet flectantur mentes t corda, etiam eorum qui prius duri isi sunt et increduli. « Hæc itaque ratia, quæ occulte humanis cordibus livina largitate tribuitur, a nullo duro orde respuitur : ideo quippe tribuitur. t cordis duritia primitus auferatur. » 2 - . Ergo trahi a Patre ad Christum, taudire ac discere a Patre ut veniat 1 Christum, nihil aliud est quam doum accipere a Patre, quo credat in hristum. » 8 Hæc non ita accipienda nt, ut nemo ullatenus intus audire nseatur, qui non venit : sunt enim, stante Augustino, qui vocatione conupta reprobi fiunt. Id insuper animvertendum censemus, in tota illa m Pelagianis et Semipelagianis conrtatione, Augustinum humanæ voitatis infirmitatem et gratiæ potenm urgere consuevisse, ut Deo sais humanæ tribueretur honor : ad opum autem non collineasset, ostenndo quoties, voluntatis pertinacia. atia fructu caret : ideoque mirum n est pleraque testimonia vim graexhibere, et nonnisi obiter et ocsione data, agi de ea quæ, humana luntate renitente, effectu fraudatur. Juidem quicumque experientiam ju-Orum ipsorum præ oculis habuerit, cile perspiciet non gratiæ actionem erpetuam, in singulis vitæ casibus, d ejus vim singularem, qua superanir res omnes adversæ, plerumque ab ugustino describi : nec enim sancti

semper cum tanta animi jucunditate, qualem ipse amat referre, ad virtutis opera feruntur.

148. Obj. 2. Apostolus Paulus plane docet neminem divinæ voluntati resistere: « Dicis itaque mihi: Quid adhuc queritur? voluntati enim ejus quis resistit? O homo, tu quis es, qui respondeas Deo? » <sup>4</sup> Liquet Apostolum nihil habere quod respondeat homini querenti de summo Dei arbitrio ac potestate, qua « cujus vult miseretur, quem vult indurat. <sup>5</sup> » Nemini igitur tribuitur gratia cui resistat.

149. Resp. Apostolus vult humanam frangere superbiam : nec enim Deus homini consiliorum suorum reddere rationem tenetur. Cæterum quamvis pro summo arbitrio suo Deus largiatur gratiam, quum nemini debeatur, constat humanam voluntatem ei sæpe repugnare: ideo enim Apostolus peccatorem alloquitur: « An divitias bonitatis ejus, et patientiæ, et longanimitatis contemnis? ignoras quoniam benignitas Dei ad pænitentiam te adducit? Secundum autem duritiam tuam, et impœnitens cor, thesaurizas tibi iram in die iræ, et revelationis justi judicii Dei. » 6 Miseretur guidem cujus vult, cor ejus gratia tangendo; quem vult indurat, eum in cordis duritie relinquendo, quamvis non deneget huic etiam ea auxilia quibus ad pœnitentiam adduci posset, quæ spreta majorem provocant vindictam.

150. Obj. 3. Augustinus omnem gratiam internam iis qui non credunt defuisse docet. « Cum igitur, » inquit, « Eyangelium prædicatur, quidam credunt, quidam non credunt; sed qui credunt, prædicatore forinsecus insonante, intus a Patre audiunt atque discunt; qui autem non credunt, foris

<sup>1)</sup> L. de præd. Sanct. c. v. n. 10.

<sup>2)</sup> Ibid. c. viii. 43.

<sup>3</sup> lbid. n. 43.

<sup>(4)</sup> Rom. ix. 19.

<sup>(5)</sup> Ibid. 48.

<sup>(6)</sup> Ibid. ii. 4.

audiunt, intus non audiunt neque discunt: hoc est, illis datur ut credant, illis non datur. » 4

451. Resp. Non omne interius gratiæ subsidium infidelibus defuisse docet Augustinus, sed speciale illud fidei donum. Statim enim subjungit: «Fides igitur, et inchoata, et perfecta, donum Dei est: et hoc donum quibusdam dari, quibusdam non dari omnino non dubitet, qui non vult manifestissimis sacris litteris repugnare. » <sup>2</sup> Quæ adduximus inter probationes testimonia probant sufficientia ad fidem dari auxilia, quæ, culpa vocationem contemnentis, carent effectu.

152. Obj. 4. Augustinus electis dari gratiam dicit, cæteros vocari exterius, potestate amplectendi fidem haud concessa: « Ad alios vero, » inquit « vocatio quidem pervenit, sed quia talis fuit qua moveri non possent, nec eam capere apti essent, vocati quidem dici potuerunt, non electi.» <sup>5</sup>

153. Resp. Specialem electorum vocationem et Dei misericordiam eo loci prædicat; sed alios etiam vere vocari, et gratiæ subsidia accipere, quibus uti nolunt, agnoscit. Dicit quidem Deum eorum pertinaciam frangere potuisse, copia auxiliorum majori, quibus moveretur voluntas : « Quoniam non potest effectus misericordiæ Dei esse in hominis potestate, ut frustra ille misereatur, si homo nolit; quia si vellet etiam ipsorum misereri, posset ita vocare quomodo illis aptum esset, ut et moverentur, et intelligerent, et sequerentur. Verum est ergó: « Multi » vocati, pauci electi. » Illi enim electi. qui congruenter vocati, illi autem qui non congruebant, neque contemperabantur vocationi, non electi, quia non secuti, quamvis vocati. » Quod igitur 154. Obj. 5. Gratia interna, qua sufficiens prædicatur, inutilis est et perniciosa, quum numquam sortiatur effectum, sed hominem magis reum constituat. In ea non apparet effusa Dei bonitas, sed summa potius severitas. <sup>3</sup>

155. Resp. Culpa hominis fit ut gratia careat effectu: vim enim præstat, cu si voluntas cederet, effectus sequeretur. Inservit autem ad divinam bonitatem et justitiam vindicandam, datis subsidiis, quibus homo possit, si velit, salutem comparare. Quod magis reus ipse fiat, ei resistendo, ipsi tribuendum est.

156. Obj. 6. Gratia sufficiens est ipsa possibilitatis gratia, quam in Pelagianis olim abhorruit Ecclesia.

157. Resp. Nequaquam: Pelagius enim possibilitatis nomine potentiam naturalem intelligebat, liberum scilicel arbitrium, quod tamquam Creatoris donum gratiam aliquando nuncupabat. Pelagii scripta legisse se testatur Augustinus: « Nec alicubi potui reperire hanc eum gratiam confiteri, qua non solum possibilitas naturalis voluntatis et actionis, quam dicit nos habere etiam si nec volumus, nec agimus bonum, sed etiam voluntas et actio subministratione sancti Spiritus adjuvatur.

dicat eos non petuisse moveri, intelligendum est ratione habita eorum voluntatis pertinacis; uti liquet ex iis quæ paulo post subjungit: « Quod si tanta quoque potest esse obstinatio voluntatis, ut contra omnes modos vocationis obdurescat mentis aversio; quæritur utrum de divina pæna sit ipsa duritia, cum Deus deserit non sic vocando, quomodo ad fidem mover potest. Quis enim dicat modum, quo et persuaderetur ut crederet, etiam Omnipotenti defuisse? » 4

<sup>(4)</sup> L. de præd. Sanct. c. viii. n. 15.

<sup>(2)</sup> lbidem n. 46.

<sup>(5,</sup> Ad Simplicianum I. i. qu. i. n. 43.

<sup>(4)</sup> Ibid. l. i. q. ii. n. 14.

<sup>(5)</sup> Jansenius I. 3. de Gratia Christi, c. 2.

<sup>(6)</sup> L. de Gratia Christi, contra Pelag. et Coles. c. xxxiv.

#### Animadversiones.

158. Dari igitur gratiam interiorem en resistunt sua culpa homines constat: quibusnam autem detur, jam est inquirendum. Omnibus præter electos auxilia sufficientia denegari docent, ut vidimus, Presbyteriani. Quakeri e contra illa singulis dari hominibus fatentur, lumen scilicet interius Spiritus, mentem cœlesti veritate illustrantis, quo salus, absque exteriori aliquo subsidio, possit comparari. 1

159. Sunt tamen ex Theologis, præsertim Thomistis, qui dicunt interiora gratiæ subsidia non omnibus suppetere hominibus; nam teste Antonino Massouliè, nec refragante Gazzaniga, « communis sententia est inter S. Thomæ discipulos . . . a Deo denegari obduratis, et excæcatis, ac infidelibus qui nihil unquam de fide audierunt, etiam sufficientia auxilia, quibus converti aut credere possint. » 2 Augustinianenses in eadem sunt sententia. Molinistæ et Congruistæ omnibus et singulis ea dari existimant, non ita tamen ut leges nauræ vel generalis providentiæ ordo nutandæ sint, ut singulis applicentur. Sic parvuli in utero plurimi moriuntur, rel apud parentes infideles, absque baismi remedio.

460. Benigne de Deo sentire juvat, deoque mitior nobis arridet sententia, maxime quia Christum pro omnium salute fudisse sanguinem credimus; et Deus « omnes homines vult salvos fieri, et ad agnitionem veritatis venire. » <sup>5</sup> lgitur cum Paulo Orosio, Augustini discipulo, censemus « nemini hominum deesse adjutorium Dei, præsertim cum et seductor instet, et insit infirmitas. » <sup>4</sup>

161. « Nunc in extremis mundi parti-

bus . » animadvertit auctor libri de vocatione Gentium, « sunt aliquæ nationes, quibus nondum gratia Salvatoris illuxit . . . quibus tamen illa mensura generalis auxilii, quæ desuper omnibus semper hominibus est præbita, non negatur. » 8 De gentibus quas Deus olim dereliquit, dicit: « Numquam sunt manifestis occultisque beneficiis abdicati. » 6 Equidem proscripta est ab Alexandro VIII. hæc propositio: « Pagani. Judæi, hæretici, aliique hujus generis, nullum omnino accipiunt a Jesu Christo influxum : adeoque hinc recte inferes, in illis esse voluntatem nudam et inermem sine omni gratia sufficiente. »7

162. Id autem animadvertendum, eos qui nullam habuerunt unquam occasionem veritates revelatas cognoscendi, nulla idcirco culpa teneri, juxta illud Christi: « Si non venissem, et locutus fuissem cis, peccatum non haberent. »8 Merito igitur damnata est Baji propositio: « Infidelitas pure negativa in his quibus Christus non est prædicatus. peccatum est. » 9 Gratiæ autem adjutorium iis præberi, ut servent legem naturalem, eorum mentibus insculptam, non videtur dubitandum: qua violata. reos se constituunt æternæ morti obnoxios: « Quicumque enim sine lege peccaverunt, sine lege peribunt. » 10

165. Iis quibus prædicatur Evangelium a legitimis præconibus, dari interiora gratiæ subsidia, quibus valeant
mentis assensum credendo præbere,
constat ex gravissimis pænis in quas
haud credendo incurrunt: « Quicumque non receperit vos, neque audierit
sermones vestros: exeuntes foras de
domo, vel civitate, excutite pulverem de
pedibus vestris. Amen dico vobis:

<sup>(1)</sup> a This light enlighteneth the hearts of all in a day, in order to salvation, if not resisted : nor is it less universal than the seed of sin : being the Purchase of his death, who tasted death for every man : for as in Adam all die, even so in Christ shall all be made alive. » V. Prop. apud Barclay.

<sup>(2)</sup> Diss. i. de div. motione qu. 8. art. 9. Vide etiam Gazzanigam de Gratia p. i. diss. v. c. vii. Prop. v. (3) I. Tim. ii. 4. (4) Apol. pro lib. arb.

<sup>(5)</sup> L. ii. c. xvii. (6) lb. c. iv.

<sup>(7)</sup> Prop. v. ex damn. 7. Dec. 1690.

<sup>(8)</sup> Joan. xv. 22. (9) Prop. Ixviii.

<sup>(10)</sup> Rom. ii. 42.

Tolerabilius erit terræ Sodomorum et Gomorrhæorum in die judicii, quam illi civitati. » 4 « Prædicate Evangelium omni creaturæ . . . qui vero non crediderit, condemnabitur. » 2 Ideo Apostolus: « Ouod si etiam opertum est Evangelium nostrum, in iis, qui percunt, est opertum: in quibus Deus huius sæculi excæcavit mentes infidelium, ut non fulgeat illis illuminatio Evangelii gloriæ Christi, qui est imago Dei. » 8 Pulchre Augustinus : « Infideles quidem contra Dei voluntatem faciunt, cum ejus Evangelio non credunt : nec ideo tamen eam vincunt, verum se ipsos fraudant magno et summo bono, malisque rænalibus implicant, experturi in suppliciis potestatem ejus, cujus in donis misericordiam contempserunt. » 4

164. Peccatores in delicto pertinaces quodammodo a Deo derelingui constat. subductis plerumque validioribus gratiæ subsidiis : « Considera opera Dei quod nemo possit corrigere, quam ille despexerit. » 8 Cæterum non temere dicendum eos unquam privari omni gratiæ auxilio, quamdiu in hac vita versantur; nam de omnibus juvat intelligere Domini per Prophetam verba; « Vivo ego, dicit Dominus Deus, nolo mortem impii, sed ut convertatur impius a via sua, et vivat. Convertimini, convertimini a viis vestris pessimis, et quare moriemini?» 6 Plura quidem de cæcitate qua peccatores puniuntur, profert Augustinus, Scripturarum testimoniis innixus, quin eam absolutam esse ante vitæ finem dicat : ait enim : « In eam quisquis datus fuerit, ab interiori Dei luce secluditur: sed nondum penitus, dum in hac vita est. » 7

165. In gratiæ distributione magna varietas necessario agnoscenda est, et arbitrii supremi Dei, sicut et munificentiæ, exercitium. Eam explicare vel

# CAPUT V.

#### DE GRATIA SANCTIFICANTE.

166. De gratia universim, sed præsertim de ea quæ dicitur actualis, cum Pelagianis erat controversia; hi quippe nullo supernaturali dono vel auxilio opus esse asserebant ad actus saluiares. Cum Jansenianis etiam de actuali gratia præcipue agitur, qua roboralur voluntas, et ad bonum movetur, repugnandi potestate haud adempta. Lutherus de natura gratiæ habitualis, qua anima Deo fit grata, etiam gravissime erravit, principio de fide justificante inhærens. Indulgentiarum abusum, et deinceps usum impugnaverat, opera pænitentiæ, quorum locum tenebant, haud requiri dicens, quum Deus plenam indulgeat veniam peccatori, slatim ac tota animi fiducia peccata sibi propter Christum remitti persuasum habet. Inde facili ratiocinio deducebat totam hominis justificationem in illa meritorum Christi imputatione positam esse, et peccata velo veluti obtegi, et peccatorem in filium adoptari, quin

vindicare opus non est, sed præstat eum expectare diem, in quo consilia ejus omnia in hominum utilitatem et salutem, suo lumine exposita, patebunt. Interim id firmissime tenendum. quod sæpe monuit præclarus gratiæ vindex Augustinus, justissima eius judicia esse : « Quare illos potius quam illos liberat? O homo! quis es qui respondeas Deo? inscrutabilia sunt judicia ejus » 8 ld quoque unicuique cavendum ne dum totam gratiæ œconomiam mente complecti studet, sibi concredita talenta negligat; quum id e memoria numquam excidere debeat, rationem justo judici reddendam pro datis muneribus.

<sup>(4)</sup> Matt. x. 44. (2) Marc. xvi. 46.

<sup>(5)</sup> II. Cor. iv. 3. (4) Lib. de Spir. et lit. c. xxxiii

<sup>(8)</sup> Eccl. vii. 44. (6) Ezech. xxxiii. 14. (7) Enarr. in Ps. vi. (8) L. de dono persev. c xii.

ono anima ornetur, quo sancta

Calvinus idem sensit; scribit : Ita nos justificationem simplierpretamur acceptionem, qua s in receptos pro justis habet. peccatorum remissione ac juhristi imputatione positam esse .» In Confessionis Augustanæ a ambigue de justificatione disn est, utraque vocis significalmissa : « quia justificari signiinjustis justos effici, seu regesignificat et justos pronuntiari, utari : utroque enim modo locriptura. » 2 Attamen posteriori pud Lutheranos invaluit, uti ex concordiæ liquet. 8 Osiander nos justos vere efficia justitia

obis habitante. 
Recentiores plerique sectarii 
præbent notionem in fidei conbus. 
Quakeri tamen intrinseititiam agnoscunt, Christo Jesu
s formato, quo pacto justi effiquod suo modo de lumine
que cœlesti explicant.

latholicam doctrinam perspicuis proposuerunt Tridentini Patres: leatio non est sola peccatorum o, sed et sanctificatio, et renonterioris hominis per voluntasceptionem gratiæ, et donorum. omo ex injusto fit justus, et ex amicus, ut sit hæres secundum tææternæ. » 7 Errores vero non anathemate damnarunt: « Si terit, homines justificari vel sola imputatione justitiæ Christi, vel sola peccatorum remissione, exclusa gratia, et charitate quæ in cordibus eorum per Spiritum sanctum diffundatur, atque illis inhæreat; aut etiam gratiam, qua justificamur, esse tantum favorem Dei; anathema sit. » <sup>8</sup>

170. Gratia sanctificans est igitur supernaturale Dei donum, animæ inhærens, quo justa et sancta efficitur, Deo grata, cum jure ad cœlestem hæreditatem. Justificatio est translatio peccatoris ad justitiæ statum, remissis peccatis, et dono gratiæ sanctificantis concesso. Sanctificatio idem sonat. Protestantes hane ab illa immerito distinguunt: justificationem scilicet censent tudicialem Dei actum, quo peccatorem justum haberi decernit, propter Christi merita: sanctificationem vero justificati hominis conatum studiumque in excolendis virtutibus, grati animi ergo, ob justificationis beneficium. « Neque tamen interea negandum est, » animadvertit Calvinus, « quin perpetuo conjunctæ sint ac cohæreant duæ istæ res; sanctificatio et justificatio. » 9

## Propositio.

Justificatio veram peccatorum deletionem indicat, et gratiam et charitatem quæ in corde per Spiritum sanctum diffunditur, eique inhæret, secum fert.

171. Probatur 1. ex Scripturis. Deus per Isaiam dicit: « Ego sum, — ego sum ipse qui deleo iniquitates tuas propter me. » <sup>10</sup> Psaltes precatur: « Omnes iniquitates meas dele. . . . Lavabis me, et super nivem dealbabor. » <sup>11</sup>

it. l. iii. c. ii. § 2.

<sup>1.</sup> art. ii. de justif.

d. Declar. iii. de 6d. justif. § if.

<sup>⇒</sup> Walchium Introd. ad lib. symbol. Luth. i. de form. concordiæ § xviii.

e are accounted rightheous before God, he merit of our Lord and Saviour Jesus, faith. » Episc. Art. zi.

e whom God effectually calleth, he also; not by infusing righteousness into thy pardoning their sins, and by accounaccepting their persons as righteous:

not for any thing wrought in them, or done by them, but for Christ's sake alone. » Presbyterian Confession of Faith, ch. xi. n. i.

<sup>(6) «</sup> We understand the formation of Christ in us, Christ born and brought forth in us. . . . It is this inward birth in us, bringing forth righteousness and holiness in us, that doth justify us. » Barclay, Prop. vii. Expl. 4.

<sup>(7)</sup> Sess. vi. cap. vii. (8) Ibid. Can. xi.

<sup>(9)</sup> Calv. Antidot. in Conc. Trid. opus. p. 702 cit. a Möhler Symbolik I. i. k. 3. § xiv.

<sup>(10)</sup> Isaiæ zliii. 25. (11) Ps. J.

Michæas dicit: « Quis Deus similis tui, qui aufers iniquitatem? . . . deponet iniquitates nostras, et projiciet in profundum maris omnia peccata nostra. » <sup>4</sup> Petrus Judæos sic alloquitur: « Pœnitemini igitur, et convertimini, ut deleantur peccata vestra. » <sup>2</sup> Metaphoræ delendi, lavandi, mundandi, et in maris profundum projiciendi, ablationem peccatorum plane significant: et vi sua carent, si de sola externa absolutione intelligantur.

172. De gratia veluti dono cœlesti accepto et in homine manente, instar seminis terræ demandati, loquitur Scriptura. - « De plenitudine ejus, » inquit Joannes de Christo, « nos omnes accepimus, et gratiam pro gratia. » 5 -« Omnis qui natus est ex Deo, peccatum non facit : quoniam semen ipsius in eo manet. » 4 Paulus amplissima gratiæ munera effert : « Si enim unius delicto mors regnavit per unum: multo magis abundantiam gratiæ, et donationis, et justitiæ accipientes, - & rir περισσέιαι της Χάριτος και της δωρέας της δικαιοσυνης λαμβάνοντις - in vita regnabunt per unum Jesum Christum. Igitur sicut per unius delictum in omnes homines in condemnationem: sic et per unius justitiam in omnes homines in justificationem vitæ. Sicut enim per inobedientiam unius hominis, peccatores constituti sunt multi; ita et per unius obeditionem, justi constituentur multi. » 8 - Sixaioi xaragradiodirai. Igitur vere recipiunt homines copiam donorum cælestium, et justi efficiuntur.

173. Regenerati et renovati a Spiritu sancto, in nos effuso, alias dicimur: « Salvos nos fecit per lavacrum regenerationis et renovationis Spiritus sancti, quem effudit in nos abunde per Jesum Christum Salvatorem nostrum: ut justificati gratia ipsius, hæredes simus secundum spem vitæ æternæ. » Spiritus sanctus in cordibus nostris diffusus, nobis datus, et in nobis habitans exhibetur: « Charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis. » 7— « Nescitis quia templum Dei estis, et Spiritus Dei habitat in vobis? » 8 Hær non meram externam absolutionem, sed dona cœlestia, quæ Spiritus sanctus, animæ justi veluti infusus et conjunctus, largitur, denotant.

174. Probatur 2. ex Patribus. Gregorius Nazianzenus scribit : « Quemadmodum nos primum Deus creavit, ita creatos restauravit ac refinxit; et quidem figmento diviniore. » 9

175. Chrysostomus ait: « Qui crimine, regis beneficio, absolutus est, inquinatum animum servat: quem abluit baptisma non item; sed solis radiis puriorem mentem habet. » 40 — « Cordis compunctio, sicut ignis, omne animæ vitium perurit et adimit, et quantacumque in ea repererit mala, abstergit universa, et penitus delet. » 44

176. Augustinus: « Dicimus baptisma dare omnium indulgentiam peccalorum, et auferre crimina, non radere. » III ein quo omnes vivificabuntur, præterquam quod se ad justitiam exemplum imitantibus præbet, dat etiam sui Spiritus occultissimam gratiam, quam etiam latenter infundit et parvulis. » III

477. Cyrillus Alexandrinus: « Formatur in nobis Christus, sancto nobis Spiritu divinam quamdam formam per justificationem et justificationem et justificam inducente.» 16

Objectiones solvuntur. 178. Obj. 1. S. Paulus ait: « Credidit

<sup>(1)</sup> Mich. vii. 48. 49. (2) Act. iii. 49.

<sup>(3)</sup> Joan. i. 46. (4) I. Joan. iii. 9.

<sup>(</sup>B) Rom. v. 47. (6) Tit. iii. 4.

<sup>(7)</sup> Rom. v. 3. (8) I. Cor. iii. 46.

<sup>(9)</sup> Orat. in S. Bapt.

<sup>(10)</sup> Hom. xl. in ep. i. ad Cor.

<sup>(11)</sup> L. ii. de compunct. cordis.

<sup>(12)</sup> L. i. contra 2 ep. Pelag. c. xiii.

<sup>(13)</sup> L. i. de pec. mer. et remiss. c. ix.

<sup>(14)</sup> L. v. in Isaiam.

Abraham Deo, et reputatum est illi ad justitiam. » In quæ verba notat Calvinus: « eos quibus justitia imputatur justificari: quando hæc duo a Paulo tamquam synonyma ponuntur. Unde colligimus, non disputari quales sint in se homines, sed quo loco Deus ipsos censeat. » 2

179. Resp. Apostolus de justitiæ natura ibi non agit, sed de ejus causa, vel conditionibus ad eam assequendam: ostendit, scilicet, Abraham nullo opere eam meruisse, sed fidem ejus a Deo acceptatam rationem justitiæ habuisse, scilicet instar operis virtutis habitam esse. 8 De justitia Christi imputata Abrahæ nihil eo loci dicit Apostolus, uti Bloemfield, post Macknight, fatetur. 4 Intuitu guidem Christi meritorum. Deus fideles rite dispositos justos facit, gratiæ dona largiendo: quapropter in se justi fiunt, donante Deo. qui eos quales sunt censet, deletis prioribus delictis, et gratia misericorditer concessa.

180. Obj. 2. « Inveniar in illo, (Christo) non habens meam justitiam, quæ ex lege est, sed illam, quæ ex fide est Christi Jesu: quæ ex Deo est justitia in fide. » 5 Omnis propria justitia igitur excluditur.

181. Resp. Utique in Christo, cre-

dendo in ipsum eique obtemperando, justitiam consequimur, quæ ex Deo est, nobisque ejus dono communicatur: « ideo Dei et Christi dicitur, quod ejus nobis largitate donatur. » 6

182. Obj. 3. Apostolus docet « quod Deus homines justificet, peccatum non imputando. » ? « Sicut et David dicit beatitudinem hominis, cui Deus accepto fert justitiam sine operibus: Beati, quorum remissæ sunt iniquitates, et quorum tecta sunt peccata. Beatus vir, cui non imputavit Dominus peccatum. » 8 Et alio loco: « Deus erat in Christo mundum reconcilians sibi, non reputans illis delicta ipsorum. » 9

183. Resp. Non omnem justificationis effectum Apostolus semper recenset, sed unum alterumve, pro occasione. De remissione peccatorum objectis locis præcipue agit, dicitque Deum non imputare peccata, quæ, scilicet, misericorditer delet. Hinc alias dicit fideles ablutos, et sanctificatos, et justificatos, ἐπιλεύσασδι, ἐγιάσδατι, ἐδικαιδόπτι. 10

184. Obj. 4. Ad Christum omnem fidelium justitiam refert Apostolus: « Vos estis in Christo Jesu, qui factus est nobis sapientia a Deo, et justitia, et sanctificatio, et redemptio. » 44— « Eum qui non noverat peccatum pro

sed by them, as the very basis of their hope and confidence,) to wit: the imputed righteonsness of Christ is not to be found in all the Bible, at least as to my observation. » Barclay's Apology, Prop. viii. § vii. pos. i.

- (5) Phil. iii. 9.
- (6) Aug. l. de Sp. et lit. c. ix. n. 45.
- (7) Calvin. in Rom. iv. 6.
- (8) Rom. iv. 6.
- (9) II. Cor. v. 49.

<sup>(1)</sup> Rom. iv. 3. (2) In locum.

<sup>(8) «</sup> Deus hoc ita in bonam partem accepit, ut Abrahamum præmiis afficiendum existimaret. » Rosenmüller *in loc*.

<sup>(4) «</sup> Neither here, nor in Gal. iii. 6, is it said that Christ's righteousness was imputed to Abraham..... so neither is it said any where that Christ's righteousness is imputed to believers. > tacknight in loc. « Indeed it may be thought trange, how some men have made this so fundamental an article of their faith, which is so outrary to the whole strain of the Gospel: a bing which Christ in none of all his sermons and racious speeches ever willed any to rely upon; they recommending to us works, as instruction in our justification. And the more it is to so admired at, because that sentence or term, so frequently in their mouths, and so often pres-

<sup>(10)</sup> I. Cor. vi. 41. a This *(justified)* here understood, must needs be a being really made just, and not a being merely imputed such; else sanctified and washed might be reputed a being esteemed so, and not a being really so; and then it quite overturns the whole intent of the context. » Barclay's Apology, Prop. vii. §. vii. pos. i. (41) I. Cor. i. 30.

nobis peccatum fecit, ut nos efficeremur justitia Dei in ipso. » <sup>4</sup> Igitur propter Christum justi habemur, quamvis omni vera justitia carentes.

185. Resp. Christus est nobis omnis gratiæ et doni causa; per ipsum quippe omnia divinitus nobis dantur, nosque coram Deo justi efficimur, quæ vis est verborum Apostoli. Libenter agnoscimus eum justitiæ omnis causam, « nec enim aliud nomen est sub cœlo datum hominibus, in quo oporteat nos salvos fieri. » <sup>2</sup> Sed ejus virtus in eo maxime elucet quod veram consecuti simus justitiam in illo.

186. Obj. 5. Quæritur Apostolus de iis qui justitiam propriam statuero quærunt. « Ignorantes enim justitiam Dei, et suam quærentes statuere, justitiæ Dei non sunt subjecti. » <sup>8</sup>

187. Resp. Apostolus de Judæis loquitur, qui per opera legis Mosaicæ, æbsque fide in Christum, se salutem assequi posse confidebant, contra divinæ sapientiæ consilia. Nos vero justitiam Dei prædicamus; gratiam enim omnem a Deo, intuitu meritorum Christi, dari profitemur, nec ullam nostram justitiam statuimus: quam enim ab illo accipimus, illius, non nostra est.

188. Obj. 6. Sententia de justitia inhærente superbiam fovet.

189. Resp. Nequaguam, quum a Deo

accepta agnoscatur, juxta Apostoli monitum: « Quid autem habes quod non accepisti? Si autem acceperis, quid gloriaris quasi non acceperis? » 4 Præterea « habemus thesaurum istum in vasis fictilibus : » 5 timendum igitur est ne culpa nostra tanto bono privemur. Gratos autem semper nos esse oportet Deo, qui ostendit « abundantes divitias gratiæ suæ in bonitate super nos in Christo Jesu. » Qui justitiam in imputatione constituunt, detrahunt divinæ gloriæ, quæ non ita splendet in pæna remittenda, ac in macula ipsa delenda, et cœlesti muneris datione. 7

190. Obj. 7. Nec Deus, licet omnipotens, potest efficere ut peccator haud peccaverit: igitur tantum eum habere poterit justum alienæ justitiæ ergo. Ita Macknight. 8

191. Resp. Potest Deus delere labem qua se inquinaverat peccator, et animam donis cœlestibus ornare. Quæ admiserat peccata eo sensu tolluniur, quod maculæ veluti abstergantur. Quis negaverit hanc animæ mutationem a Deo induci posse, ut, suhlato peccandi affectu, peccati etiam reatu et macula, anima donis augeatur, ob quæ justa et sancta habeatur et sit? « Videte inquit Joannes, « qualem charitatem dedit nobis Pater, ut filii Dei nominemur et simus. » 9

be justified, yet the stain of sin is not taken away, but remains the same in his soul as before justification. And so, notwithstanding the benefit of justification, he remains as before unjust and a sinner; and nothing is taken away, but the guilt and obligation to pain, and the offence and emity of God through nonimputation. But both the Scriptures and Fathers do affirm, that in the justification of a sinner, their sins are not only remitted, forgiven, covered, not imputed, but also taken away, blotted out, cleansed, washed, purged, and very far removed from us, as appears from many places of the holy Scriptures. > Consid. Modest. de Just. 1. 2. §. 8.

<sup>(4)</sup> II Cor. v. 21. (2) Act. iv. 42.

<sup>(3)</sup> Rom. x. 3.

<sup>(4)</sup> I. Cor. iv. 7.

<sup>(5)</sup> II. Cor. iv. 7.

<sup>(6)</sup> Eph. ii. 7.

<sup>(7)</sup> a Let them have a care (scribit Forbesius, Preendoepiscopus Edinburgensis, Protestantes alloquens) lest by too great and empty subtilty, unknown both to the Scriptures and the Fathers, they lessen and diminish the weight and dignity of so great and divine a benefit, so much celebrated in the Scripture, to wit — justification of the wicked. For if to the formal reason of justification of the ungodly doth not at all belong his justification, (so to speak) i. e., his being made rightcous, then in the justification of a sinner, although he

<sup>(8)</sup> In Rom. iv. 3.

<sup>(9)</sup> I. Joan. iii. t.

192. Obj. 8. Justificatio, juxta vim cis, vindicias significat, quæ pectori non conveniunt, nisi venia data licti: venia autem nullam animæ utationem inducit.

193. Resp. Non vocis vis attendenda t, sed Scripturarum novi Testamenti sus : agitur enim de dogmate chriiano. Constat autem S. Paulum justiatos dicere fideles, eo quod abluti peccatorum sordibus, et sanctitatis Duo ornati essent. 4 Mirum non est cem a forensi usu ad dogma divinum esignandum traductam vim habere inge majorem: homines enim justicant qua valent ratione, innocentiæ rendo sententiam; Deus autem quo-10do ei convenit, ipsam tollendo pecati maculam, et pœnitenti largiendo ratiæ munus. 2 Consueverunt autem criptores veteres, juxta Möhleri saientem animadversionem, exteriora odicia pro intima rei natura, quæ per a se prodebat, usurpare: ideo justicatio seu absolutio, qualis reis coram ribunalibus contingit, pro peccati reaissione et gratia quam supremus idex largitur, reum justum efficiendo, dhibita est. 5

(!) « Justification is both more properly and equently in Scripture taken in its proper signication for making one just, and not reputing as merely such, and is all one with sanctificann. » Barclay's Apology, Prop. vii. Expl. v. 0s. ii.

(2) a Whensoever the Scripture makes menon of the justification before God, as speaketh and, and from him, (besides others), Augustine, appears that the word justify necessarily signism only to pronounce just in a law sense, it also really and inherently to make just; betwee that God doth justify a wicked man otherise than earthly judges. For he, when he justism wicked or unjust man, doth indeed produce him as these also do; but by pronouncing m just, because his judgment is according to the, he also makes him really of unjust to beme just. William Forbes in consider. Modest. just. lib. 2. §. 8.

3) « Die Alten pflegen die Form, in welcher innere in die Erscheinungswelt tritt, und

CAPUT VI.

DE DISPOSITIONIBUS AD JUSTIFICATIONEM.

194. Gratuitam esse justificationem constanter docet Ecclesia, Paulum magistrum secuta: « gratis autem justificari ideo dicimur, quia nihil eorum. quæ justificationem præcedunt, sive fides, sive opera, ipsam justificationis gratiam promeretur. » 4 Ouomodo autem adulti ad eam præparentur, explicat Tridentinum Concilium, scilicet fide, timore, spe, dolore, proposito, et dilectione Dei tamquam fontis omnis justitiæ. 8 — Gratis justificari fideles docuit Lutherus alio prorsus sensu. quod scilicet Deus credentibus Christi imputet justitiam; credentium vero nomine intellexit eos qui firmiter sibi persuasum habent, sibi justitiam Christi imputari. Summam rei Christianæ in doctrina de justificatione suo modo explicata posuit: « In hoc articulo sita sunt, et consistunt omnia, quæ contra Papam, diabolum, et universum mundum in vita nostra docemus, testamur, et agimus. » 6 In colloquiis sym-

nach Aussen sich offenbart fur das Innere selbst zu setzen, weil dieses in seiner Form verborgen zu Tage gefördert wird. » Symbolik i. b. iii. Kap. §. 43.

J. E. Grabe in Bulli opus, « Harmonia Apostelica » dictum, scribens , animadvertit « forensem verbi \*\*\* « \*\*\* significationem » quam propugnat Bullus, non perpetuam prorsus in S. litteris esse. « Nam et altera significatio, qua purgare a peccatorum labe, sive a vittis animum liberare denotat, identidem reperitur. » Inter plura loca adnotat illud Apostoli : « ut peccatis mortui, justitiæ viwamus, procul dubio sensum exprimunt verbi justificare; quod ideirco hoc loco de justitia inhærente, tamquam eximio fructu in ligno crucis ex passione Christi nato, accipiendum esse patet. » Ad c. i. \$. Annot.

- (4) Conc. Trid. Sess. vi. cap. 8.
- (5) Ibid. cap. vi.
- (6) Cit. a Jo. Georgio Walchio in Introd. ad libros Symbolicos Lutheranæ Ecclesiæ 1. i. c. v. de articulis smalcaldicis §. xi.

posiacis dicebat: « Si hæc doctrina exciderit, actum est de nobis. » <sup>4</sup> Calvinus electos tantum justificari docuit, fide concepta se in Christo ad gloriam gratis prædestinari.

195. Jactanter, pro more, Lutherus fidem solam requiri dixit, adeo ut credenti nulla possint obesse delicta: 2 quod durius dictum alii mitigarunt dicentes fidem alias virtutes . veluti fructus, ferre, quæ tamen justificationem sequantur. Hæc apud plerosque recentiores obtinuit loquendi ratio. Anglicani affirmant doctrinam esse maxime salutarem, et consolationis plenam, quod fide sola justificemur; attamen bona opera fructus fidei, post justificationem, agnoscunt. 5 Presbyteriani docent fidem unicum esse justificationis instrumentum, sed in homine justificato solam haud esse, quum eam semper comitentur cæteræ omnes gratiæ salutares. 4 Hæc consona sunt Calvini placitis: « pœnitentiam vero non modo fidem continuo subsequi. sed ex ea nasci, extra controversiam esse debet. » \* Presbyteriani hodierni dicunt electos fide complecti Christum. et ejus justitiam, et in eo inniti, adeo ut ejus obedientia et satisfactio eis imputetur, quin ipsa fides vel obedientia iis, tamquam eorum justitia, imputetur. 6 Quakeri opera bona ad ju-

stificationem omnino necessaria esse affirmant, tamquam causam sine qua non justificamur, sed non propter quam justificatio nobis contingit. 7 Fidem autem intelligunt firmam fiduciam Dei promissionum, qua Deo interius loquenti fidimus, et res sperandas apprehendimus. 8 Cæterum quum vix sit inter Protestantes qui justificationem vindicet homini peccato adhærenti, hanc controversiam facile componi posse censemus, si status questionis rite intelligatur, et absit litigandi libido: Catholici scilicet tidem, timorem Dei, dolorem de peceatis, dilectionem Dei tamquam fontis omnis justitiæ, non habent veluti causas justificationis, sed tantum dispositiones necessarias Ad opera bona quod attinet, eascilicet quæ merentur vitam æternam, nulla agnoscimus ante justificationem; que postea fiunt, eam habent virtutemex Christi gratia, per quem Patri offeruntur.

196. Contra grassantes suo tempore errores Concilium Tridentinum plures edidit canones: « Si quis dixerit, sola fide impium justificari, ita ut intelligal nihil aliud requiri, quod ad justificationis gratiama cooperetur, et nulla exparte necesse esse eum suæ voluntatis motu præparari, atque disponi; anathema sit.» — « Si quis dixerit, fidem justificantem nihil aliud esse quam

<sup>(4)</sup> Cit. a Möhler, Symbolik c. iii. §. x. a fällt aber die Lehre, so ist es mit uns gar aus. »

<sup>(2) «</sup> Pecca fortiter, sed fortius fide, » scripsit Lutherus ad Melanchtonem t. i. ep. ed. Georgii Cæl. p. 345.

<sup>(3)</sup> Art. xi. « That we are justified by faith only, is a most wholesome doctrine, and very full of consolation. » Art. xii. « Good works are the fruits of faith, and follow after justification. »

<sup>(4)</sup> Faith, thus receiving and resting on Christ and his righteousness, is the alone instrument of justification; yet it is not alone in the person justified, but it is ever accompanied with all other saving graces, and is no dead faith; but worketh by love. »—Presbyterian Confession, ch. xi.

<sup>(5)</sup> Inst. l. iii. c. iii n. i.

<sup>(6) «</sup> Those whom God effectually calleth, he also freely justifieth; . . . not for any thing

wrought in them, or done by them, but for Christ's sake alone: not by imputing faith itself, the act of believing, or any other evangelizal obedience to them, as their righteousness; but by imputing the obedience and satisfaction of Christ unto them, they receiving and resting shim and his righteousness by faith; which faith bey have not of themselves, it is the gift of God. J Presbyt. Confess. c. xi. n. i.

<sup>(?) «</sup> Since good works as naturally follow from this birth, as heat from fire, therefore are the of absolute necessity to justification, as cause sine qua non, i. e. though not as the cause for which, yet as that in which we are, and without which we cannot be justified. » Barclay's Apology, Prop. vii. Expl. v. Pos. 3:

<sup>(8)</sup> Prop. ii. §. viii.

fduciam divinæ misericordiæ, peccata emittentis propter Christum; vel eam iduciam solam esse, qua justificamur; nathema sit. » - Si quis dixerit. omni iomini ad remissionem peccatorum asequendam necessarium esse, ut creat certo, et absque ulla hæsitatione ropriæ infirmitatis et indispositioiis peccata sibi esse remissa; anathe-112 sit. » — « Si quis dixerit, hominem peccatis absolvi, ac justificari ex eo. juod se absolvi ac justificari certo redat, aut neminem vere esse justifiatum, nisi qui credat se esse justificaum, et hac sola fide absolutionem et ustificationem perfici; anathema sit. » 1

# Propositio.

Sola fide impius non justificatur.

197. Probatur 1. ex Scripturis. Apotolus Jacobus hæc habet : « Quid prolerit fratres mei, si fidem quis dicat se abere, opera autem non habeat? Numjuid poterit fides salvare eum? . . . ides, si non habeat opera, mortua st in semetipsa. . . . Tu credis quoiam unus est Deus : Bene facis : et læmones credunt, et contremiscunt. lis autem scire, o homo inanis, quoliam fides sine operibus mortua est? ibraham pater noster, nonne operibus ustificatus est, offerens Isaac filium uum super altare? Vides quoniam fides Doperabatur operibus illius; et ex peribus fides consummata est? Et supleta est Scriptura, dicens: Credidit braham Deo, et reputatum est illi ad ustitiam, et amicus Dei appellatus est. idetis quoniam ex operibus justificatur 10mo, et non ex fide tantum. . . . Sicut nim corpus sine spiritu mortuum est, a et fides sine operibus mortua est. »2 æc certe illustratione non indigent, uum clara sint et aperta. Quod autem 198. Aliarum præter fidem dispositionum necessitas probatur plurimis Scripturæ locis: « Pænitentiam agite, et baptizetur unusquisque vestrum in nomine Jesu Christi in remissionem peccatorum vestrorum.» <sup>8</sup> « Si habuero omnem fidem, ita ut montes transferam, charitatem autem non habuero, nihil sum. » <sup>6</sup>

199. Probatur 2. ex Patribus. S. Chrysostomus: « Ne fideles sola fide se salvari posse confidant. » <sup>7</sup>

200. S. Augustinus: « A fide incipit homo, sed quia dæmones credunt et contremiscunt, necesse est addere spem et charitatem. » 8

Lutherus fassus est se Patres sibi habere adversarios: « Ego neminem scio qui de fide et operibus recte judicare potuerit, exceptis Apostolis. »

201. Accedit ratio theologica, quod scilicet sententia de sola fide justificante vix cum sanctitate morum componi possit, quum quis jubeatur imprimis certo se credere justificatum, Christi meritorum ergo; virtutibus cæteris, veluti arboris fructibus, nonnisi post justificationem secuturis. « Neque contritio, neque dilectio, neque ulla alia virtus, sed sola fides est medium, et instrumentum, quo gratiam Dei, meritum Christi, et remissionem peccatorum, quæ bona nobis in promissione Evangelii offeruntur, apprehendere et

ait Calvinus: « In hoc genus hominum, qui fallaci prætextu impie fidem profanant, invehitur Jacobus; » pugnat cum tota oratione; nam fidem veram esse concedit Apostolus, sed mortuam ob operum defectum. Vim testimoniorum novit Lutherus, qui nullum evadendi locum superesse videns, epistolam stramineam vocavit. 4

<sup>(</sup>I) Sess. vi. can. 9. 42. 45. 44.

<sup>(2)</sup> Jac. ii. 14. (3) Inst. l. iii. c. ii. n. 12.

<sup>(4)</sup> a Luther, to show his contempt of it, called a strawy or chaffy epistle. » Macknight in præf. ans præf. primæ editionis Bibliorum a Luthero tw anno 1523, Wittebergw. Watts, in Logica,

aliique passim fatentur Lutherum ignorasse quomodo Jacobi testimonia cum suis placitis componi possent. (5) Act. ii. 38. (6) I. Cor. xiii. 2.

<sup>(7)</sup> Hom. vii. in Mat.

<sup>(8)</sup> Serm. vi. n. 6. de verbis Apostoli.

<sup>(9)</sup> In brevi confess. de Sacr.

accipere possumus. Ita in libro Lutheranorum symbolico legitur. Invoimus Calvinum, Bucerum aliosque virtutes cæteras necessario comitari fidem docere; sed fidem de justitia Christi nobis imputata simpliciter concipiendam dicunt, nulla ad cas virtutes habita relatione. Quomodo autem poterit quisque se credere justificatum, antequam eum delictorum pœnituerit?

## Objectiones.

202 Obj. 1. Apostolus frequentissime sola fide nos justificari dicit. « Ubi est ergo gloriatiotua? Exclusa est. Per quam legem? Factorum? Non: sed per legem fidei. Arbitramur enim justificari hominem per fidem sine operibus legis. » 2 — « Ei vero, qui non operatur, credenti autem in eum, qui justificat impium, reputatur fides ejus ad justitiam secundum propositum gratiæ Dei. » 3 — « Scientes autem quod non justificatur homo ex operibus legis, nisi per fidem Jesu Christi: et nos in Christo Jesu credimus, ut justificemur ex fide Christi, et non ex operibus legis. » 4

203. Resp. In eo totus erat Apostolus ut fidelibus, præsertim ex Judaismo conversis, ostenderet justos nos constitui, non ritu aliquo vel opere legis, sed fide in Christum, gratia ejus et meritis Fides igitur radix est et causa justificationis, quamvis et pænitentiam et alias virtutes comites et pedissequas necessario postulet. Numquam dicit Paulus sola fide quemquam justificari; sed merito dicit per fidem id contingere, quum absque ea nemo justificetur, et ea sit fundamentum cæterarum ad justificationem dispositionum. Sic mulieris peccatricis fidei venia tributa est, eo quod dilectionem vehenientem, cum animi dolore, excitaverit. 8 Abrahæ etiam sides obedientiam peperit, quæ

Deo maxime fuit grata. 6 - Qua ratione Pauli de fide absque operibus doctrina cum Jacobi de fide cum operibus conjuncta concilianda sit, ipsius Abrahæ exemplo ostendit Augustinus; obedientia scilicet quam præstitit non erat opus legis, nondum enim lex Mosaica data erat, sed ex fide orta est, ideoque ex ea totam suam virtutem derivavit. « Non sunt sibi contrariæ duorum Apostolorum sententiæ Pauli et Jacobi, cum dicit unus justificari hominem per fidem sine operibus, et alius dicit inanem esse fidem sine operibus : quia ille dicit de operibus quæ sidem præcedunt, iste de iis quæ fidem sequuntur. » 7 - « Homines non intelligentes quod ait Apostolus . . . putaverunt eum dicere homini sufficere fidem . . . etiamsi opera bona non habeat, guod absit ut sentiret vas electionis. » 8 Hæc Augustinus.

204. Obj. 2. Christus fidei vitam æternam tribuit: « Qui credit in Filium, habet vitam æternam. » 9

205. Resp. Habet vitam æternam, scilicet spe: « Spe enim salvi facti sumus. » 10 Fides est vitæ æternæ principium et pignus certissimum ei qui ejus obtemperat dictaminibus. Qui credit autem dolere debet de peccatis, ut veniam consequatur; 21 et per dilectionem operari, ut salvus sit. Merite autem vitæ æterna fidei adscribitur, quum subsidia præbeat quibus comparetur.

206. Obj. 5. Dicit Christus: « Crede tantum et salva erit. » \*\*

207. Resp. Eo loci jubet Christus ut puellæ mortuæ pater credat eans resuscitandam. De justitia assequenda non agitur.

208. Obj. 4. Philippus fidem tantum ab eunucho exegit, ut ei baptismum administraret: « Si credis ex toto corde, licet. » <sup>15</sup>

<sup>(4)</sup> Solida et plana declaratio art. 5.

<sup>(2)</sup> Rom.iii. 27. (5) Ibid. iv. 8.

<sup>(4)</sup> Gal. ii. 16. (8) Luc. vii. 47.

<sup>(6)</sup> Gen. zzii. 46.

<sup>7)</sup> L. 83. quæst. q 76.

i) Lib. de gratia et lib. arb. c. 7.

<sup>))</sup> Joan. iii. 36. (40) Rom. viii. 24.

<sup>(11)</sup> Act. ii. 28. (12) Luc. viii. 50. (13) Act. viii. 37.

209. Resp. Fidem utique excgit, quæ nen pios animi affectus conjunctos beret; eunuchus enim vir erat relisus, qui Hierosolymas adoraturus venerat, et sacris Scripturis meditani, dum reverteretur domum, dabat eram.

210. Obj. 5. Origenes Apostoli de fidei stificatione doctrinam sic exponit: Dicit sufficere solius fidei justificatiom, ita ut credens quis tantummodo stificetur, etiamsi nihil ab eo operis it expletum. » <sup>1</sup>

211. Resp. Mens Origenis est justificanem contingere ante opera virtutis
racta; sed animi virtutes cum fide
njunctas dispositiones esse necessaas omnino intelligit; quod exemplis
recatricis et latronis, quæ citat, ostentur. « Puto, » inquit, « quod prima
llutis initia, et ipsa fundamenta fides
it, profectus vero et augmenta ædifii, spes; perfectio autem et culmen
tius operis, charitas. » 2 « Credentius quidem Christo, nec tamen depoentibus veterem hominem cum actius suis, fides reputari non potest ad
ustitiam. » 3

212. Obj. 6. Hilarius dicit: « Fides nim sola justificat. » 4

213. Resp. Integra recitata sententia, iens sancti Doctoris patebit: « Movet cribas remissum ab homine peccam: hominem enim tantum in Jesu hristo contuebantur. Et remissum est beo eo quod lex laxare non poterat; des enim sola justificat. » Fidei igitur bli tribuitur justificatio, non ut virtes dispositionesque aliæ excludant, sed ut legis infirmitas ostendatur. 214. Obj. 7. S. Ambrosius, vel alius itiquus auctor Commentarii in Epistom ad Romanos, ait: « Justificati sunt atis quia nihil operantes, neque

209. Resp. Fidem utique excgit, quæ vicem reddentes, sola fide justificati nen pios animi affectus conjunctos sunt, dono Dei. » <sup>8</sup>

215. Resp. Auctor ille docet justificationem non contingere vi operum, sed sola fide, quam tamen per dilectionem operari intelligit; ait enim: « Magna res est fides et salutaris, et sine hac non est salvari possibile: sed sola fides non sufficit. Operari fidem per dilectionem necessarium est, et conversari digne Deo. » 6

216: Obj. 8. S. Chrysostomus dicit: « Eum qui operatur opera justitiæ sine fide, non possum probare vivum esse: fidelem absque operibus possum probare et vixisse, et regnum cœlorum assecutum. Nullus sine fide vitam habuit; latro autem credidit tantum, et justificatus est.» 7

217. Resp. Opera absque fide certe non valent: fides sola absque operibus valet, eo scilicet sensu, quod ipsa bene agendi voluntas, ex fide orta, pro re ipsa a Deo acceptetur. Cæterum exemplum latronis humilem suæ indignitatis sensum, studium pro Christi honore, precesque enixas effusas, cum fide conjunctas ostendit. Bucerus agnovit Chrysostomum fidei sterili haud favere: « Ouum autem ex his parum probe intellectis quidam inani opinatione potius quam fide sibi placerent, nullis bonis operibus incumbentes, quibus tam non potest destitui fides vera quam ignis calore, quam sana ac vigens arbor suo tempore fronde et fructibus, D. Jacobus et Patrum non pauci, præcipue vero inter hos Chrysostomus, sola fide nos justificari, pie et recte negarunt. » 8

214. Obj. 7. S. Ambrosius, vel alius 218. Obj. 9. S. Augustinus dicit: itiquus auctor Commentarii in Episto- « Sciat se quisque per fidem posse m ad Romanos, ait: « Justificati sunt justificari, etiamsi legis opera non atis quia nihil operantes, neque præcesserint; sequuntur enim justi-

<sup>(1)</sup> In c. iii. ep. ad Rom.

<sup>2)</sup> ln c. iv. ep. ad Rom.

<sup>3,</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Cap. 8. in Mat. n. 6.

<sup>(5)</sup> Comm. in c. iii. ep. ad Rom.

<sup>(6)</sup> Comm in c. iv. ep. ad IIeb.

<sup>(7)</sup> Hom. de fide et lege nature.

<sup>(8;</sup> Expl. in Ps. ii.

ficatum, non præcedunt justificandum.

219. Resp. Totus est Augustinus eo in libro ut ostendat opera esse necessaria ad salutem; sed nulla prodesse docet quæ ex fide non oriuntur, et a justo homine non fiant. Per fidem autem justificari quemque dicit obvio plane sensu, quod hæc necessaria omnino sit, et valeat, etiam operibus legis non præcedentibus, dummodo humilitatem, pænitentiam, et bene agendi firmum propositum conjuncta habeat. « Excutiendum est, » inquit, « a cordibus religiosis, ne mala securitate salutem suam perdant, si ad eam obtinendam sufficere fidem putaverint, bene autem vivere, et bonis operibus viam Dei tenere neglexerint. » 2

220. Obj. 10. S. Bernardus ait: 
« Quisquis pro peccatis compunctus esurit, et sitit justitiam, credat in te, qui justificas impium, et solam justificatus per fidem, pacem habebit ad Deum. 

5

221. Resp. Eo ipso loco compunctionem cum magno justitiæ desiderio una cum fiducia divinæ miscricordiæ ad justificationem disponere innuit mellistuus Doctor, uti verba objecta ostendunt. Id etiam liquet ex aliis locis ejus operum; ait enim : « Credis in Christum? fac Christi opera, ut vivat fides tua. Fidem tuam dilectio animet, probet actis. » . . . « Vides quod non facit hominem rectum fides ctiam recta, quæ non operatur ex dilectione? . . . Si ergo nec fides sine operibus, nec opera sine fide suffleiunt ad animi rectitudinem : nos qui In Christum credimus, fratres, rectas studeamus facere vias nostras, et studia nostra. » 4

222. Obj. 11. Justificatio gratuita jam non erit, si eæ animi dispositiones requirantur: igitur Dei misericordiæ et Christi redemptioni detrahetur. <sup>5</sup>

223. Resp. Verbis Tridentini Concilii : « Gratis autem justificari ideo dicimur, quia nihil eorum, quæ justificationem præcedunt, sive fides, sive opera, ipsam justificationis gratiam promeretur. » 6 Nihil derogatur Dei misericordiæ vel copiosæ Christi redemptioni; nam libenter agnoscimus pænitentiam, aliosve pios animi affectus, et mera Dei misericordia acceptari, intuitu Christi meritorum, ut deleanlur quæ admisimus delicta.

#### CAPUT VII.

DE FIDE JUSTIFICANTE.

Sectio I. De fiducia peccatorum remissionis.

224. Juxta Lutheranos : a Illa fides quæ justificat, non est tantum notitia bistoriæ, sed est assentiri promissioni Dei. qua gratis propter Christum offertw remissio peccatorum, et justificatio est velle et accipere oblatam promissionem remissionis peccatorum, el sanctificationis. » 7 Haud absimilia tradit Calvinus: « Nunc, » inquit, « justa fidei definitio nobis constabit, si dicamus esse divinæ erga nos benevolentiæ firmam certamque cognitionem, quæ gratuitæ in Christo pron issionis veritate fundata, per Spiritum sanctum et revelatur mentibus nostris, et obsignatur. » 8 Eadem ex sectarum confessionibus colliguntur. Fidem igitur promissionum a fide historica, quam dicunt, distinguentes, illam præsertin requiri, ut quis justificetur, dicunt-

<sup>(1)</sup> I th. de fide et operilos e. 11.

<sup>(\*)</sup> Ibidem.

<sup>(6)</sup> Berm will, in Camilea.

<sup>(4)</sup> Berm axiv. in Cantica.

<sup>·4)</sup> Rom - 111, 44,

<sup>(6&#</sup>x27; Sess. vi. c. 8. Decr. de justif.

<sup>(7)</sup> Apologia Confess. Aug. art. 2. de justif.

<sup>8</sup> last. l. iii. c. ii. n. 7.

<sup>(9&</sup>quot; a By this faith, a Christian believeth to be true, whatsoever is revealed in the word, ....

Imici seu Quakeri . Spiritui intus louenti credentes justificari affirmant, et ignorare contigerit historiam de ıristi redemptione; quæ tamen menassensu excipienda est, quandomque ea fuerit declarata, seu proulgata. 4 Sectarii plerique in his reonibus in cam fidei notionem conniunt, cententias varias de plurimis ctrinæ capitibus haud obstare justie, et saluti censentes, dummodo rto quis persuasum habeat sibi Chrii merita ad justitiam imputari. Caolici e contra fidem qua assentimur nnibus quæ Deus revelavit, ad justiationem nos disponere tenent, rejientes, veluti temerariam, et præimptionis plenam, certam fiduciam 12 quis se justificari credit. Conciım Tridentinum definivit : « Si quis xerit, fidem justificantem nihil aljud sse, quam fiduciam divinæ miseriordiæ, peccata remittentis propter hristum; vel eam justitiam solam 83e,qua justificamur; anathema sit. » 2 atholicam de justificatione doctrinam vangelio facile conciliari agnoscunt xonienses. 3

### Propositio.

Pides, quæ ad justificationem requiitur, non est illa fiducia divinæ miseicordiæ peccata remittentis propter hristum, qua quis credit, certo, et bsque ulla hæsitatione propriæ infirnitatis et dispositionis, peccata sibi sse remissa.

225. Probatur 1 ex Scripturis. Chritus Apostolos mittens dixit: « Euntes

in mundum universum prædicate Evangelium omni creaturæ. Qui crediderit, et baptizatus fuerit, salvus erit. » <sup>4</sup> Fides igitur ad salutem necessaria ea est qua Evangelio creditur: Evangelium autem omnia quæ tradidit Christus complectitur, uti liquet ex loco parallelo: « Euntes ergo docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti: docentes eos servare omnia quæcumque mandavi vohis. » <sup>8</sup> Ergo non promissiones tantum, sed omnia revelata fides respicit.

226. Joannes Evangelicam narrationem se scripsisse dicit, ut fides de Christo Filio Dei, ad vitam profutura, foveretur: « Hæc autem scripta sunt, ut credatis, quia Jesus est Christus Filius Dei, et ut credentes, vitam habeatis in nomine ejus. » <sup>6</sup> Fides hæc promissionem; veniæ non respicit, sed Christi divinitatem: quod proinde ad vitam assequendam ducit.

227. Paulus Apostolus camdem fidei salutaris dat notionem: « Hoc est verbum fidei, quod prædicamus. Quia si confitearis in ore tuo Dominum Jesum, et in corde tuo credideris, quod Deum illum suscitavit a mortuis, salvus eris. » 7 — « Justus autem meus ex fide vivit: quod si subtraxerit se, non placebit animæ meæ. Nos autem non sumus subtractionis filii in perditionem, sed fidei in acquisitionem animæ. § Est autem fides sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium. . . Fide intelligi-

It the principal acts of saving faith, are accep-18, receiving, and resting upon Christ alone 1 justification, sanctification, and eternal life, 1 virtue of the covenant of grace. Presbyte-10 Confess ch. xix. 2.

<sup>(1)</sup> a We do also believe that it is the duty of ary one to believe it to whom it pleases God to real the same, and to bring to them the know-lee of it; yea we believe it were damnable unlief not to believe it when so declared. Baray's Apology, Prop. v. and. vi. §. xv.

<sup>(2)</sup> Sess. vi. Can. xii.

<sup>(3)</sup> Allowing such explanations (of the exact meaning attached to words,) a 1 am inclined to believe that there is nothing in the Tridentine statements which cannot be fairly reconciled with the Gospel doctrine. Perceval on Roman Schism, p. 363. His cum Oxoniensibus fere consentit.

<sup>(4)</sup> Marc. xvi. 45.

<sup>(5)</sup> Matt. xxviii. 19. (6) Joan. xx. 31.

<sup>(7)</sup> Rom. x. 8. 9. (8) Hebr. xi. 4. 3. 6.

mus aptata esse sæcula verbo Dei, ut ex invisibilibus visibilia fierent. . . . Sine fide autem impossibile est placere Deo. Credere enim oportet accedentem ad Deum quia est, et inquirentibus se remunerator sit. » ¹ Hæc plane est fides dogmatica, quæ non res sperandas et Deum remuneratorem tantummodo respicit, sed et mundi creationem, et Christi resurrectionem, et omnes res revelatas. His omnibus assensus ad vitam et salutem requiritur.

228. Probatur 2 ex Patribus, qui fidem pro assensu revelatis omnibus veritatibus passim usurpant, de illa tiducia et certa persuasione silentes.

229. S. Augustinus ait: « Est fides et præteritarum rerum, et præsentium, et futurarum. » 2 — « Nostra fides, hoc est, Catholica fides, justos ab injustis non operum, sed ipsa fidei lege discernit: quia justus ex fide vivit. » 5

230. S. Leo: « Hoc est quod justificat impios, hoc est quod ex peccatoribus facit sanctos, si in uno eodemque Domino nostro Jesu Christo, et vera Deitas, et vera credatur humanitas. » 4

231. Accedit ratio theologica. Nemo potest infallibili certitudine credere peccata sibi remissa, nisi Dei innixus revelatione: atqui nulla existit revelatio specialis peccata alicujus esse remissa; imo nec generalis est ulla revelatio peccata remitti illis quibus certo persuasum fuerit ea sibi remitti. Præterea de sua pænitentia nemo infallibiliter certus est; ergo nec de remissis sibi peccatis: nam Deus nonnisi pænitentibus veniam indulget. Præcla-

re hæc exponit Bossuetius. 5 Id insuper non prætermittendum, in Symbolis antiquissimis temporibus usurpatis, de fide illa sileri, quæ tamen Luthero est basis ac fundamentum rei christianæ.

Objectiones.

232. Obj. 1. Fides ab Apostolo definitur fiducia rerum sperandarum: 6 Εστι δὶ πιστις ελπιζομίνων ἐπόστασις, 7 certissima quippe persuasio apprehendit divinas promissiones, et earum nos facit participes.

233. Resp. S. Chrysostomus pulchre eam fidei descriptionem illustrat:« Quoniam ea quæ sunt in spe, sine substantia esse putantur, fides eis tribuit substantiam, magis autem eis non tribuit, sed ipsa est essentia eorum : ut puta, resurrectio necdum facta est, et necdum est in substantia : sed fides facit eam subsistere in anima nostra; hoc est quod dixit substantia. » 8 Non dicit Apostolus fidem esse fiduciam de Christi justitia nobis imputata; sed eam docet nobis præsentia veluti sistere quæ speramus, et certissima facere quæ oculis non subjacent : « argumentum non apparentium, πραγματων έλεγχε io Brememirer. Quæ laudat exempla res revelatas spectant, nullo facto inter promissiones et doctrinas discrimine.

234. Obj 2. Apostolus Abrahami extollit fidem: « qui contra spem in spem credidit — in repromissione Dei non hæsitavit diffidentia, sed confortatus est fide. » Pergo fiducia et certa promissionum acceptio fides est.

255. Resp. . Ibi de remissione peccatorum non agitur, sed de prole nume-

<sup>(1)</sup> Heb. x. 38.

<sup>(2)</sup> Enchir. c. viii.

<sup>(3)</sup> L. iii. contra 2. ep. Pelag. c. 5.

<sup>(4)</sup> Soum. iv. de Epiph.

<sup>(5)</sup> Variat. l. i. §. xi. Bullus etiam in Harm. Apost. passim.

<sup>(</sup>e) a Faith is the confidence of things hoped for. So our translature have rendered the word interacts. Hob. iii, 14. But the Greek commun-

tators, taking the word in its etymological mening, explain the clause thus: Faith gives a present subsistence to the fature things which are hoped for. » Macknight in locam. Animaderatilector quomodo interpretes Protestantici secum textum verterint, suis erroribus studentes.

<sup>(7)</sup> Heb. xi. 1.

<sup>(8)</sup> Hom. xii. in ep. ad Hebræos.

<sup>,9&#</sup>x27; Rom. i . 18. 20.

rosa Abrahæ promissa : « Contra spem in spem credidit, ut fieret pater mularum gentium, secundum quod ditum est ei : Sic erit semen tuum. Et ion infirmatus est fide, nec consideavit corpus suum emortuum, cum am fere centum esset annorum, et mortuam vulvam Saræ. In repromisione etiam Dei non hæsitavit diffidenia. sed confortatus 'est fide, dans gloiam Deo: plenissime sciens, quia quæumque promisit, potens est et facere. deo et reputatum est illi ad justitiam..» 'ides igitur Abrahæ erat assensus Deo, lixus ejus veritate et omnipotentia: Non est autem scriptum tantum proter ipsum, quia reputatum est illi id justitiam : sed et propter nos, quious reputabitur credentibus in eum, Jui suscitavit Jesum Christum Domilum nostrum a mortuis. » 1 Fides noitra nititur quoque Dei omnipotentia, Juæ in Christo resuscitato manifestata ist. Argumentatur Apostolus ex eo juod Abrahæ fides adeo fuerit Deo graa, ut meriti loco haberetur, nos quolue gratos et acceptos habendos, si Pari firmitate Dei credamus revelationi. Von tunc cœpit Abraham esse justus, 2 ied agnitus est et ostensus, et novis neritis auctus.

236. Obj. 3. Credendi vox plerumque iduciam denotat in Scripturis: — Credite in Domino Deo vestro, et ecuri eritis. » 5 « Omnia quæcumque rantes petitis, credite quia accipietis, et evenient vobis. » 4 « Postulet autem i fide, nihil hæsitans. » 5

237. Resp. Quum fiducia sæpe oriatur x fide, credendi vocabulum ad utram-

que exprimendam adhibetur : cæterum dum agitur de fide ad justificationem disponente, assensus revelatis veritatibus imprimis denotatur, cui accedere debet fiducia in Dei misericordia: quæ tamen absoluta non est, vel omnis formidinis immunis : de nostra enim infirmitate et indignitate humiliter sentiendum est. Josaphat viros Juda et habitatores Jerusalem hortatus est, ut vaticinio Jahaziel, de divino auxilio in prælio, fidem adhiberent, et in Domino omnem reponerent fiduciam, subjungens iis quæ objecta sunt verbis, « credite prophetis ejus, et cuncta evenient prospera. » Christus ad certam fiduciam, preces nostras audiendas esse nos adhortatur, sicut et Jacobus Apostolus. Utroque loco illo commendatur fiducia, quæ fide nititur: omnipotentia silicet et benignitate Dei; sed nihil dicitur quo fidei essentia in ' certa persuasione peccata sibi reapse dimitti ponatur.

238. Obj. 4. Paralytico dixit Christus:

« Confide, fili, remittuntur tibi peccata tua: » 6 hæmorrhoissæ etiam:

« Confide, filia, fides tua te salvam fecit. » 7

239. Resp. Credendi vocabulum iis locis haud adhibetur, sed fidendi: lapou. Paralytici animum erexit Christus, eum de remissis peccatis certiorem faciens, quin exigeret certam fiduciam, veluti præviam ad veniam dispositionem. Hæmorrhoissa ob egregiam fidem de potestate Christi, cujus vis, tacta ora vestis ejus, manifestaretur, fluxu sanguinis liberata est; sed de remissione peccatorum nil dicitur.

<sup>(1)</sup> Rom. v. 23.

<sup>(3) «</sup> Ea verba: et reputatum est illi ad justiam, non possunt hoc loco de prima justificane intelligi, quam Abraham jam consecutus at multo antea quam seminis futuri repromisonem acciperet. » Gazzaniga, de Gratia, p. ii. ss. ii. c. ii. n. 55. « Hebræi veteres semper cogindo conjungebant facta egregia et præmia;

hine TPTS nunc est factum egregium; nunc id, quod præmio est dignum. » Rosenmüller in c. iv. v. 3. ep. Rom.

<sup>(3) 44.</sup> Par. xx. 20.

<sup>(4)</sup> Marc. xi. 24.

<sup>(5)</sup> Jacobi i. 6.

<sup>(6)</sup> Matt. ix. 2.

<sup>(7)</sup> Ibid. v. 22.

240. Obj. 5. Apostolus de Christo loquens dicit: « In quo habemus fiduciam et accessum in confidentia per lidem ejus » <sup>1</sup> « Habentes itaque, fratres, fiduciam in introitu sanctorum in sanguine Christi — accedamus cum yero corde in plenitudine fidei. » <sup>2</sup>

241. Resp. Per fidem habetur utique fiducia, quæ major est pro fidei præstantia. Non ideo fides cum fiducia est confundenda, quam plane distinguit Apostolus, hortans ut in plenitudine fidei — ἐν πλυρφορρία πίστεῶς, accedamus.

242. Obj. 6. Promissa et oblata nobis per Christum venia, nihil requiritur præter humilem beneficii oblati acceptionem, quæ fit fide.

245. Resp. Conditiones divinis promissionibus adnectuntur, quæ nisi impleantur, venia non est speranda. Igitur diligentia magna in iis exequendis ponenda est, et magna habenda est divinæ misericordiæ fiducia. De nobis formidandum, ne ulla ex parte deficiamus.

Sectio II. De fiducia electionis.

244. Ex iis quæ disceptavimus facile colligitur fidem qua ad justificationem quis disponitur, non esse certam persuasionem, multo minus cognitionem, se esse a Deo electum et prædestinatum in vitam beatam. Attamen, Calvino si audiamus, « vere fidelis non est nisi qui solida persuasione Deum sibi propitium benevolumque patrem esse persuasus, de ejus benignitate omnia sibi pollicetur: nisi qui divinæ erga se benevolentiæ promissionibus fretus, indubitatam salutis expectationem præsumit. . . . . Fidelis , inquam , non est nisi qui salutis securitate innixus, diabolo et morti confidenter insultet. »3

245. Errorem Calvini anathemate percussit Concilium Tridentinum: « Si quis dixerit, hominem renatum et justificatum teneri ex side ad credendum,

se certo esse in numero prædestinatorum; anathema sit. » 4

246. Quum prædestinationis vox sæpius occurrat, quæ recentiorum hæreticorum usu male sonat, animadvertendum eam, apud scriptores ecclesiasticos et Concilia, pro Dei decreto de iis quorum jpse est auctor præcipuus, scilicet de operibus gratiæ et gloriæ, usurpari. Prædestinati igitur intelliguntur electi ad gloriam cælestem: ncc interest impræsentiarum inquirere utrum electio meritorum prævisioni præcedat, vel ea nitatur.

# Propositio.

Fides justificans non est certa persuasio quam quis habet, se esse in numero prædestinatorum.

247. Probatur 1. ex Scripturis. Apostolus, Judæorum qui a gratia Dei exciderant exemplo, fideles deterret, ne dono fidei nimis glorientur, tamquam salutis securi : « Dices ergo : Fracti sunt rami ut ego inserar. Bene : propter incredulitatem fracti sunt. Tu autem fide stas: noli altum sapere, sed time. Si enim Deus naturalibus ramis non pepercit: ne forte nec tibi parcat. Vide ergo bonitatem et severitatem Dei: in eos quidem qui ceciderunt, severitatem : in te autem bonitatem Dei, si permanseris in bonitate, alioquia et tu excideris. » 8 Hæc de singulis fidelibus, sicut de universis, vera sint oportet; qui proinde nulli possunt indulgere securitati, quum corum salus ex perseverantia, quæ illis prorsus incerta est, pendeat. Ergo certa salutis persuasio non est fides illa qua peccatores justificantur, vel justi ab injustis discernuntur.

248. Ad Corinthios scribens, cos hortatus est ad conutus maximos ut salutem assequerentur. Usus est exemplis a ludis quibus assueverunt: « Nescius quod ii qui in stadio currunt, omnes

<sup>(4)</sup> Eph. iii. 12. (2) Heb. x. 19.

<sup>(3)</sup> Inst. l. iii. c. ii. n. 16.

<sup>(4)</sup> Sess. wi. can. xv.

<sup>(5)</sup> Rom. xi. 19.

suidem current, sed unus accipit braium? Sic currite ut comprehendatis. »4 bstinendum idcirco innuit ab omnibus uibus enervari possit virtus, athletaum instar : « Omnis autem, qui in gone contendit, ab omnibus se abstiet: et illi quidem ut corruptibilem comam accipiant; nos autem incorrutam. » Sui ipsius exemplum proponit, ui quamvis ad salutem hominibus anantiandam divinitus fuerit electus, lagnum ponebat studium in suis doandis cupiditatibus, vehementique coatu ad metam tendebat, ne spe salutis ccideret. « Ego igitur sic curro, non uasi in incertum : sic pugno, non uasi aerem verberans : sed castigo rpus meum, et in servitutem redigo: 3 forte cum aliis prædicaverim, ipse probus efficiar. » Ex Hebræorum hioria documenta etiam desumit: iis ilicet universis magna dona sunt con-188a, maris alveo iter præbente, mant in cibum cœlitus dato, petra aquas ndente; quorum tamen plerique dinam provocarunt vindictam suis sceribus. Quæ illis contigerant scripto cit demandata in Christi discipulorum utelam; quapropter subjungit: « Itale qui se existimat stare, videat ne dat. » 2 Ex tota orationis serie liquet miam salutis fiduciam cavendam, et sistendum bonis operibus, ut spes n sit inanis. Non igitur firma et solida lutis assequendæ persuasio fidei qua stificamur includitur notione.

249. Ad Philippenses scribens, quæ diderat documenta in memoriam recat, studiumque virtutum, ne forte cidant a salute, commendat: « Cum tu et tremore vestram salutem openini. Deus est enim, qui operatur in dis et velle, et perficere, pro bona vo-

251. Angelo Ecclesiæ Philadelphiæ sanctus et verus, Joannis opera, dicit: « Ecce venio cito: tene quod habes, ut nemo accipiat coronam tuam. » 6 Ergo vita æterna, quæ corona designatur, fideli usque ad mortem promittitur, quin detur cuicumque certitudo se ad mortem usque fidelem permansurum. Fides igitur illam salutis assequendæ certitudinem non affert.

252. Probatur 2. ex Patribus. S. Hieronymus incertam esse uniuscujusque salutem plane tradit: « Ne beatum dixeris quempiam ante mortem: quamdiu enim vivimus, in certamine sumus; quamdiu in certamine, nulla est certa victoria. » ?

253. S. Augustinus ait: « Quis enim ex multitudine fidelium, quamdiu in hac mortalitate vivitur, in numero prædestinatorum se esse præsumat? »<sup>8</sup>

284. S. Bernardus: « Quis potest dicere: Ego de electis sum: ego de prædestinatis ad vitam: egó de numero electorum? Certitudinem utique non habemus, sed spei fiducia consolatur nos.»

255. Accedit ratio theologica. Ut quis certo credat se esse e numero præde-

luntate. »<sup>5</sup> Igitur fideli timendum est, ne Deo eum ad salutis opera impellenti desit, et ideo a salute excidat.

<sup>250.</sup> Apostolus Petrus eamdem solicitudinem fidelibus commendat, ut salutis spes certa evadat: « Satagite ut per hona opera certam vestram vocationem et electionem faciatis. » <sup>4</sup> Quamvis autem in hodierno textu Græco bona opera haud exprimantur, <sup>5</sup> studium et solicitudo salutis, quæ nonnisi magna nostra diligentia certa nobis futura sit, perspicue inculcantur. — Διὶ μᾶλλον, αδιλον, σπουδάσατο βιβαίαν ύμῶν τον κλοσον και ἐκλογον ποιώσδαι.

<sup>)</sup> I. Cor. ix. 24. (2) Ibid. z. 12.

<sup>)</sup> Phil. ii. 42. (4) II. Pet. i. 40.

<sup>)</sup> Ex contextu bona opera intelliguntur: α they e elect only so long as they were careful to atain faith and good works. » Slade apud mußeld in loc. δία τῶν καλῶν ἐργον in

aliquibus reperiuntur codicibus, præsertim Alexandrino, et in Syriaca versione.

<sup>(6)</sup> Apoc. iii. 41.

<sup>(7)</sup> Lib. II. adv Pelagianos.

<sup>(8)</sup> Lib. de corrept. et grat. c. xiii.

<sup>(9)</sup> Serm. i. de Septuagesima.

stinatorum, debet niti revelatione divina: at nullibi revelatur singularem aliquem hominem esse prædestinatum; imo nulla datur revelatio fideles omnes esse prædestinatos; quæ si daretur, nemo certus omnino foret se eam habere fidem quæ necessaria est.

### Objectiones solvuntur.

256. Obj. 1. Apostolus dicit: « Spiritus testimonium reddit spiritui nostro, quod sumus filii Dei. Si autem filii, et hæredes: hæredes quidem Dei, cohæredes autem Christi.» ¹ Igitur ex Spiritus sancti testimonio unusquisque fidelis novit se esse Dei filium et hæredem vitæ æternæ.

257. Resp. Nullam salutis assequendæ certitudinem Apostolus eo loci indicat. sed eam quam omnes Christiani habent adoptionem filiorum, et spem vitæ, quæ tamen nititur conditione, ideoque subjungit: « si tamen compatimur, ut et conglorificemur. » In co est ut ostendat fideles non debere carni obsegui: dixerat enim: « Ergo, fratres, debitores sumus non carni, ut secundum carnem vivamus. Si enim secundum carnem vixeritis, moriemini : si autem spiritu facta carnis mortificaveritis, vivetis. Quicumque enim spiritu Dei aguntur, ii sunt filii Dei. \* 2 Morum igitur sanctitatem commendat et urget Apostolus, ca præcipue ratione, quod Illil Dei, baptismate scilicet renati, a Spiritu Dei agi debeant, ut hæreditatem cælestem consequantur: « Si quis autem Spiritum Christi non habet. hie non est ejus. » 8 Nullum hic fundamentum nimia illius fiduciæ, quam jaclant Galviniani, præbetur; sed potius gravis formidinis causa. Sic ad Hebræos aerthena, monet ne quis, sua culpa, divinitus oblata hareditate excidat : " In disciplina perseverate, Tamquam

filiis vobis offert se Deus . . . contemplantes ne quis desit gratiæ Dei. n 4 258. Obj. 2. Joannes Evangelista fideles scire vult se habere vitam æternam: « Hæc scribo vobis : ut sciatis quoniam vitam habetis æternam, qui creditis in

nomine Filii Dei. » 5 259. Resp. Utique sciunt fideles se habere vitam æternam, scilicet subsidia quibus comparetur: « hæc enimest vita æterna, » inquit Christus, « ut cognoscant te solum Deum verum, et quem misisti Jesum Christum. »6 Certissima est hæc fidei cognitio. Dei veritate innixa: nemo autem novit se vitam æternam reapse consecuturum, quia vitam ad quam jus credendo comparavit, poterit amittere, vel fidei jactura, vel cupiditatibus indulgendo. Ideo dicit Paulus : « Justus autem meus ex fide vivit: quod si subtraxerit se, non placebit animæ meæ. » 7

260. Obj 3. Apostolus dicit fideles scire suam electionem: « scientes fratres, dilecti a Deo, electionem vestram. » 8

261. Resp. Loquitur Apostolus eo loci, sicut et alias sæpe, de electione ad fidem; statim enim addit : « quia Evangelium nostrum non fuit ad vos in sermone tantum, sed et in virtute, et in Spiritu sancto, et in plenitudine multa, sicut scitis quales fuerimus in vobis propter vos. Et vos imitatores nostri facti estis, et Domini, excipientes verbum in tribulatione multa, cum gaudio Spiritus sancti. » In memoriam scilicet revocat conversionis fervorem, ut eos ad proficiendum urgeat. 262. Obj. 4. Dicit Apostolus fideles Spiritu promissionis signari, pigpore hareditatis, ad quam prædestinali sunt, accepto: « In quo (Christo) . . . ctiam et nos sorte vocati sumus, præ destinati secundum propositum, ejus

<sup>(1)</sup> Hom viii, (6) (9) 16(6, 4%

ch Hud, 4

<sup>(4)</sup> Heb 311 7, 1%

<sup>(8) 1.</sup> Joan. v. 18. (6) Ibid. xvii. S.

<sup>(7)</sup> Heb. z. 38.

<sup>8) 1.</sup> Thess. i. 4.

in quo et credentes signati estis Spiritu promissionis sancto, qui est pignus hæreditatis nostræ. » <sup>4</sup>

263. Resp. De vocatione ad fidem loquitur Apostolus, qua scilicet Deus « prædestinavit nos in adoptionem filiorum per Jesum Christum in ipsum.» Ideo dicit: « In quo et vos, cum audissetis verbum veritatis. (Evangelium salutis vestræ,) in quo et credentes signati estis Spiritu promissionis sancto. » Quamvis autem prædestinati fuerint fideles, ad fidem scilicet vocati, gratuito et misericordi consilio et decreto Dei, qui gratiam, et Spiritum sanctum largiendo, pignus dedit insigne hæreditatis, non ideo certi sunt eam se assecuturos; fieri enim poterit ut culpa corum discedat Spiritus; quapropter monet Apostolus: « Nolite locum dare diabolo . . . et nolite contristare Spiritum sanctum Dei, in quo signati estis in diem redemptionis. » 2

264. Obj. 5. Apostolus certam persuasionem se esse e numero prædestitatorum prodit : « Certus sum enim , luia neque mors, neque vita, neque Angeli, neque principatus, neque virutes, neque instantia, neque futura, leque fortitudo, neque altitudo, neque profundum, neque creatura alia poterit los separare a charitate Dei, quæ est n Christo Jesu Domino nostro. » 5

265. Resp. Magna fiducia, potius luam certitudo, Græca voce designaur — πεπεισμαι. Apostolus, Christi more flagrans, poterat sibi polliceri e, Deo auxiliante, nulla vi, vel postate, ab eo divellendum. Certitudiem autem non potuit habere, nisi ex peciali revelatione, quam ei factam lisse non constat. Charitatis vim, uam adversa quæque frangere ne-

266. Obj. 6. De gloria sibi danda Apostolus tamquam certus loquitur: « Reposita est mihi corona justitiæ, quam reddet mihi Dominus in illa die justus judex: non solum autem mihi, sed et i's qui diligunt adventum eius. » <sup>5</sup>

267. Resp. Seposita etiam speciali revelatione, poterat quidem Apostolus maxima cum fiducia de gloria sibi danda loqui; nihil enim erat sibi conscius, sed totus Deo deditus. Hæc tamen fiducia, quæ cum sanctitate vitæ proportionem quamdam servat, a fidei certitudine differt.

# CAPUT VIII.

## DE JUSTITIÆ CERTITUDINE.

208. Certitudinem eamdem de justitia Christi sibi imputata quemque habere posse, quam de omnibus fidei articulis habet, docuit Lutherus; quem sequitur Melanchton in Apologia pro Confessione Augustana — « Non diligimus, nisi certo statuant corda, quod donata sit nobis remissio peccatorum. » 6 — « Hanc certitudinem fidei nos docemus requiri in Evangelio. » 7 Calvinus, ut vidimus, salutem eadem

queunt, merito laudavit: ea quippe adjutrice vincere hostes omnes poterimus, cujus tamen jacturam facere penes nos est. « Ideo unusquisque, » monente Augustino, « cavere debet, ne ab ipsius Dei charitate, qua sanctificatur ut beatissimus maneat, alterius creaturæ, id est, hujus sensibilis mundi amore separetur. Non igitur separat nos alia creatura, si quidem et nos ipsi creatura sumus, a charitate Dei, quæ est in Christo Jesu Domino nostro. » 4

<sup>(1)</sup> Eph. i. 11. 13.

<sup>2)</sup> Ibid. iv. 27. 30.

<sup>3)</sup> Rom. viii. 38.

<sup>4)</sup> Aug. l. i. de Moribus Eccl. Cath. c. xii. n. 21.

<sup>(5)</sup> II. ad Tim. iv. 8.

<sup>(6)</sup> Apol. iv. §. 40.

<sup>(7)</sup> Apol. xii. §. 20.

certitudine expectandam dixit; 1 male tamen cohærent quæ alias dicit : « Nos certe dum fidem docemus esse certam ac securam, non certitudinem aliquam imaginamur, quæ nulla tangatur dubitatione, nec securitatem, quæ nulla solicitudine impetatur, quin potius dicimus, perpetuum esse fidelibus certamen cum sua ipsorum diffidentia; tantum abest ut eorum conscientias in placida aliqua quiete collocemus, quæ nullis omnino turbis interpelletur. Rursum tamen, qualemcumque in modum afflictentur, decidere ac descisce. re negamus a certa illa quam de misericordia Dei conceperunt, fiducia. » 2 Dordracena Synodus certitudinem fidei definivit; 5 sed cautius de ca loquuntur recentiores, varios ejus gradus recensentes. 4 Bullus, Anglicanus licet, non dissimulat eam esse reformatarum sectarum probrum et dedecus. Verba quibus illud plorat, juvat recitare: « Pergamus jam ad membrum dilemmatis nostri alterum, quod est de fiducia absoluta. Ea vero est talis animi certitudo, qua quis, nulla omnino conditione suspensus, credit, peccata sibi actu remissa esse, seque Deo ad salutem acceptum haberi. Atque de hac absoluta certitudine plerosque omnes reformatarum ecclesiarum Theologos. (præsertim exteros) qui de fiducia tamquam formali · actu fidei justificantis loquuntur, intelligendos esse, nimis proh dolor! manifestum est. Fuit hæc doctrina jam a multis annis ipsissimum reformatæ ecclesiæ opprobrium ac dedecus; neque est alia ulla, quam vel magis rideant ac ludibrio habeant, vel severiori stylo exagitent Pontificii.

Neque id immerito; est enim error non levis, error putidissimus, error (pene dixerim) in fide. Det tandem misericors Deus, ut hujusmodi dogmata e nostrorum scriptis, vel saltem catechesibus, in æternum deleantur. » <sup>8</sup>

260. Concilium Tridentinum optime docet: « Sicut nemo pius de Dei misericordia, de Christi merito, deque Sacramentorum virtute et efficacia dubitare debet: sic quilibet, dum seipsum, suamque propriam infirmitatem et dispositionem respicit, de sua gratia formidare et timere potest, cum nullus scire valeat certitudine fidei, cui non potest subesse falsum, se gratiam Dei esse consecutum. » 6

## Propositio.

Nemo scire valet certitudine fidei, cui non potest subesse falsum, se gratiam Dei esse consecutum.

270. Probatur 1. ex Scripturis. Apud Ecclesiasten dicitur: « Sunt justi atque sapientes, et opera corum in manu Dei, et tamen nescit homo, utrum amore an odio dignus sit. » ? Ex pari rerum eventu, justis scilicet et impiis adversa et prospera æque contingere videntur - e eo quod universa æque eveniant justo et impio : » 8 - nec alii, nec ipsi justi certo nosse possunt utrum Deo sint dilecti, vel odio habeantur. Nihil dicit sacer auctor ex quo intelligatur hanc tolli incertitudinem interiori Spiritus testimonio. Pulchre Hieronymus textum exponit: « Porro hic sensus est : ctiam in hoc dedi cor meum, et scire volui quos Deus diligeret, quos odisset, et inveni justorum quidem opera in manu Dei esse, et tamen utrum amentur a Deo,

<sup>(1)</sup> Instit. I. iii. c. 2. §. 16.

<sup>(2)</sup> Ibid. §. 47.

<sup>(3)</sup> Puncto 5.

<sup>(4) «</sup> This faith is different in degrees, weak or strong; may be often and many ways assailed and weakened, but gets the victory, growing up in many to the attainment of a full assurance

through Christ, who is both the author and flairher of our faith. Presbyt. Conf. ch. xiv. 5.

<sup>(5)</sup> Bullus, Harmonia Apostolica, dissertatio prior, c. iv. §. 6.

<sup>(6)</sup> Sess. vi. cap. ix.

<sup>(7)</sup> Eccl. ix. i. Vide vol. i. p. 360.

<sup>(8)</sup> Eccli. ix. 2.

n non, nunc cos scire non posse, et mbiguos fluctuare, utrum ad probaonem sustineant quæ sustinent, an d supplicium. » 4

271. In Proverbiis legimus: « Quis otest dicere: Mundum est cor meum, urus sum a peccato? » <sup>2</sup> In hunc extum scribit Venerabilis Bcda: « Retat itaque ut sint multi mundo corde, t, juxta humanæ possibilitatis molum, puri a peccato, nec tamen seipse juisquam mundicordem, et immunem peccato, absque temeritate pronuniaverit. » <sup>3</sup>

272. Psaltes, Dei legem commendans, ie aliquando delinquere, licet haud ionscius sit, indicat: « Delicta quis ntelligit? Ab occultis meis munda ne. » 4 Hieronymus Apostolum de sua ustitia hæsitasse dicit, ob hoc Psaltis estimonium: « Qui hoc dicebat, nulius utique peccati sibi conscius erat, sed quia legerat: « Delicta quis intelligit? » idcirco temperabat scientiam, se forte per ignorantiam deliquis-set. » 5

273. Apostolus, nil sibi conscius, divino se servat judicio, veluti formidans ne culpam aliquam Deus in se reperiat: « Nihil mihi conscius sum, sed non in hoc justificatus sum: qui autem judicat me, Dominus est. » 6 Animadvertit Chrysostomus: « Non Corinthios tantum, sed seipsum quoque hoc privat judicio, quod cognitione sua majus habetur. » 7 Augustinus etiam: « Quanta abyssus sit audite: tantam profunditatem credit esse in homine, quæ lateat ipsum hominem in quo est; cum enim dixisset: « Nihil

274. Patres passim sanctum timorem de divinis judiciis commendant, numquam omnino certam remissionis peccatorum persuasionem. Sic Gregorius Magnus Gregoriæ cubiculariæ Augustæ, quæ revelationem de peccatis sibi remissis cupiebat, respondit: « Secura de peccatis tuis fieri non debes, nisi cum jam in die vitæ tuæ ultimo plangere eadem peccata minime valebis. Quæ dies quousque veniat, semper suspecta, semper trepida, metuere culpas debes, atque eas quotidianis fletibus lavare. » 9 Similia scripserat olim Ambrosius virgini lapsæ.

275. Accedit ratio theologica. Nemo potest certitudine fidei nosse id quod iis suspenditur conditionibus, quas certo nosse nequit impletas: gratiæ autem consecutio pendet ex animi pœnitentia sincera, aliisque conditionibus, de quibus impletis nequimus esse omnino certi.

## Objectiones.

276. Obj. 1. « Ipse Spiritus testimonium reddit spiritui nostro, quod sumus filii Dei. » <sup>10</sup> In quæ verba Chrysostomus scribit : « Cum Spiritus sanctus testatur, quæ tandem est ambiguitas? » <sup>11</sup> Bernardus autem ait : « Hoc est testimonium quod perhibet in corde nostro Spiritus sanctus, dicens : Dimissa sunt tibi peccata. Sic enim arbitratur Apostolus, gratis justificari hominem per fidem. » <sup>12</sup>

277. Resp. Apostolus, ut jam diximus, in eo est ut ostendat Christi fideles sancte se gerere debere, quum filii

<sup>»</sup> mihi conscius sum, » adjecit, « sed » non in hoc justificatus sum. » 8

<sup>(1)</sup> Hier. in loc.

<sup>(5)</sup> Comm. in loc. (4) Ps. xviii. 43. Heb. xix.

<sup>(5)</sup> Dial. ii. contra Pelag.

<sup>(6)</sup> I. Cor. iv. 4.

<sup>(7)</sup> In loc.

<sup>(8)</sup> In Ps. xli.

<sup>(9)</sup> L. vi. ep. 22.

<sup>(4</sup>Q) Rom. viii. 46.

<sup>(11)</sup> Hom. xiv. in ep. ad Rom.

<sup>(12)</sup> Serm. i. de Annunt.

sint Dei, ideoque ut ejus Spiritu agi debeant. Non dicit Spiritum unicuique testari se esse filium Dei, sed « quod sumus filii Dei, » scilicet Christiani omnes suæ vocationis ratione. 1 De hac adoptione, qua Christi discipuli ab Hebræis distinguimur, filii a servis, agit Chrysostomus, Apostoli mentem explicans; et certitudinem testimonii affert, ut dignitatis qua ornati sumus æstimatio æqua habeatur : « Nam » inquit « si vel homo, vel angelus, vel archangelus, vel alia hujusmodi potestas hoc polliceretur, par conveniensque esset nonnullos hæsitare : quum autem summa essentia, et ea quidem quæ hoc largita sit donum, vel ab iis unde preces fundere jussit, nobis testimonium afferat, quis tandem de dignitate ambiget ? » 2 S. Bernardus, pro more suo, accommodat Apostoli verba testimonio de peccatorum venia, ut fiduciam, quam sæpius Spiritus sanctus pænitentibus impertitur, exprimat. Cæterum non omnem formidinem abesse jubet; ait enim: « Novit Dominus qui sunt eius : quis vero scit hominum si est dignus amore an odio? » 5 - « Certitudinem non habemus; sed spei fiducia consolatur nos, ne dubitationis hujus anxietate penitus cruciemur. » 4 Recens interpres Protestanticus non negat gentium in filios] Dei adoptionem ab Apostolo significari. 8

278. Obj. 2. Apostolus dicit scientiam donorum quibus fruimur in Christo, a Spiritu Dei justis dari : « Nos autem non spiritum hujus mundi ac-

cepimus, sed Spiritum qui ex Deo est, ut sciamus quæ a Deo donata sunt nobis. » 6

279. Resp. Agitur eo loci de Spirius sancti lumine Apostolis concesso, ut redemptionis mysterium, cæteraque Dei erga homines beneficia cognoscerent, cæteris ea annuntiaturi; ideo subjungitur: « quæ et loquimur, non in doctis humanæ sapientiæ verbis, sed in doctrina Spiritus. » De uniuscujusque justificatione non fit sermo.

280. Obj. 3. « Gloria nostra hæc est: testimonium conscientiæ nostræ. » ¹ Ergo, juxta Apostolum, justi certam habent scientiam se Deo esse gratos.

281. Resp. De se loquitur Apostolus, et sui muneris exercitio : - « quod in simplicitate cordis et sinceritate Dei, et non in sapientia carnali, sed in gratia Dei, conversati sumus in hoc mundo. » Habent quidem justi gloriam, ex intimi animi conscientia, quoties nihil sibi sunt conscii : allamen non omnis abest formido, ne ipsa bona opera quæ aggrediuntur, titillatione quadam superbiæ vitientur: ideo Apostoli exemplo edocti, Christi expectant judicium, qui consilia cordium manifestabit. Recte Augustinus animadvertit: « Quantalibet justitia sit præditus homo, cogitare debet, ne aliquid in illo, quod ipse non videt, inveniatur esse culpandum. » 8

282. Obj. 4. De Spiritu sancto dictur: « Vos autem cognoscetis eum, quia apud vos manebit, et in vobis erit. » . . . « In illo die vos cornoscetis quia ego sum in Patre meo,

<sup>(4)</sup> Macknight, juxta vim Græcæ vocis, textum reddit: a the spirit itself beareth witness together with our spirit, that we are children of God. » Alteram versionem non rejicit: « provided by the spirit's witness we do not understand a particular revelation to individuals, but the common witness which the spirit bears, by producing filial dispositions in the hearts of the faithful. »

<sup>(2)</sup> Chrys. hom xiv. in ep. ad Rom.

<sup>(3)</sup> Serm. ii. de oct. Pasch.

<sup>(4)</sup> Serm. i. in Septuag.

<sup>(5) «</sup> By this argument the Apostle proved that the great honor of being the sons of God was sol restricted to the Jews. » Macknight in loc.

<sup>(6)</sup> I. Cor. ii. 12.

<sup>(7</sup> II. Cor. i. 12.

<sup>(8)</sup> L. de perf. just. c. xv. n. 53.

t vos in me, et ego in vobis. » <sup>1</sup> Ergo ognoscunt justi se habere Spiritum ınctum, et Christum.

283. Resp. Apostoli, quos allocutus st Christus, cognituri erant Spiritum ınctum, divino ejus lumine illustrati. t fidei veritates traderent. Alter locus 1 gloriam cœlestem refertur.interprete ugustino: « In quo die? nisi de quo it: et vos vivetis: tunc enim erit ut ossimus videre quod credimus. » 2 eutrum testimonium certe spectat ognitionem quam singuli fideles de piritu in eis habitante habituri forent. 284. Obj. 5. Apostolus fideles indicat ognoscere Christum in ipsis esse : Vosmetipsos tentate si estis in fide: psi vos probate. An non cognoscitis osmetipsos, quia Christus Jesus in obis est? nisi forte reprobi estis. » 3

285. Resp. Apostolus provocat Corinhios ut serio perpendant utrum firmier in Christum credant : quæ enim pud eos invaluerant mala, gravem de de eorum integra dubitandi rationem ræbebant. Appellat Christi Jesu iis ræsentis sua virtute prodigia, quæ laud deesse confidebat, nisi omnino a ide defecissent. Liquet eum agere de vitiis emendandis, et nullatenus de versuasione quam quisque habere posiet se justum esse. 4 Reprobi autem riles - às oximoi - intelliguntur eo loci, uti liquet ex eo quod Apostolus reprobus haberi velit eorum causa: « nos autem ut reprobi simus. » 8

286. Obj. 6. Joannes Apostolus sæpius prædicat scientiam quam habent fideles, Spiritus testimonio, de Christo n iis manente, vitamque largiente:— 'Nos scimus quoniam translati sumus

287. Resp. Utique dilectio qua fratres complectimur, est nobis indicio satis manifesto vitam cœlestem, gratiam scilicet qua Deo vivimus, nobis donatam. Ex donis etiam Spiritus cognoscere licet ipsum in nobis esse. Cæterum hæc qualiscumque cognitio non omni caret formidine, guum cordis nostri affectus non semper nobis explorati sint, nec dona vel arcana opera Spiritus sancti certo innotescant. Apostolus revera non agit eo loci de singulorum persuasione, sed de divinæ religionis origine, argumentis desumptis ex dilectione fraterna quam docet, et ex Spiritus sancti donis, quæ largiter effusa visa sunt. Oui credit in Filium Dei, hujusmodi motus rationibus, habet testimonium Dei in se, excipit illud scilicet, et divina nititur veritate. De gratiæ vel justitiæ dono hic non agitur.

288 Obj. 7. S. Hilarius Pictaviensis ait: « Justificatio ex fide nulla est, si fides ipsa fiat ambigua. » 9

289. Resp. De futurorum bonorum spe agit sanctus doctor, et regnum cœlorum magna cum fiducia expectandum vult; nec enim justificari possemus, si dubitaremus utrum illa famulos Dei revera maneant: «Contemptum sæculi, » inquit « et fiduciam futurorum toto superiore sermone præceperat » (Christus), — « confirmari nos in spem bonorum æternorum laborat . . . regnum cœlorum . . . vult sine aliqua

de morte ad vitam, quoniam diligimus fratres. » 6 — « In hoc cognoscimus, quoniam in eo manemus, et ipse in nobis: quoniam de Spiritu suo dedit nobis. » 7 — « Qui credit in Filium Dei, habet testimonium Dei in sc. » 8

<sup>(</sup>I) Joan. xiv. 47. 20.

<sup>(2)</sup> Tract. lxxv. in Joan. (3) II. Cor. xiii. B.

<sup>(4)</sup> a This being spoken to the faction, who were a such a state of wickedness, . . . it cannot be o much as supposed that Jesus Christ was in bem, in the sense in which our translators unlerstood that phrase. » Macknight in loc.

<sup>(5)</sup> II. Cor. xiii. 7. « The word αδοχιμοι

which our translators have rendered reprobates, does not admit of that meaning in this passage, as is plain, from the scope of the discourse, and from the apostle's applying that word to himself. > Macknight in v. 6.

<sup>(6)</sup> I. Joan. iii. 44. (7) Ibid. iv. 13.

<sup>(8)</sup> Ibid. v. 10.

<sup>(9)</sup> Comm. in Mat. c. v. n. 6.

incertæ voluntatis ambiguitate sperari : alioquin justificatio ex fide nulla est, si fides insa fiat ambigua.»

290. Obj. 8. Augustinus dicit: « Si quis Spiritum Christi non habet, hic non est ejus. Ecce adjuvante ipsius misericordia Spiritum Christi habemus, ex ipsa delectatione justitiæ integra fide, Catholica fide Spiritum Dei in nobis esse cognoscimus. » <sup>4</sup>

291. Resp. Indicia quædam Spiritus sancti intus habitantis justis suppetunt, quæ pacem gaudiumque afferunt, nec tamen omnem errandi excludunt formidinem Catholica fides est fundamentum et ratio tanti gaudii, accedentibus cæteris virtutibus.

292. Obj. 9. Injuriam facit Deo, qui dubitat de peccatorum remissione.

293. Resp. De Dei misericordia optime sentiendum; sed quum animo pœnitenti et humili venia sit promissa, in his excolendis virtutibus magnum ponendum est studium; et ne quid e nostra parte desideretur formidandum est. Nimia illa fiducia, quæ ipsam salutem etiam respicit. Deo injuriosa est. et in hominum perniciem cedit, uti animadvertit Bullus: « Juxta hanc sententiam fiducia et persuasio de electione nostra, quasi primus gradus in scala salutis statuitur, docenturque homines nondum justificati, ante omnem obedientiam suam hanc fiduciam concipere Sententia tam inepta et absurda ut refutatione prorsus indigna sit; tam vero impia et periculosa, ut omni odio et quovis anathemate sit dignissima. » 2

294. Obj. 10. Pax habenda est ad Deum, juxta Apostoli monitum: « Justificatí ergo ex fide pacem habeamus ad Deum. » <sup>5</sup>

295. Resp. Utique pax nobis suadetur,

### CAPUT IX.

DE JUSTITIÆ AMISSIONE.

Sectio I. De peccandi possibilitate.

296. Jovinianus, exeunte quarto sæculo, docuit « eos qui fuerunt baptizati, a diabolo non posse tentari; quicumque autem tentati fuerint, ostendi eos aqua, non Spiritu baptizatos. » Hunc cum aliis erroribus damnavit in Concilio Romano Siricius Pontifex, sicut et Concilium Mediolanense anno 391 habitum, S. Ambrosio præside.

287. Lutherus sidei præstantiam adeo extulit laudibus, ut justitiam amilli non posse, quamdiu quis credat, aliquando affirmaverit, sidemque servari inter gravissima crimina; ait enim: « Ita vides, quam dives sit homo christianus; etiam volens non potest perdere salutem quantiscumque peccalis, nisi nolit credere. Nulla enim peccala eum possunt damnare, nisi sola incre-

quum Deus pater sit benignus, magna in eum fiducia honorandus : sed filius dolet de delictis, quæ numquam satis deflesse se censet, et veretur ne aliquid minus patri gratum admittat : ea de causa ne justus quidem est omni timore liber. Monet sapiens : « De propitiato peccato noli esse sine metu. » 6 - « Beatus homo qui semper est pavidus. » 8 Apostolus ctiam - « Cum metu et tremore vestram salutem operamini. » 6 De operibus pænitentiæ jure dicit theologus vetustus: « Non exigitur in talibus certitudo scientiæ, sed sufficit scientia conjecturæ probabilis, ut est quando homo fecit probabiliter quod debebat dolendo, confitendo, satisfaciendo, emendando, » 7

<sup>(1)</sup> Serm. 6. de verbis Apost.

<sup>(2)</sup> Bullus Examen Censuræ, Resp. ad Anim. xiii. § 7. (3) Rom. v. 1.

<sup>(4)</sup> Eccl. v. 6.

<sup>(5)</sup> Prov. xxviii. 44. (6) Phil. ii. 42.

<sup>(7)</sup> Theol. Venetiis impressa anno 1492 l. vi.

<sup>(8)</sup> Hieronymus I. ii. contra Jovinian.

ulitas, » 1 Scripsit etiam ad Melanchtom: a Sufficit quod agnovimus per vitias gloriæ Dei agnum qui tollit ccatum mundi: ab hoc non avellet ccatum, etiam si millies uno die forcemur, aut occidamus. » 2 Quum aum id palam a suis asseclis coeperit ædicari, ægerrime tulit, et licentiæ orum verbo et exemplis palam patronantes vehementer redarguit. «Quum,» ribit Walchius, « Lutherus audiret, se Islebiæ inter ministros verbi divini asparem Bohemum aliosque, item in gione Lunebergeusi et Pomerania, ui crassiora docerent, et negarent dem adulterio et aliis gravissimis flaitiis amitti, consultum esse existimait, ut epistolam hanc juris publici faeret, » 3 eam scilicet qua Agricolæ, ntinomorum (sic audiebant) ducis, panodiam referebat. Sanior hæc Lutheri ententia apud plerosque ejus asseclas btinuit.

298. Jure optimo animadvertit Bullus x principiis Lutheri pessima Antinonorum consectaria necessario derivari. · Hoc ideo curiosius observandum, » de lege morum servanda loquens) « ne Frorem erremus, quem Lutherus ct Post eum nostratium theologorum pleique in disputationibus suis de justificatione contra Pontificios, nimio conradicendi æstu abrepti, in ecclesias reformatas, maximo carum malo.invexerunt : scilicet Evangelium ex puris putis promissis constare; Christum dedisse mundo legem nullam : id tantum egisse, ut legem prius latam exponeret, atque a pessimis Scribarum ac Pharisæorum commentis assereret; le-

gis moralis usum eum nunc esse unicum, ut per ipsum homines ad fidem Christi adducantur, vel saltem ut sit arbitraria quædam vivendi regula, a Christo quidem nobis commendata, cui obtemperare ex gratitudine teneamur: nequaquam vero sub periculo animæ aut tanguam conditio novi fœderis ad salutem observatu necessaria, nobis imposita. Ex his principiis, incautius ab iis positis, atque a theologorum vulgo avide arreptis, per necessariam consequentiam deducta, fluxerunt execrabilia Antinomorum, Libertinorum, Familistarum atque ejusdem farinæ aliorum dogmata, de quibus fortasse boni illi viri ne per somnium quidem cogitarunt. Verum utut sit, qui talia docent, et tamen in Libertinos magnis clamoribus vociferantur, quid aliud agunt, quam, ut dum illos damnant. seipsos condemnant? Quippe in præmissas censentiunt, conclusionem tantum respuunt. » 4

299. Quum juxta Calvinum fide apprehendatur Christi justitia in sui electionem, adeo ut fidelis quisque certo credat se esse in Christo ad vitam æternam prædestinatum, inde facile derivatum est placitum de inamissibili justitia. 5 « Hoc interim tenendum est, » inquit Calvinus, « quantumvis exigua sit ac debilis in electis fides, quia tamen Spiritus Dei certa illis arrha est ac sigillum suæ adoptionis, numquam ex eorum cordibus deleri posse ejus sculpturam : reprobos vero tali luce aspergi, quæ postea dispereat » 6 Paulo ante dixerat : « In fidem non illuminantur, nec Evangelii efficacianı

<sup>(1)</sup> L. de Captiv. Babyl. t. ii. fol. 281.

<sup>(2)</sup> I. Aug. 1521. cit. ab Audin, Vie de Luther, rol. i. pag. 278. Paris 1839.

Introd. ad lib. symb. Luth. l. i. c. vii. § xxi.

<sup>(4)</sup> Bullus in Harmonia Apostolica diss. prior. ap. iii. §. 3.

<sup>(3)</sup> a Hodie autem reformatæ Ecclesiæ doctores lem sentiunt. Concedun quidem, electos prolabi Vol. 11.

posse in peccata graviora, quæ efficiant ut fides eorum obscuretur, negant autem eam renitus extingui aut amitti. . . Detestabilem bunc errorem non potuerunt non amplecti, postquam ad horrendum dogma de absoluto prædestinationis decreto sunt prolapsi. » Walchius, introdad lib. symb. l. i. c. iii. § xxxi.

<sup>(6)</sup> Inst. 1 iii. c. ii. n. 12.

vere sentiunt, nisi qui præordinati sunt ad salutem. » ¹ Electos in peccata etiam graviora labi posse, certitudine suæ prædestinationis haud amissa, satis innuit: « Itaque eodem tempore et iratum sibi, vel peccatis suis, et propitium concipiunt: quia non ficte iram ejus deprecantur, ad quem tamen cum tranquilla fiducia confugiunt. » ²

300. Dordracena synodus definivit: 
« Deus . . . Spiritum sanctum etiam in tristibus lapsibus a suis non prorsus aufert, nec eo usque eos prolabi sinit, ut a gratia adoptionis, ac justificationis statu excidant. » 

Id tradunt aperte Presbyteriani hodierni. 

Quakeri dicunt ad tantam perfectionem perveniri posse, ut quis in apostasiam totalem haud amplius labi valeat. 

Output

Definivit: 

Responsability suitable suitabl

301. Calvini errores confixit Concilium Tridentinum: « Si quis justificationis gratiam non nisi prædestinatis ad vitam contingere dixerit; reliquos vero omnes, qui vocantur, vocari quidem, sed gratiam non accipere, utpote divina potestate prædestinatos ad malum; anathema sit. » 6 « Si quis hominem semel justificatum dixerit amplius peccare non posse, neque gratiam amittere; atque ideo eum, qui labitur, et peccat, numquam vere fuisse justificatum; anathema sit. » 7

## Propositio.

Homo justificatus potest peccare, et gratiam amittere.

302. Probatur 1. ex Scripturis. Apud Ezechielem dicitur: « Cum enim averterit se justus a justitia sua, et fecerit iniquitatem, morietur in eis: in inju-

stitia quam operatus est, morietur.» 
Liquet igitur justum a justitia decidere 
posse, et in peccato mori.

303. Christus Dominus explicans parabolam seminis, ait: « Nam qui supra petram: qui cum audierint, cum gaudio suscipiunt verbum: et hi radices non habent: qui ad tempus credunt, et in tempore tentationis recedunt.» Qui igitur vere credunt, animoque gaudenti suscipiunt verbum, aliquando recedunt, urgente tentatione: proinde que principium illud Calvinianum, fidem et justitiam amitti non posse, Christi dictis repugnat.

304. Palmitibus discipulos suos assimilavit Christus, quorum aliquos a se divellendos, et in ignem projiciendos significavit: « Omnem palmitem in me non ferentem fructum, tollet eum Pater; » 40 — « Si quis in me non manserit, mittetur foras sicut palmes, et arescet, et colligent cum, et in ignem mittent. » 41 Ergo qui palmes est, vere cum Christo, fide et charitate, conjunctus, arescere potest, ita ut in ignem mittendus sit.

305. Apostolus Paulus de se ipso dicit: « Castigo corpus meum, et in servitutem redigo, ne forte cum aliis predicaverim, ipse reprobus efficiar., si Similitudine mutuata ab athletis, affirmat se corpus afflictationibus reprimere, ne posteaquam aliis conditiones pugnæ et præmia annuntiasset, ipse præmio haud idoneus reperiretur. Id certe indicat fieri potuisse, ut Paulus ipse a gratia, justitia, et salute excideret, nisi studium adeo diligens ad se domandum contulisset.

<sup>(1)</sup> N. 11. (2) N. 12.

<sup>(3)</sup> Can. vi.

<sup>(4) «</sup> God doth continue to forgive the sins of those that are justified: and although they can never fall from the state of justification, yet they may by their sins fall under God's fatherly displeasure, and not have the light of his counter nance restored unto them, until they humble themselves confess their sins, beg pardon, and

renew their faith and repentance. » Confession of faith, ch. xi. v.

<sup>(5) «</sup> Such an increase and stability in the train may in this life be attained, from which there cannot be a total apostacy. » ix. Prop. Barelsy.

<sup>(6)</sup> Conc. Trid. Sess. vi. can. xvii.

<sup>(7)</sup> Can. xxiii. (8) Ezech. xviii. 26.

<sup>(9)</sup> Luc. viii. 43. (40) Joan. xv. 3.

<sup>(11)</sup> Joan. xv. 6. (12) I. Cor. ix. 27.

alatis exprobrat Paulus eos a ccidisse: « Evacuati estis a qui in lege justificamini, a ccidistis. » ¹ De quibusdam afcirca fidem naufragaverunt. » ² rædicit: « In novissimis temdiscedent quidam a fide. ³ De ur, « qui semel sunt illuminati, unt etiam donum cœleste; et s facti sunt Spiritus sancti, — psi sunt. » ⁴ Hi procul dubio runt, fide præditi, et gratia, men postea sua culpa amise-

robatur 2. ex Patribus. S. Cyreprehendit lapsos, gratiæ, ati sunt, amissionem non ploc An ingemiscit et plangit, cui tum pretiosæ vestis induere, lumentum Christi, quod perditare? <sup>5</sup>

Hieronymus, Jovinianum reait: « Si susceperimus Chrihospitio nostri pectoris, illico diabolum: si peccaverimus, eccati januam ingressus fuerit, illico Christus recedit. Unde post peccatum: « Redde mihi, » itiam salutaris tui, » quam scilando amiserat. » •

ugustinus: « Credendum est de filiis perditionis, non acno perseverandi usque in finem, uæ per dilectionem operatur, vivere, et aliquamdiu fideliter ivere, et postea cadere, neque ta, priusquam eis id contingat,

cedit ratio. Abhorret ab omni sensu et rectæ rationis dictat David adulterii reus, et Petrus, Christo denegato, justi habeantur: \* ergo justitiam, quam acceperant, amiserunt, eam nonnisi pœnitentes recuperaturi.

## Objectiones.

311. Obj. 1. Joannes dicit: « Omnis qui peccat, non vidit eum, nec cognovit eum. » • — « Omnis qui natus est ex Deo peccatum non facit, quoniam semen ipsius in eo manet, et non potest peccare, quoniam ex Deo natus est. » 10 Igitur quicumque peccat, numquam vere Deo renatus est.

312. Resp. S. Joannes iis locis sanctitatem qua ornari debet Christi discipulus commendat. Ait igitur: « Omnis qui in eo manet, non peccat; »scilicet quamdiu in Christo manet, et semen ipsius in eo manet; nec potest peccare, quatenus ex Deo natus est, quia divina illa nativitas ei virtutum, haud vitiorum, est causa. Hæc dicit Apostolus ne quis existimet peccatum grave cum gratia componi posse : « Filioli mei, hæc scribo vobis, ut non peccetis. » 11 Cæterum fatetur fieri posse ut christianus homo in peccatum labatur: « Sed et si quis peccaverit, advocatum habemus apud Patrem, Jesum Christum justum. » 42 Hortatur autem ad perseverandum, ne a salute penitus excidamus : « Et nunc filioli manete in eo: ut cum apparuerit, habeamus fiduciam, et non confundamur ab eo in adventu ejus. » 48 Quod peccatorem dicit non vidisse nec cognovisse Christum, vehemens est ratio demonstrandi cognitionem Christi idoneam esse virtutibus omnibus producendis: quapropter ex lapsu in vitia, præsertim graviora, infertur non ea rerum christianarum notitia eum imbutum, quæ

testants, have been converted; whom albeit they confess they persist always in some misdeeds, and sometimes in heinous sins, as is manifest in Da vid's adultery and murder; yet they assert to be perfectly and wholly justified. "(9) I. Joan. iii. 6.

<sup>. 4. (2)</sup> I. Tim. i. 49.

1. iv. 4. (4) Heb. vi. 4.

de lapsis. (6) L. ii. contra Jovinian.

Cor. et grat. c. xiii.

dum illud Protestantibus merito objiin Apol. prop. vii. § v. Note: « Those
rding to the common opinion of Pro-

<sup>(40)</sup> Ibid. v. 9. (41) Ibid. ii. 4.

<sup>(12)</sup> Ibid. (13) Ibid. v. 28.

ad salutem prosit. A Recte Hieronymus Apostoli mentem explicuit: « Propterca, inquit, scribo vobis, filioli mei: omnis qui natus est ex Deo non peccat, ut non peccetis, et tamdiu sciatis vos in generatione Domini permanere, quamdiu non peccaveritis. Imo qui in generatione Domini perseverant, peccare non possunt. » 2

513. Obj. 2. Verborum esset lusus, seu battologia, si testimonia Apostoli de sanctitatis obligatione intelligantur. Ex aliis autem locis liquet eos qui peccarunt et defecerunt, numquam fuisse justos et fideles; ait enim de quibusdam: « Ex nobis prodierunt, sed non erant ex nobis; nam si fuissent ex nobis, permansissent utique nobiscum. » 5

314. Resp. Verba Apostoli magnam habent vim: ostendunt enim quantopere a peccato alienus esse debeat Christifidelis : « In hoc manifesti sunt filii Dei, et filii diaboli: omnis qui non est justus, non est ex Deo. » 4 Quod autem de apostatis affirmat, indicat fidei firmam indolem, et affectus pietatis vim. qua in Ecclesia conservantur qui vere sunt Christiani, nullis tentationibus subruendi : « Quid est, quæso, Non erant ex nobis? Nonne vocati fucrunt. ex impiis justificati, et per lavacrum regenerationis renovati? Sed si audiret ille, qui sciebat procul dubio quod dicebat, respondere posset : Vera sunt hæc omnia: erant ex nobis; verumtamen secundum aliam discretionem non erant ex nobis. » 5 Ita præclare Augustinus.

515. Obj. 3. Electi a Deo ante constitutionem mundi non desinunt diligi, licet in peccatum labantur: eos enim in Christo Deus in salutem excepit.

516. Resp. « Odio sunt Deo impius et impietas ejus; » 6 ideo fieri non potest

Sectio II. De fide absque justitia.

317. Admisso peccato fidem perire Lutherani nonnulli censuerunt: fduciam scilicet veniæ per Christum haberi non posse, quum quis sciens prudensque divinam violet legem, existimarunt. Calviniani fidem adhuc manere affirmarunt, quæ scilicet vera fuerit; fatebantur enim contingere ut plures se side præditos crediderint, suo decepti spiritu. Catholici e coutra fidei nomine intelligentes assensum veritatibus revelatis, negabant fidem necessario cum justitia amitti; quamvis eam amitti posse, rejiciendo scilicet divinum aliquod dogma, non diffiterentur. Tridertini Patres novatorum figmenta anathemate damnaverunt : « Si quis dixerit, amissa per peccatum gratia, simul el fidem semper amitti, aut fidem, que remanet, non esse veram fidem, licet non sit viva; aut eum, qui fidem sine charitate habet, non esse Christianum; anathema sit. > 7

## Propositio.

Fides vera manere potest, et respe sæpe manet, amissa peccato justitia et gratia.

518. Probatur 1. ex Scripturis. S. Palus dicit: « Si habuero omnem film ita ut montes transferam, charitatem autem non habuero, nihil sum. » Ergo fieri posset ut quis eximiam habert fidem, etiam qua miracula patratilicet careret charitate, amissa, quim in Baptismo accepit, justitia.

319. Consorum id est ipsius Christi Domini dictis, quibus certiores effici

ut homo peccati reus, eique animi affectu adhærens, odio Deo non sit. Quomodo autem Deus eum elegerit ad salutem, non est opus definire, ut res sit explorata eos odio haberi, quamdiu manent peccato inquinați.

<sup>1</sup> Consule Tertuffianum I. de pudicitia , c. 19. Augustin. in ep. 1. Joan. iii. n. 2. Hieronymum , i. ii. adv. Jorinian.

<sup>2</sup> L. 2 adr. Jurinian.

<sup>(3)</sup> I. Joan. ii. 19.

<sup>(4)</sup> Ibid. iii. 10. (5) L. de dons perser. c. \$.

<sup>(6)</sup> Sap. xiv. 9. (7) Sess. vi. con. xxviii.

<sup>(8) 1.</sup> Cor. xiii. 2.

osdam qui miracula, ejus noivocato, patrarunt, ob mala lamnandos : « Non omnis qui hi: Domine, Domine, intrabit in cœlorum; sed qui facit volunatris mei, qui in cœlis est, ipse in regnum cœlorum. Multi dihi in illa die: Domine, Domine, n nomine tuo prophetavimus, omine tuo dæmonia ejecimus. omine tuo virtutes multas fecit tunc confitebor illis: Quia numovi vos : discedite a me, qui ini iniquitatem. » 4 Liquet eos in Christum, eumque invocare, gia fidei documenta, miraculis iniis, dare, quamvis justi non el saltem in justitia haud pererint.

Apostolus Jacobus fidem absque is bonis, et proinde absque jusse posse, manifesto tradit. De « Quid proderit, fratres mei, si juis dicat se habere, opera aun habeat? Numquid poterit fides eum? » \* Fides illa quæ ad sassequendam non prodest, junon habet comitem.

De multis optimatibus dicit Joanin Christum credidisse, quam-1 auderent fidem profiteri, huimore deterriti: « Ex principiulti crediderunt in eum, sed Pharisæos non confitebantur, ut goga non ejicerentur. Dilexerunt loriam hominum, magis quam 1 Dei. » <sup>5</sup> Fidem eos habuisse libsque justitia tamen, quum hudivinis anteferrent rationes.

Probatur 2. ex Patribus. S. Irefidem absque dilectione haud se docet, proinde ab ea seposse: « Neque agnitionem lilectione quæ est erga Deum re aliquid, neque mysterio-

rum comprehensionem, neque prophetiam, sed omnia vacua et frustrata esse sine dilectione. » <sup>4</sup>

323. S. Cyprianus in invidiam et contentionem, quam zeli nomine designat, invectus, ait: « Quomodo autem vel pacem Domini, vel charitatem tenet, qui, intercedente zelo, nec pacificus potest esse, nec carus? Ideo et Apostolus Paulus cum pacis et charitatis merita depromeret, cumque asseveraret firmiter et doceret, nec fidem sibi, nec eleemosynas, nec passionem quoque ipsam confessoris et martyris profuturam, nisi charitatis fœdera integra atque inviolata servasset, adjecit et dixit: « Charitas magnanima est, charitas benigna est, charitas non zelat. » §

324. S. Augustinus: « Sine charitate quippe fides potest quidem esse, sed non et prodesse. » 6

325. Accedit ratio theologica, ex ipsa fidei natura desumpta: quum enim sit mentis assensus iis quæ revelavit Deus, liquet eum manere posse, etiam postquam quis cupiditatibus cedens, divinam violaverit legem: ita ut in homine christiano Poetæ verba locum habeant:

Video meliora, proboque, Deteriora sequor.

Objectiones diluuntur.

326. Obj. 1. Apostolus hypothesim impossibilem facit, dum fidem absque charitate haberi posse innuit; sic alias dicit: « Licet nos, aut angelus de cœlo evangelizaverit præterquam quod evangelizavimus vobis, anathema sit. » 7 Nec tamen inde concludendum cœlestem nuntium posse falsam doctrinam tradere.

327. Resp. Ex orationis contextu satis colligitur Apostolum de re possibili loqui: plures enim congerit hypotheses quæ nihil absurdi præseferunt. Hyper-

<sup>..</sup> vii. 21. (2) Jac. ii. 14. n. xii. 42. iv. adv. hær. c. xxv.

<sup>(5)</sup> Liber de zelo et livore.

<sup>(6)</sup> Lib. zv. de Trinitate , c. zviii.

<sup>(7)</sup> Gal. i. 8.

bolen quidem in iis quæ de linguis angelorum dicit, videre est, sed Judæis admodum familiarem. Cæterum summam facundiam, mysteriorum eximiam cognitionem, eleemosynarum copiosam largitionem, et etiam propter fidem supplicia, absque charitate esse posse insinuat Apostolus: nec est cur ea omnia ad impossibiles hypotheses referamus. De fide qua miracula patrentur idem dicendum. Hanc veram esse liquet ex Christi verbis, quibus fidei nomen ei tribuitur : « Amen quippe dico vobis. si habueritis fidem sicut granum sinapis, dicetis monti huic: Transi hinc illuc; et transibit, et nihil impossibile erit vobis. » 4 Ad locum objectum quod attinet, impossibilis hypothesis ibi agnoscenda erit, si de vero angelo cœlesti intelligatur; et ea usus censendus crit Apostolus ut fideles de veritate Evangelii faceret certiores, quam scilicet nequidem cœlestis nuntius, ullo in rerum eventu, mutare posset. Cæterum potest explicari de dæmone se angelum lucis simulante: « ipse enim satanas, » testante Apostolo, « transfigurat se in angelum lucis. x 2

328. Obj. 2. Apostolus eo loci de fide justificante non disserit, sed de fide miraculorum.

329. Resp. Loquitur Apostolus de fide eximia, cujus argumentum miracula præbent. De vera fide, quæ ad justitiam necessaria est, eum agere liquet ex eo quod, tres virtutes recensens, eam cum spe et charitate conjungat, primas huic tribuens partes : « Nunc autem manent tides, spes, charitas, tria hæc: major autem horum est charitas. » 5 Equidem ipsa est fides qua creditur Christo, et qua, ejus nomine invocato, patrantur prodigia. De fiducia veniæ, sensu protestantico, nec hic nec alibi agit Apostolus.

quitur Joannes, non credebant in Christum fide jústificante, sed humana quadam seu historica fide.

331. Resp. Dicuntur illi in Christum credidisse - inigrevous in aben - ea verborum formula, qua ipsi eius discipuli credere alias dicuntur. Nihil innuit fidem illam pon fuisse veram. quamvis, deficiente externa professione et obedientia, ad justitiam non profuerit.

352. Obj. 4. Jacobus de fide viva et vera, qua scilicet homines justi efficiuntur, non agit eo loci quo fidem prodesse negat. Arguit peccatorem fidem sibi vindicantem, ob sterilem veritatis notitiam, qualem ipsi dæmones habent. Igitur eam haud designandam fidem innuit: mortua quippe est, et nullius prorsus valoris.

333. Resp. Equidem de fide qua justus Deo vivit non agit Apostolus, quippe qui queritur opera, fidei salutaris argumenta et fructus deesse. Cæterum ipsa est fides justis et injustis communis, uti liquet ex eo quod pergat de fide Abrahæ loqui, quæ obedientiam Deo jubenti peperit. Quod autem Numinis notitiam quam habent dæmones, vim ejus in suppliciis patientes, cum sterili christiani hominis fide comparet, non probat cos credere eadem ratione ac illum, sed notitiam, quæ fructus bonorum operum non habet, non prodesse. Id in omnibus comparationibus animadvertendum, aliquam similitudinem sufficere ut afferantur, quin omni ex parte conveniant. Mortua diciur fides, eo quod ad salutem non prosit, licet vera fides sit, sicut verum est corpus, etiam ab anima derelictum. Liceat Bulli, præsulis Anglicani, qui plura egregia, nonnulla minus probanda scripsit, verba ad rem nostram transferre. « Unicam » inquit, « solum-330. Obj. 3. Principes, de quibus lo- modo observationem, quæ magis usu erit, adjiciam; nempe ex hac ipsa Apostoli similitudine optime stabiliri listinctionem illam fidei, quam nostraes plerique temere exagitant, (vix alia erte de causa, quam quia a Pontificiis surpata sit) in informem et formatam. ptarim certe ut cæteræ omnes Scholaticorum distinctiones tam essent S.Scrituris consentaneæ. Est enim fides inmis Apostolo velut corpus inanime. t fides formata velut corpus animaum. Sic ergo utrinque vera fides, sicd utringue verum corpus. At vero sicut orpus inanime nihil agit, sic fides boiis operibus non animata nihil ad saluem prodest. » 4

334. Obj. 5. Joannes Apostolus menlacii arguit eum, qui notitiam tidei bsque mandatorum observatione sibi indicat : « Qui dicit se nosse cum Deum), et mandata ejus non custodit, nendax est; » 2 « Qui non diligit, non noit Deum: quoniam Deus charitas est.» 335. Resp. Mendacii recte arguitur lui, neglectis mandatis, notitiam Dei, uæ ad salutem prosit, se habere jatat: absque charitate enim nemo noit Deum salutariter. De fidei notitia lualicumque non agit Apostolus, sed le ea quæ hominem Deo amicum effiil, et vitæ æternæ hæredem; scilicet, quæ per charitatem operatur. »4 336. Obj. 6. S. Gregorius M. dicit: Vera etenim fides est, quæ in hoc uod verbis dicit, moribus non contraicit. » 5 Ergo, moribus corruptis, des deficit.

337. Resp. Veram fidem eo loci intelsit S. Gregorius eam quæ ad salutem sequendam prosit; explicat enim Doini verba quibus salus credentibus angelio promittitur: « Qui crediderit et baptizatus fuerit, salvus erit. »—
« Fortasse unusquisque apud semetipsum dicat: Ego jam credidi, salvus ero.
Verum dicit, si fidem operibus tenet.»

338. Obj. 7. Dedecet omnino ut peccatores sideles prædicentur, et christiani, dum Christum pessimis slagitiis inhonestant.

339. Resp. Nil peccatores juvant nomen et privilegia christiana, quamdiu voluntate perversa peccato adhærent. Attamen non ideo negandum est eos vere credere, et christianos esse, quamvis sua culpa deciderint e salutis conditione.

## Animadversiones.

340. Quamvis peccato fides non necessario pereat, sæpe tamen qui se flagitiis inquinant, ad rejicienda divina dogmata sensim sine sensu ducuntur, Deo lumen cœleste, in pænam, subducente

341. Fidem amitti posse indubium est: nam Christus de quibusdam locutus est, qui « ad tempus credunt, et in tempore tentationis recedunt; » 6 et Apostolus de Hymenæo et Phileto dicit: « A veritate exciderunt, dicentes resurrectionem esse jam factam, et subverterunt quorumdam fidem. » 7

342. Janseniani solent charitatem adeo prædicare, ut fides cultusque absque ea nullus illis habeatur. Verum quidem est, uti nos docent Scripturæ, absque charitate cætera non prodesse ad salutem; cæterum plurima exercentur virtutum aliarum opera ex gratiæ excitantis influxu, quæ suam habent vim, animumque aliquando ad charitatem disponunt. Merito igitur damnata est illa Quesnelli propositio: « Nec Deus est, ncc religio, ubi non est charitas.»<sup>8</sup>

t) Builus, in Harm. Apost. Diss. post. c. ii. § 8. 2) I. Joan. ii. 4. (3) Ibidem, iv. 8.

<sup>6)</sup> Gal. v. 6. « Nec fides, nec fiducia quicquam et, ques non sit δὶ ἀχάπυς διεργουμέτα, per uritatem efficax, seu potius ad effectum procta et consummata, Gal. v. 6. . . . . fides

que et quatenus justificat, vera charitate informetur, omnino est necesse.» Bullus, Harmonia Apostolica, diss. prior, c. iv. § v.

<sup>(5)</sup> Hom. xxix. in Evang. n. 5.

<sup>(6)</sup> Luc. viii. 43. (7) II. Tim. ii. 48.

<sup>(8)</sup> Prop. lviii.

#### CAPUT X.

#### DE JUSTITIÆ PERFECTIONE.

Sectio I. De præceptorum observatione.

343. Quamvis Calvinus censuerit hominem non posse a justificatione decidere, non ideo tamen eum perfectum prædicavit, sed imparem potius mandatis servandis: «Nemo enim nostrum,» inquit, « servandis mandatis par est. » 4

344. Jansenius Calvini vestigia pro more pressit : « Hæc igitur omnia. » dicit post quædam disceptata, « plenissime planissimeque demonstrant nihil esse in sancti Augustini doctrina certius ac fundatius, quam esse præcepta quædam, quæ hominibus non tantum infidelibus, excæcatis, obduratis, sed sidelibus quoque, et justis volentibus, conantibus, secundum præsentes quas habent vires, sunt impossibilia: deesse quoque gratiam, qua fiant possibilia. » 2 Hoc ex loco extracta est damnata propositio: « Aliqua Dei præcepta hominibus justis volentibus et conantibus secundum præsentes quas habent vires, sunt impossibilia, deest quoque iis gratia, qua possibilia fiant. »

345. Presbyteriani hodierni non obscuredocent mandata esse impossibilia ctiam justis, adeo ut ea quotidie cogitatione, verbo, et opere, violent, <sup>5</sup> et quidem ea ratione, ut maledictionem divinam, interitumque æternum mercantur. Quakeri e contra dicunt hominem ad tantam perfectionem attingere posse, ut nec levissime peccet. <sup>5</sup>

346. Concilium Tridentinum in doctrinæ Catholicæ expositione ait: « Nemo temeraria illa, et a Patribus sub

anathemate prohibita voce uti (debet), Dei præcepta homini justificato ad observandum esse impossibilia. Nam Deus impossibilia non jubet, sed jubendo monet et facere quod possis, et petere quod non possis, et adjurat ut possis. » <sup>8</sup> Canenem vero tulit: « Si quis dixerit Dei præcepta homini etiam justificato et sub gratia constituto, esse ad observandum impossibilia; anathema sit. » <sup>6</sup>

#### Propositio.

Nulla Dei præcepta justis volentibus et conantibus sunt ad observandum impossibilia.

347. Probatur 1. ex Scripturis. Ecclesiasticus ait: « Si volueris mandata servare, conservabunt te. » 7 Ergo penes nos est, divino auxilio roboratos, mandata servare.

348. Christus nos hortatur ut ejus jugum suscipiamus, addens: «Jugum enim meum suave est, et onus meum leve. » \* Onus autem foret haud ferendum, jugumque nimis durum, si ejus mandata nequidem a justis possent impleri.

349. Ait etiam: a Qui solverit unum de mandatis istis minimis, et docueril sic homines, minimus vocabitur in regno ecelorum; qui autem fecerit et docuerit, hic magnus vocabitur in regno colorum. » 9 Violationi igitur mandati cujuscumque, licet minimum apud homines habeatur, poena adnectitur, el gratiæ apud Deum amissio: quod cogitari non potest, si penes homines, justos præsertim, non foret omnia mandata servare. Fallaciter autem dicertur eum qui ea fecerit, magnum in regno coelesti habendum, si nemo ea faceret, imo nec facere posset.

<sup>(4)</sup> Inst. l. iii. c. xviii. 9.

<sup>(2)</sup> L. iii. de Gratia e. xiii.

<sup>(3) «</sup> No man is able either of himself, or by any grace received in this life, perfectly to keep the commandments of God; but doth daily break them in thought, word and deed. » Larger Catechism, ii. 149. « Every sin, even the least, being

against the severeignty, geodness, and helines of God, and against his righteous law, describ his wrath and curse, both in this life, and that which is to come. » Q. 482.

<sup>(4)</sup> Viii. prop. apud Barcley.

<sup>(5)</sup> Sess. vi. c. xi. (6) Can. xviii.

<sup>(7)</sup> Eccli. xv. 16. (8) Matth. ai. 30.(9) Matt. v. 19.

postolos alloquens dixit Chri'os amici mei estis, si feceritis
præcipio vobis. » ¹ Conditioqua pendebat amicitia Christi,
eptorum ejus impletio: igitur
possunt, secus nemo amicitiæ
o frui posset.

lumilitatem insinuans dixit: 'eccritis omnia quæ præcepta is, dicite: Servi inutiles suuod debuimus facere, feci' Sunt ergo qui vere implent ræcepta: secus falsa niteretur i illud Christi monitum: quod eat cogitare?

dandata ejus gravia non sunt,»<sup>3</sup> tolus Joannes. Ergo possunt, justis, impleri.

postolus Paulus ad Dei æquitart ut fideles nulla patiatur tenvulsari, e qua evadere incoluvaleant: « Fidelis Deus est, qui
etur vos tentari supra id, quod
, sed faciet etiam cum tentaventum ut possitis sustinere. » 4
cem mandata forent servatu ima, tentaremur supra vires, nec
s sustinere impetum, divino
) auxilio.

robatur 2. ex Patribus. S. Basiit: 'Ασιβίτ & τὸ λόγιν & δύατα ιπιυματος παραγγίλματα. <sup>5</sup> σ Imtasserere, præcepta Spiritus ipossibilia esse servatu.»

Chrysostomus: Μὶ τοίτον ἀδύτομίζομετος τὰ επιτάγματα. Καὶ γὰρ
υμφίροττος σφοδρά ίστιν είκολος, ἄν
Neigitur impossibilia putemus
cepta, quæ certe et utilia nobis
valde facilia, si tota utique
gilemus. »

#### XV. 14.

xvi. 40. In hoc testimonium scribit uibus verbis Servator apertissime docere posse qua præcepta sunt, quatenemur: a ioquin impossibilem sunditionem, et juberet nos mentiri dimus quod fucere debuimas. Absit vero sphemia cuipiam in mentem veniat. »

336. S. Augustinus de justis præsertim loquens, dicit: « Deus, cum per mediatorem Dei et hominum hominem Jesum Christum, spiritualiter sanat ægrum vel vivificat mortuum, id est, justificat impium, et cum ad perfectam sanitatem, hoc est, ad perfectam vitam justitiamque perduxerit, non deserit, si non deseratur, ut pie semper justeque vivatur. 7 — Et iterum: « Eo ipso quo firmissime creditur Deum justum et bonum impossibilia non potuisse præcipere, hinc admonemur et in facilibus quid agamus, et in difficilibus quid petamus. » 8

357. Probatur 3. Conciliorum auctoritate. Concilium Milevitanum anathemate ferit eum qui dixerit per gratiam nobis non præstari, « ut quod faciendum cognovimus, etiam facere diligamus et valcamus. » Decretum respicit quidem gratiæ necessitatem, sed ostendit etiam per eam fieri ut præcepta implere possimus.

358. Concilium Arausicanum II. sic loquitur: « Hoc secundum fidem catholicam credimus, quod accepta per Baptismum gratia, omnes baptizati, Christo auxiliante, et cooperante, quæ ad salutem animæ pertinent, possint et debeant, si fideliter laborare voluerint, adimplere. » <sup>10</sup>

359. Favet ratio manifesta; si enim ipsis justis, volentihus et conantibus, præcepta forent impossibilia servatu, Deus non foret æquus legum lator, qui subditis suis et filiis imperaret ultra quam ferre valeant. Dominatio igitur injusta in præceptorum sanctione exerceretur, crudelitas in delictis puniendis, quæ vitari non poterant.

Ad cap. iii. § 3. Harmonia, Apostolica a Bullo.

- (3) I. Joan. v. 3.
- (4) I. Cor. x. 13.
- (5; Hom. in illud Mosis, Attende tibi ipsi.
- (6) Hom. xviii. in Mat.
- (7) L. de nat. et gratia c. xxvi.
- (8) Ibidem c. lxix. (9) Can. iv.
- (10) Tract. xcii. in Joan.

Objectiones.

360. Obj. 1. Apostolus dicit a omnes sub peccato esse, sicut scriptum est: Quia non est justus quisquam. » ¹ Id probat veteris Testamenti testimoniis, subjungens: « Scimus autem quoniam quæcumque lex loquitur, iis, qui in lege sunt, loquitur: ut omne os obstruatur, et subditus fiat omnis mundus Deo: quia ex operibus legis non justificabitur omnis caro coram illo. Per legem enim cognitio peccati. » ²

361. Resp. Omnes, Judæos et Græcos, peccato inquinatos fuisse affirmat. Apostolus, adductis testimoniis Scripturæ, quibus id de Judæis lege gaudentibus probet, ut salutis per Christum adstruat necessitatem: «Omnes enim,» inquit, «peccaverunt, et egent gloria Dei: justificati gratis per gratiam ipsius, per redemptionem, quæ est in Christo Jesu. » <sup>5</sup> Christi discipulos, ejus gratia roboratos, non posse servare mandata Apostolus non dicit; quamvis non suis operibus, sed Dei gratia justi sint.

362. Obj. 2. Apostolus fatetur se non posse præcepta servare, licet toto animi nisu velit: « Scimus enim quia lex spiritualis est, ego autem carnalis sum venumdatus sub peccato. Quod enim operor, non intelligo. Non enim quod volo bonum, hoc ago: sed quod odi malum, illud facio Si autem quod nolo, illud facio: consentio legi, quoniam bona est.» <sup>6</sup>

363 Resp. Absit ut cogitemus tantum Apostolum non potuisse servare mandata, ipso contra testante: « Omnia possum in eo qui me confortat. » <sup>5</sup> — « Nihil mihi conscius sum. » <sup>6</sup> Eo loci ex quo desumpta est objectio, legem Mosaicam non abstulisse peccata, sed iis potius præbuisse occasionem tradit:

quod ex pugna inter carnem et mentem ostendit, homo scilicet ipsius rationis ductu abhorret a flagitiis ad quæ cupiditate fere invitus aliquando trahitur. Personam alienam induit Apostolus, figura perasxiparispes usus, ut rem vividius exhibeat. Ita quidem Origeni, Chrysostomo, Theophilo, Basilio, Rieronymo visum est, 7 imo afiquando Augustino; qui tamen serius Hilarium, Gregorium Nazianzenum, et alios secutus, maluit verba Apostoli de homine sub gratia, seu de Paulo ipso explicare, quin eum ullatenus præcepta violasse censeret. « Ubi vero , » animadvertit Augustinus, « jam dicit, « Lex spiritua-» lis est, ego autem carnalis sum: » jam quod confligens patiebatur ostendit. Non enim dixit, carnalis fui, vel eram: sed, sum. Et apertius tempora ipsa distinguit, ubi dicit : « Nunc autem jam » non ego operor illud, sed id quod in » me habitat peccatum. » Jam enim motus desideriorum malorum non ipse operabatur, quibus non consentiebal ad perpetranda peccata. Peccati autem nomine guod in illo habitabat, ipsam nuncupabat concupiscentiam; quia peccato facta est, et si consentientem traxerit atque illexerit, concipit, paritque peccatum. Et cætera usque ad eum locum, ubi ait : « Igitur ego ipse mente » servio legi Dei, carne autem legi per » cati, » verba sunt jam sub gratia constituti, sed adhuc contra concupiscentiam suum dimicantis, nec ei consentientis ut peccet, sed tamen quibus renititur, peccati desideria patientis. » 8

364. Obj. 3. Patres Petrum doeni « non potuisse vitare culpam. » liz Hilarius. • « Negatio Petri, » inquit Chrysostomus, « non tam erat socordiæ et negligentiæ, quam ex eo quod Deus

<sup>(</sup>f) Rom. iii. 9. (2) Ibidem 49.

<sup>(3)</sup> Ibidem 23. (4) Rom. vii. 14.

<sup>(8)</sup> Phil. iv. 43.

<sup>(6)</sup> I. Cor. iv. 4.

<sup>(7)</sup> Vide apud Cornelium a Lapide in loc. Con-

sule etiam Bullum Harm. Apost. diss. poet c. is Bloomfield in loc.

<sup>(8)</sup> Aug. contra Julianum Pelag. 1. vi. c. mii.

<sup>(9)</sup> Hil. c. xxxii. in Mat.

eum deseruerat.» <sup>1</sup> Augustinus <sup>a</sup> dicit eum non potuisse <sup>a</sup> verum testimonium perhibere Christo. » <sup>2</sup>

365. Resp. Loquuntur Patres plerique de impotentia quæ ex animi elatione et nimia sui fiducia secuta est. Hilarius quidem Petri culpam extenuare voluit, cam trepidationi et infirmitati tribuens; sumque dicit non potuisse vitare culpam, licet monitus fuisset: fragilitatem potius quam impotentiam hac ratione loquendi designans: « quia ex infirmitate carnis vel ambiguus extitisset. amarissime flevit, recolens trepidationis istius culpam se nec admonitum potuisse vitare. » Chrysostomus Dei desertionem ob elatum Petri animum contigisse dicit: « Quoniam erat verosimile eum sibi placere et elato esse animo. » Augustinus Petri præsumptionem sæpe redarguit 5 et veram potestatem abstinendi a negatione agnoscit: « Quis dubitaverit quod Judas Christum, si voluisset, non utique tralidisset, et Petrus, si voluisset, ter Dominum non negasset? » 4

566. Obj. 4. Augustinus manifesto locet aliquando volentem facere Dei mandatum, non posse, defectu valilioris auxilii; ait enim: « Qui ergo rult facere Dei mandatum, et non poest, jam quidem habet voluntatem lonam, sed adhuc paryam et invalilam: poterit autem cum magnam hauerit et robustam.» 5

367. Resp. Docet Augustinus validius ilud subsidium oranti non denegari: Ideo jubet aliqua, quæ non possuus, ut noverimus quid ab illo petere ebeamus. » 6

368 Obj. 5. Quotidiana occurrunt kempla justorum « qui tentantur ultra uam possint sustinere. « 7 369. Resp. Apostolus nos contrarium jubet credere: si ergo nonnulli vehementiores experiantur impetus quibus cedunt, id non contingit gratiæ defectu, sed sua culpa. Orationis neglectus, temeritas se objiciendi periculo, et nimia sui fiducia in causa plerumque sunt cur propositi immemores, ad malum se cupiditate dominante trahi sinant.

Sectio II. De peccatis venialibus.

370. De perfectione justitiæ hominis librum scripsit Augustinus, Pelagianos refellens, qui libero arbitrio omnes cupiditates frænari, et legis præcepta servari posse, asserebant. Ille e contra naturæ vires necessario a gratia roborandas contendit, cuius ope perfectionem quamdam, quæ tamen integra non sit, assegui justus possit. « Ingredi autem sine macula » inquit. « non absurde etiam ille dicitur, non qui jam perfectus est, sed qui ad ipsam perfectionem irreprehensibiliter currit, carens criminibus damnabilibus, atque ipsa peccata venialia non negligens mundare eleemosynis. » 8

371. Venialia a mortalibus peccatis distinguere solent Theologi: illa scilicet nuncupantur leves divinæ legis transgressiones, hæc graves quæcumque. Sic verbum temere prolatum venialis culpa habetur: blasphemia est lethalis. Omnia peccata per se mereri æternam pænam docent post Calvinum Presbyteriani, ut supra vidimus; quæ tamen credentibus non imputari ad interitum, et ideo venialia dici posse affirmant. Ex scholasticis doctoribus fuerunt qui divinæ misericordiæ tribuerent quod quædam peccata venialia haberentur: sed plerique censent peccata inter se tanto discrimine distingui, ut quædam

<sup>1)</sup> Chrys. Hom. xxxi. in ep. ad Heb. n. 3.

<sup>2)</sup> Tract zcii. in Joan.

<sup>5)</sup> Tract. Ixvi. in Joan. Tract. exiii. n. 6. Serm. evii. n. 4. Serm. ecxevi. n. 3.

<sup>1)</sup> L. de unit. Eccl. c. ix.

<sup>(5)</sup> Lib. de grat. et lib. arb. c. xvii.

<sup>(6)</sup> L. de Nat. et gratia c. liii.

<sup>(7)</sup> L. de gratia Christi c. xiii.

<sup>(8)</sup> L. de perf just. c. ix. n. 20.

æternam pænam non mereantur. Baji propositio, quæ illi scholasticorum opinioni affinis videri posset, damnata est, sed sensu auctoris Calviniana placita sapientis: — « Nullum est peccatum ex natura sua veniale: sed omne peccatum meretur pænam æternam.» decatum veniale agnoscentibus, ait enim: « Jam in Evangelio nusquam talis Dei voluntas revelatur, qua nempe pæna æternæ damnationis cuivis, vel minimo, justitiæ defectui evitabili statuatur.» de sense damnationis cuivis, vel minimo, justitiæ defectui evitabili statuatur.»

372. Beguardi et Beguinæ, anno 1311, in Concilio generali Viennensi damnati sunt, asserentes hominem in hac vita ad tantam perfectionem pervenire posse, ut gratiam et charitatem amplius amittere nequeat. Michael de Molinos, Hispanus, Quietistarum, decimo septimo sæculo, antesignanus, asseruit: « Per contemplationem acquisitam pervenitur ad statum non faciendi amplius peccata, nec mortalia, nec venialia. » <sup>5</sup> Quakeri idem fere sentiunt. <sup>4</sup>

373. Catholica e contra Ecclesia docet, et quotidiana demonstrat experientia, tantam esse fragilitatem humanam, ut, absque speciali Dei privilegio, nemo per totum vitæ cursum culpam omnem venialem vitare valeat: « Si quis hominem semel justificatum . . . . posse in tota vita peccata omnia, etiam venialia, vitare, nisi ex speciali Dei privilegio, quemadmodum de beata Virgine tenet Ecclesia; anathema sit. » §

Propositio.

Homo justificatus non potest in tota vita peccata omnia, etiam venialia, vitare, nisi ex speciali Dei privilegio. 374. Probatur 1. ex Scripturis. In Proverbiis monitum hoc reperitur: «Ne insidieris, et quæras impietatem in domo justi, neque vastes requiem ejus. Septies enim cadet justus, et resurget: impii autem corruent in malum. » Labitur igitur multis vicibus justus, quin a justitia decidat, alioquin justus non diceretur. Monemur autem ne et levioribus ejus lapsibus occasiones illi ruinam moliendi capiamus.

375. Ecclesiastes dicit: « Sapienta confortavit sapientem super decem principes civitatis. Non est enim homo justus in terra, qui faciat bonum, el non peccet. » 7 Præstantia sapientis me eo apparet, quod, quum justitia in plerisque desit hominibus, nec absque aliqua labe in quopiam reperiatur, ipse eam possideat. Ideo licet omni culpa haud immunis sit, super plures optimates principesque viros jure optimo effertur.

376. Jacobus Apostolus ait: « Nolite plures magistri fieri, fratres mei, scientes quoniam majus judicium sumitis. In multis enim offendimus omnes. Si quis in verbo non offendit, hic perfectus est vir. » 8 Monet omnes ne magisterium ambiant, cum sui periculo, quia quum omnes multis lapsibus sint obnoxii, lingua præserlim facile peccatur. Hæc fideles justosque manifesto complectuntur, quos proinde leviter peccare existimandum est.

transgressing of the law of God, and in that repect perfect. Yet doth this perfection still adma of a growth; and there remaineth a possibility of sinning, where the mind doth not most dilgently and watchfully attend unto the Lord. Propviii. apud Barclay.

- (5) Conc. Trid. Sess. vi. can. xxiii. de justif.
- (6) Prov. xxiv. 15.
- (7) Eccles. vii. 21.
- (8) Jacob. iii. 1.

<sup>(</sup>I) Prop. xx.

<sup>(2)</sup> Examen Censuræ, Resp. ad animad. xix. § 18.

<sup>(3</sup> lvii. prop.

<sup>(4)</sup> a In whom this holy and pure birth is fully brought forth, the body of death and sin comes to be crucified and removed, and their hearts united and subjected unto the truth, so as not to obey any suggestion or temptation of the Evil One, but to be free from actual sinning, and

377. Apostolus Joannes dicit: « Si iixerimus quoniam peccatum non habemus, ipsi nos seducimus, et veritas n nobis non est. » <sup>1</sup> Quamvis de pecatis antea patratis id intelligere juvet, robat tamen neminem per totam vitam eccatum omne vitare posse, absque peciali Dei privilegio; « si dixerimus uoniam non peccavimus; mendacem acimus eum. » <sup>2</sup>

378. Christus ipse nos docut veniam ulparum petere: « Dimitte nobis devita nostra. » <sup>5</sup> Hanc orationis formam mnibus tradidit, quam sanctissimi jus discipuli debent proinde proferre. Ergo justi culparum rei sunt, quarum reniam quotidie implorare debent.

379. Probatur 2. ex Patribus. S. Gregorius Nazianzenus dicit: « Eum vitæ itatum, qui omni prorsus peccato 7acet, supra humanæ naturæ modum Deus constituit. » 4

380. S. Hieronymus Pelagium refelens: « Quamdiu ille finis adveniat, et corruptivum hoc atque mortale incorruptione ac immortalitate mutetur, necesse est, nos subjacere peccato, non naturæ et conditionis, ut tu calumniaris, vitio; sed fragilitate et commutatione voluntatis humanæ, quæ per momenta variatur: quia Deus solus est immutabilis.»

381. Probatur 3. Conciliorum auctoritate. Concilium Carthaginense anno 418: « Item placuit, quod ait S. Joannes Apostolus: « Si dixerinius, quia peco» catum non habemus, nos ipsos sedue cimus, et veritas in nobis non est: » luisquis sic accipiendum putaverit, it dicat, propter humilitatem oportere lici, nos habere peccatum, non quia ere ita est; anathema sit. » 6 « Item lacuit, ut quicumque verba ipsa Do-

minicæ orationis, ubi dicimus: Dimitte nobis debita nostra, ita volunt a Sanctis dici, ut humiliter, non veraciter, hoc dicatur; anathema sit. » 7

382. Experientia ipsorum virorum qui sanctitatis laude claruerunt accedit: in iis enim leves culpas sæpius animadvertere erat; quod de seipsis quotquot sunt justi libenter agnoscunt.

# Objectiones diluuntur.

383. Obj. 1. Christus perfectionem nobis injungit divinæ similem: « Estote ergo perfecti, sicut et Pater vester cœlestis perfectus ést. » \*

384 Resp. Ex Patris cœlestis perfectione occasionem sumpsit Christus discipulos hortandi ut ipsi perfectioni studerent, præsertim ut ejus beneticentiam imitarentur, inimicis gratificando. Nemo est qui summam Numinis perfectionem adæquandam somniaverit.

385. Obj. 2. « Omnis qui natus est ex Deo, peccatum non facit: quoniam semen ipsius in eo manet, et non potest peccare, quoniam ex Deo natus est. » Ergo nullum peccatum omnino in homine renato reperire est.

386. Resp. Apostolus sanctitatem quæ decet Christi discipulos eo loci inculcat, eos monens ut sanctificent se, ad gloriam cœlestem, quam sperant, assequendam: « Omnis qui habet hanc spem in eo, sanctificat se, sicut et ille sanctus est. » 10 Quid debeat facere innuit, ut spes illa valeat. Sic ob nativitatem quam fide et Baptismo quisque consecutus est, dicit unumquemque non peccare, nec peccare posse, scilicet, quin e privilegiis illius nativitatis decidat, semine cœlesti amisso. Cæterum de peccato et iniquitate, gravi scilicet legis prævaricatione, agit

<sup>(4)</sup> I. Joan. i. 8.

<sup>(2)</sup> Ibidem 10.

<sup>(3)</sup> Matt. vi.

<sup>(4)</sup> Orat. iv. in Julian.

<sup>(5)</sup> Dialog. I. ii. contra Pelag. n. 30.

<sup>(6)</sup> Conc. Carth. can. vi.

<sup>(7)</sup> Can. viii.

<sup>(8)</sup> Mat. v. 48.

<sup>(9)</sup> I. Joan. iii. 9.

<sup>(10)</sup> Ibidem 3.

Apostolus, non de levioribus culpis, quibus justos obnoxios esse alias indicat.

387. Obj. 3: S. Augustinus dicit: « Si a me quæratur, utrum homo sine peccato esse possit in hac vita, confitebor posse per Dei gratiam et liberum ejus arbitrium. » <sup>4</sup>

388. Resp, Potest quidem absolute, quia nulla est peccandi necessitas; spectata autem humana fragilitate, non potest; nam inter tria quæ Ecclesia Catholica, testante Augustino, contra Pelagianos defendit, « alterum est, in quantacumque justitia sine quibuscumque peccatis in hoc corruptibili corpore neminem vivere. » <sup>2</sup>

389. Obj. 4. Si sit vaga quædam et moralis necessitas in culpas saltem veniales incidendi, homo nequidem gratia Christi sanatus est, sed adhuc laborat vulnere.

390. Resp. Sanatus est homo divina gratia, quatenus et peccatorum indulgentiam, et auxilia ad bene agendum accipit, et singulis tentationibus resistere valet. Cæterum perfecta yulneris medela in altera vita expectanda est.

Sectio III. De Justitiæ augmento.

301. Justos in culpas veniales identidem incidere liquet: non ideo tamen in virtutis semita sistere coguntur, sed indies, adjuvante Deo, progredi possunt, ad perfectionem viriles faciendo conatus. Bonorum operum exercitio augeri justitiam docuit Concilium Tridentinum, et contrarium errorem anathemate percussit: « Si quis dixerit justitiam acceptam non conservari, atque etiam non augeri coram Deo per bona opera, sed opera ipsa fructus solummodo, et signa esse justificationis adeptæ, non autem ipsius augendæ causam; anathema sit. » Lutherus asse-

ruerat: « Omnes christiani æque magni sumus atque Mater Dei, et æque sancti ac ipsa. » <sup>4</sup> Ex principio de justitæ Christi imputatione crédentibus, illud consectarium derivatum est: qui enim interna carent justitia, et sola impatatione alienorum meritorum habentur justi, nullo dono accepto, nullos gradus diversos justitiæ habere possunt.

392. Facile adstruitur veritas Catholica: nam in Proverbiorum libro dicitur: « Justorum autem semita, quasi lux splendens, procedit et crescit usque ad perfectam diem. » B Pulcherrima sane imago est progressus in justitiz semita, virtutum exercitio. Apostolus Petrus hortatur fideles ad proficiendum : « Crescite vero. » inquit. « in gratia et in cognitione Domini nostri et Salvatoris Jesu Christi. » 6 Paulus etiam: « Veritatem autem facientes in charitate, crescamus in illo per omnia, qui est caput Christus. » 7 Ergo augeri potest gratia, cognitio, et vita quam in Christo justi habent. Id liquet exemplo Abrahæ, qui justus, jam ex fide vivens, e patria egressus est, Deo ul obtemperaret, et aliud illustrius dedit fidei et obedientiæ specimen, filium immolaturus, quo charior Deo factos, et justiția auctus, amici instar habitus est : « et suppleta est Scriptura dicens ' Credidit Abraham Dee, et reputatum est illi ad justitiam, et amicus Dei appellatus est. » 8 Rite animadver# Bullus : « Sic eum in propiorem amicitiæ gradum recipit. » • Christi ipsius verba refert Joannes, hortantis justus perseveret, et proficiat : « Qui justus est, justificetur adhuc. » 40 Id est, ut bene adnotat Grabe: « Manest et crescat in justitia, ac proinde etiam in favore ac amicitia Dei, juxta ista

<sup>(1)</sup> L. ii. de pec. mer. et rem. c. vi.

<sup>(2)</sup> L. de dono pers. c. 2. n. 4.

<sup>(3)</sup> Sess. vi. can. 24.

<sup>(4)</sup> Serm. de Nat. B. V. M.

<sup>(5)</sup> Prov. iv. 48. (6) II. Pet. iii. 48.

<sup>(7)</sup> Eph. iv. 45. (8) Jac. ii. 23.

<sup>(9)</sup> Harmonia Apost. diss. post. c. i. § v. %.

<sup>(10)</sup> Apoc. xxii. 11.

is verba, Joan. xv. 10.: « Si pta mea servaveritis, manebitis ctione mea, sicut et ego præ-Patris mei servavi, et maneo s dilectione. » <sup>t</sup>

Patres justitiæ gradus plane nt. « Unicuique nostrum, » lieronymus, « data est gratia ensuram gratiæ Christi : non ensura Christi diversa sit, sed gratiæ ejus infunditur, quanemus haurire. » <sup>8</sup> Augustinus : « Ipsi boui in Ecclesia, de licit Apostolus : « Novit Domiai sunt ejus, » diversarum graunt, non omnes paria merita sunt alii aliis sanctiores, sunt meliores. » <sup>5</sup>

Equidem tolluntur virtutum mta, si justitia augeri nequeat rcendo. E contra magnos dat ad conatus indefessos, gratiæ genda, et præmia proinde certo

## CAPUT XI.

#### DE PERSEVERANTIA.

lx Pelagiana controversia Auguita est occasio gratize partes in salute explicandi et vindicandi. agiani ei gratiæ necessitatem tis opera docenti obaudierunt: ium et finem ad humanam referoluntatem. Hos ut ad sane sen-1 adduceret, scripsit librum de inatione Sanctorum, in quo tium a gratia derivari ostendit. um de dono perseverantiæ, ut a finem perseverantiam magnum aus esse probaret. Insignis Doarba mutuari non dubitavit Con-Tridentinum, eam nuncupans um illud usque in finem perseverantiæ donum. » 6 Canenem quoque tulit : « Si quis dixerit justificatum vel sine speciali auxilio Dei in accepta justitia perseverare posse, vel cum eo non posse; anathema sit. » 5 Speciale auxilium videtur intelligi gratia ad perseverandum directa, utpote præter alia gratiæ auxilia ad singulos actus virtutis concessa. Perroneus tamen censes illud tantum a gratia habituali distingui; quod vix vocis vim explicare nobis videtur.

# Propositio.

Absque speciali Dei auxilio justificatus in accepta justitia perseverare non potest.

296. Probatur 1. ex Scripturis. « Qui ccepit in vobis opus bonum, perficiet usque in diem Christi Jesu. » Ergo perfectio operis, perseverantia scilicet in finem, sicut et ejus initium, Dei est: specialis idcirco gratia agnoscenda est eo consilio data ut perseveremus.

397. Petrus fideles alloquens dicit: « Qui in virtute Dei custodimini per fidem in salutem. » 7 Custodia in salutem divinæ potestati — δνάμει θων — tribuitur. Speciale est igitur ad perseverandum auxilium.

Probatur 2. ex Augustino, cujus auctoritas in gratiæ quæstionibus magna est, eo quod Ecclesiæ doctrinam magno plausu vindicaverit.

308. Libertatem nostram gratiæ auxiliis validam esse tradit: « Major quippe libertas est necessaria adversus tot et tantas tentationes, quæ in Paradiso non fuerunt, dono perseverantiæ munita atque firmata, ut cum omnibus amoribus, terroribus, erroribus suis vincatur hic mundus. » • — « Inter tot ac tantas tentationes infirmitate sua voluntas ipsa succumberet, et ideo perseverare non possent, quia deficientes infirmitate non vellent, aut non ita

<sup>\*.</sup> ad c. i. § 8. Harm. diss. post. i. contra Jovin.

t. vi. in Joan. Evang. n. 8.

<sup>.</sup> Trid. Sess. vi. cap. xvi.

<sup>(5)</sup> Can. xxii.

<sup>(6)</sup> Philip. i. 6.

<sup>(7)</sup> I. Pet. i. S.

<sup>(8)</sup> L. de corrept. et gratia c. xii.

vellent, infirmitate voluntatis, ut possent. Subventum est ergo infirmitati voluntatis humanæ, ut divina gratia indeclinabiliter et inseparabiliter ageretur, et ideo quamvis infirma, non tamen deficeret, neque adversitate aliqua vinceretur. Ita factum est ut voluntas hominis invalida et imbecilla in bono adhuc parvo perseveraret per virtutem Dei. » <sup>4</sup>

399. Probatur 3. Conciliorum auctoritate. Concilium Arausicanum II. dicit: « Adjutorium Dei etiam renatis ac sanctis semper est implorandum, ut ad finem bonum pervenire, vel in bono possint opere perdurare. » <sup>2</sup>

400. Probatur 4. Pontificia definitione. Cœlestinus ad Galliarum episcopos scribens, <sup>8</sup> definit: « Neminem etiam baptismatis gratia renovatum idoneum esse ad superandas diaboli insidias, et ad vincendas carnis concupiscentias, nisi per quotidianum adjutorium Dei perseverantiam bonæ conversationis acceperit. » <sup>4</sup>

401. Favet ratio et quotidiana experientia: quum enim infirmi simus, et ad peccandum proclives, innumeris obnoxii tentationibus, nemo poterit sibi victoriam, et ad finem usque in virtutum exercitio perseverantiam polliceri, nisi speciali Dei auxilio nixus.

## Objectiones diluuntur.

402. Obj. 1. Speciale Dei auxilium penitus ex ejus bonitate pendet, proindeque pro lubito denegari poterit:ideo hominum salus est penitus extra eorum potestatem, si eo auxilio opus sit.

405. Resp. Est quidem speciale et magnum Dei donum perseverantia, quam nemo sibi promereri poterit, quamvis precibus eam valeat impetrare, docente Augustino. <sup>5</sup> Utique potuisset Deus omnia gratiæ auxilia hominibus

denegare, et ea nos relinquere conditione qua primorum parentum culpa positi sumus: sed placuit benignissimo Patri ipsa Filii sui morte nobis gratiarum fontem veluti aperire, ideoque in Dei auxilio firmissimam spem collocare et reponere omnes debent: Deus enim, nisi ipsi illius gratiæ defuerint, sicut ccepit opus bonum, ita perficiet, operans velle et perficere. » 6 Ita docent Tridentini Patres.

404. Obj. 2. Speciale auxilium juxta Augustinum illud est quo voluntas indeclinabiliter et insuperabiliter agitur. Ideo de adjutorio Adæ dato, quo potuisset perseverare, quum dixisset, subjunxit: « Nunc vero sanctis in regnum Dei per gratiam Dei prædestinatis non tale adjutorium perseverantiæ datur, sed tale, ut eis perseverantia ipsa donetur; non solum, ut sine isto dono perseverantes esse non possint. verum etiam, ut per hoc donum nonnisi perseverantes sint. » 7 Igitur, si Augustini de perseverantiæ munere doctrinæ standum sit, actum est de libertate humana, et sincera Dei reprobos salvandi voluntate.

405. Resp. Augustini testimonia ostendunt quidem perseverantiam ex occultis Dei consiliis, æquissimis tamen, pendere: salva tamen omnino libertate humana, et sincera Dei reprobos salvandi voluntate. Distinctionem inter adjutorium sine quo non possit quis perseverare, et adjutorium quo perseverat, instituit, illudgue datum homini integro, hoc lapsis hominibus dicit, adeo ut per hoc donum nonnisi perseverantes sint. Hoc de finali perseverant tia, mortis scilicet cum gratia conjunctione, intelligit P. Zacharias, 8 col verba objecta et alia plura testimonia favent. Ad specialem igitur Dei erga ele-

<sup>(4)</sup> L. de corrept. et gratia c. xii.

<sup>(2)</sup> Can. x. (3) Anno 132.

<sup>(4)</sup> Cap. vi.

<sup>(5)</sup> Aug. 1. de dono persev. c. vi. n. 10.

<sup>(6)</sup> Conc. Trid. Sess. vi. de justif. c. xiii.

<sup>(7)</sup> Lib. de corrept. et gratia c. xii.

<sup>(8)</sup> Franc. Ant. Zachariæ e S. J. de adjutorio, Sine quo non et sine quo diatriba.

clos amorem refertur, quod eos e vita vocet eo temporis momento, quo justi sunt, gratiæ obtemperando. Cæterum non gravamur ea intelligere de auxiliis ad perseverandum, quibus voluntas roboratur, quæ tamen nullam vim aut necessitatem inducunt. Prædicat sæpe Augustinus gratiæ vires quibus justus omnia sibi adversantia superare valeat: «fortissimo auippe dimisit atque permisit facere quod vellet; infirmis servavit, ut, ipso donante, invictissime guod bonum est vellent, et hoc deserere invictissime nollent. > 1 Hanc vim voluntatis gratiæ munitæ adversus tentationes, potius quam vim gratiæ in voluntatem, prædicat. Inseparabiliter autem . 2 non insuperabiliter agitur voluntas, intimo nexu cum gratia conjuncta, quamdiu ei adhæret. Servatur igitur humana libertas, et ostenditur sincera erga reprobos voluntas Dei. quibus perseverantiæ munus ex infinita ana bonitate largitus esset, nisi sua culpa obstitissent.

406. Obj. 3. Prædestinationis dogma ex doctrina de perseverantiæ munere fluit, uti docuit Augustinus sibi admodum constans in tota hac de gratia doctrina: attamen abhorret sensus christianus a prædestinatione.

407. Resp. A prædestinatione, prout apud plerosque jam intelligitur, abhorret omnino sensus christianus; nam hæreticorum usus fecit, ut de absoluto Dei decreto, quo quidam suppliciis, quidam beatitudini destinantur, summa Dei potentia, nulla habita criminum vel virtutum ratione, accipiatur. Hoc dogma ex Catholica de perseverantia loctrina non fluit: quamvis enim speziale esse Dei munus hanc agnoscamus, ton ideo tamen eam ex absoluto dereto pendere docemus; sed e contra 'ridentini Patres docent: « Deus sua

gratia semel justificatos non deserit. nisi prius deseratur. » 5 Ita docuerat jam Augustinus : « Deus cum hominem ad perfectam sanitatem, hoc est, ad perfectam vitam justitiamque perduxerit. non deserit, si non deseratur, ut pie semper justeque vivatur. » 4 Ex orationibus Ecclesiæ ut detur suis filiis perseverantia, merito argumentatus est eam esse magnum Dei munus : pro ea tamen frustra orațio funderetur, si ex absoluto decreto penderet. Quod igitur inde derivavit argumentum, ut ostenderet eam e divina largitate procedere, probat conditione quæ penes nos est eam quodammodo niti : « Restat in his bonis, » inquit, « usque in finem perseverantia, quæ frustra quotidie a Domino petitur, si non eam Dominus per gratiam suam in illo, cujus orationes exaudit, operatur. » 8

408. Obj. 4. Correptio omnis, conatusque nil valent, si perseveraturi sint ii tantummodo quibus illud donum Deus ex sua largitate concesserit.

409. Resp. Deus omnia summa sapientia, æquitate, justitia et bonitate statuit, ideoque perseverantiæ donum. non temere, sed justissime sanctissimeque largitur. Correptiones igitur. conatusque omnes humani, juxta consilia divina inservient ut peccatores in viam justitiæ et salutis deducantur. Deo misericorditer tangente eorum corda, iis tantum derelictis qui eius gratiæ reluctantur : « Nemo ergo dicat non esse corripiendum, qui exorbitat de via justa : sed ei reditum et perseverantiam a Domino tantum esse poscendam : nemo prudens et fidelis hoc dicat. Si enim secundum propositum vocatus est iste, procul dubio illi etiam quod corripitur. Deus cooperatur in bonum. Utrum autem sit sic vocatus, quoniam qui corripit nescit, faciat ipse

<sup>(</sup>f) De corrept. et gratia n. 39.

<sup>(2)</sup> Ita legit îpse Calvinus în Instit. Ita legendum tendit Scipio Maffei Ist. Teol. 1. zii. p. vii. n. 2.

<sup>(3)</sup> Sess. vi. de justif. c. xi.

<sup>(4)</sup> L. de Nat. et Gratia, c. xxvi.

<sup>(5)</sup> Lib. de dono persev. c. xvii

cum charitate quod scit esse facien-

## Animadversiones.

410. Perseverantiæ munus « suppliciter emereri potest, » precibus scilicet impetrari, et certo sperandum est ex divina bonitate; idque tantum formidandum ne obicem superbia, incuria, vel alia culpa nostra ponamus. Nulla quidem virtutum opera illud merentur; sed humilibus et vigilantibus non denegatur. De eo postquam plura disseruerat Augustinus, dixit: « Satis dilucide ostenditur et inchoandi et usque in finem perseverandi gratiam Dei non secundum merita nostra dari; sed dari secundum insius secretissimam, camdemque justissimam, sapientissimam, beneficentissimam voluntatem. » 2

411. In eo valde elucet Dei miscricordia, et perseverantiæ munus, quod electi ejus famuli e vita eripiantur eo tempore quando gratiæ libere obtemperando, justitiam consecuti sunt, quam, si diutius viverent, amittere facile possunt. Ideo sæpius adduxit Augustinus illud Sapientiæ testimonium de justo in ætate juvenili decedente: « Placens Deo factus est dilectus, et vivens inter peccatores translatus est. Raptus est ne malitia mutaret intellectum ejus, aut ne fictio deciperet animam illius . . . placita enim erat Deo anima illius : propter hoc properavit educere illum de medio iniquitatum. » 5 « Videte, » inquit Augustinus, » a veritate quam sit alienum, negare donum Dei esse perseverantiam usque in finem hujus vitæ, cum vitæ huic quando voluerit, ipse det sinem; quem si dat ante imminentem lapsum, facit hominem perseverare usque in finem. » 4

CAPUT XII.

#### DE BONORUM OPERUM MERITO.

412. Bona opera ca intelliguntur quæ ab homine justo fiunt, ex gratiæ divinæ motione, et per Christum, cuius iustus vivum est membrum, Deo offeruntur. Quæ justificationem præcedunt illud nomen haud obtinent, auum non possint vim et meritum habere, quatenus a peccatore fiunt. Forbesius, Anglicanis licet studens placitis, ea intelligit « quæ per justitiam habitualem, i. e. in ipsa justificatione infusam, inhærentem, et permanentem efficiuntur, atque sic speciali quadam ratione dicuntur bona opera. » 8 Latiori tantum sensu ea dicuntur opera bona, qua rationi sunt consona, et sensui humano, quamvis omni careant virtule supernaturali.

413. Lutherus sæpissime in bona opera invectus est, specie quidem bumanam superbiam reprimendi, sed tanta verborum licentia quæ morum corruptelæ faveret : « Erga Deum, » inquit, « non operibus, sed nuda fide indigemus; debemus enim cum solo Isaac venire, id est, in fide: servos et asinos, hocaest opera, deorsum dimittere oportet. Quanto sceleratior es, tanto citius Deus suam gratiam insudit. » 6 Audiatur Walchius, beatissimi patris sui (Lutheri nempe) vindicans sermones! « Objicis duriora quædam Lutheri de hac re effata, cujusmodi sint : doctrinæ puritas arcte tenenda, vitæ autem sanctitas non adeo rigide urgenda; quanto sceleratior tanto gratiæ vicinior : nulla peccata possunt damnare, nisi sola incredulitas: rei uxoriæ operam dare, tam cuique est

<sup>(1)</sup> Aug. Lib. de corrept. et gratia c. ix. (2) L. de dono persev. c. xiii.

<sup>(8)</sup> Sap. iv. 40-14.

<sup>(4)</sup> Aug. lib de dono persev. c. xvii.

<sup>(5)</sup> In Consider. pacific. de justif. l. i. c.iii

<sup>(6)</sup> Serm. de pisc. Petri.

necessarium, quam edere, bibere, dormire. Inveniri tales sententias beati viri haud negamus. » Pergit allegare nores ejus probos, de quibus qui vult ectum ferre judicium, consulat res ejus restas, nuperrime a J.V. Au lin fideliter narratas. <sup>4</sup> Addit Walchius: « His de ausis omnino decet, Lutheri sentenias, quæ videntur duriores, per interretationem mitigare. » <sup>2</sup>

414. Concilium Tridentinum Cathoicum dogma hoc munivit canone: « Si quis dixerit hominis justificati bona pera ita esse dona Dei, ut non sint stam bona ipsius justificati merita, ut ipsum justificatum bonis operibus, que ab eo per Dei gratiam, et Jesu Christi meritum, cujus vivum membrum est, flunt, non vere mereri augmentum gratiæ, vitam æternam, et ipsius vitæ æternæ, si tamen in gratia discesserit, consecutionem, atque etiam gloriæ augmentum; anathema sit. n s

#### Propositio.

Bona justorum opera quæ per gratiam Dei, et Jesu Christi meritum funt, vere merentur vitam æternam.

415. Probatur 1. ex Scripturis. Christus dixit: a Beati, qui persecutionem patiuntur propter justitiam: quoniam ipsorum est regnum cœlorum. Beati estis cum maledixerint vobis, et persecuti vos fuerint, et dixerint omne mahum adversum vos mentientes, propter me: gaudete, et exultate, quoliam merces vestra copiosa est in celis. » 4 Habet igitur mercedis ratiolem quod nobis promittitur regnum celeste.

416. Datur etiam veluti in virtutis ræmium : « Venite benedicti Patris lei, possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi. Esurivi enim, et dedistis mihi manducare. »

417. Quæ Christi causa patimur, gloriam nobis operari dicuntur: « Id enim, quod in præsenti est momentaneum et leve tribulationis nostræ, supra modum in sublimitate æternum gloriæ pondus operatur in nobis. » 6 & 160 tor 82psr 162psr 2019/262psr ipir.

418. De gloria, veluti corona jure debita, loquitur Apostolus: « Bonum certamen certavi, cursum consummayi, fidem servavi. In reliquo reposita est mihi corona justitiæ, quam reddet mihi Dominus in illa die justus judex: non solum autem mihi, sed et iis qui diligunt adventum ejus. » 7 Sicut vincentibus in palæstra vel stadio corona jure debebatur, sic jure vindicatur coclestis gloria, impleta scilicet conditione quam libere statuit Deus. Ideo dicit Bernardus: « Est quam Paulus expectat corona justitiæ; sed justitiæ Dei, non suæ; justum quippe est, ut reddat quod debet; debet autem quod pollicitus est. » 8 De Martyribus dicitur : « Hi sunt, qui venerunt de tribulatione magna, et laverunt stolas suas, et dealbayerupt eas in sanguine Agni. Ideo sunt ante thronum Dei. » • Ouod igitur propter Christum passi sint, causa est gloriæ qua fruuntur.

419. Hortatur Christus famulos suos, ut virtutibus sedulo navent operam, mercede operum certo remunerandos: « Qui justus est, justificetur adhuc: et sanctus, sanctificetur adhuc. Ecce venio cito, et merces mea mecum est, reddere unicuique secundum opera sua. » <sup>10</sup> Imo dicit eos jus habere et potestatem in lignum vitæ, scilicet in ipsam vitam æternam: « Beati, qui lavant stolas suas in sanguine Agni; ut sit potestas

<sup>(1)</sup> Vie de Martin Luther, Paris, 4839.

<sup>2)</sup> Introd. l. i. c. iii. § xl.

<sup>3)</sup> Sess. vi. can. 32.

<sup>&#</sup>x27;4) Mat. v. 10.

<sup>5)</sup> Mat. xxv. 31.

<sup>(6)</sup> II. Cor. iv. 47.

<sup>(7)</sup> II. Tim. iv. 7.

<sup>(8)</sup> Cit. a Bullo Harm. Ap. c. xviii. diss. post.

E 45.

<sup>(9)</sup> Apoc. vii. 14. (10) Ibid. xxii. 11.

eorum in ligno vitæ. « 4 « Huic testimonio, » inquit Bullus, « addi possunt omnia illa novi Testamenti loca, in quibus vitam æternam a Deo operibus nostris ex justitia dari clare asseritur. 2 Thess. i. 7. Heb. vi. 40. II. Tim. iv. 8. Hinc enim sic licet argumentari: Si merces vitæ æternæ operibus nostris ex justitia detur, ergo ex operibus nostris ius ad mercedem istam consequimur: (tale scilicet jus, quod in gratioso Dei per Christum fædere fundamentum suum unice habeat) sunt hæc rur mpor re nai arrigrosa. Cui merces ex justitia datur, ille jus ad mercedem illam habeat necesse est, et vice versa.»2 Mirum est qui hæc scripsit Catholicam de merito doctrinam alibi carpere.

420. Probatur 2 ex Patribus. S. Ignatius M.: « Simite me ut bestiarum esca sim, per quam possim Deum adipisci. »<sup>5</sup>
— ει' εν ίστὶ διοῦ ἐπιτυχοῦν.

421. S. Justinus: « Edocti a prophetis pœnas et supplicia, ac bonas remunerationes pro meritis cujusque actionum irrogari, verum id esse confirmamus.» τας άγωθας άμωθας κατ' άξων των πραξίων ίκαστα. <sup>6</sup> « Quos quidem si dignos se per opera illius consilio ac voluntati exhibuerint, adepturos accepimus, ut cum eo degant, atque una regnent corruptionis et perpessionis expertes.» <sup>5</sup>

422. S. Irenæus, recitatis Pauli verbis de agone suo: « Bonus igitur agonista, ad incorruptelæ agonem adhortatur nos, uti coronemur, et pretiosam arbitremur coronam, videlicet quæ per agonem nobis acquiritur.» 6

425. S. Cyprianus : « Justitia opus est, ut promereri quis possit Deum : præceptis ejus et monitis obtempe-

randum est, ut accipiant merita nostra mercedem.»

424. S. Hilarius: « Regnum Dei vitæ nostræ stipendiis quæramus. Et hæ recte perfecteque viventium merces est, ut in novam cœlestemque substatiam ex hac corruptibilis corporis materie transferantur. » \*

425. S. Ambrosius: « Nonne evidens est meritorum aut præmia, aut supplicia post mortem manere? » •

426. S. Joannes Chrysostomus: «Quia in nostra voluntate totum post gratiam Dei relictum est, ideo et peccantibus supplicia proposita sunt, et bene viventibus præmia.» 10

427. S. Hieronymus: « Jam nostri laboris est pro diversitate virtutum diversa nobis præmia præparare.»

428. S. Augustinus: « Nullane sunt merita justorum? Sunt plane, quia justi sunt; sed ut justi fierent, merita non fuerunt. . . . Sicut merito peccati, tamquam stipendium, redditur mors, ita merito justitiæ, tamquam stipendium, vita æterna. » 12

429. Hæc una Patrum omnium sententia a Concilio Arausicano II. satis feliciter declarata est: « Debetur merces bonis operibus si flant, sed grația, quæ non debetur, præcedit ut fiant, ii

430. Ratio theologica favet: in Dei scilicet gloriam cedit ut virtutis præmia largiatur, suos famulos munerans, quos sua gratia ad agendum movit.

Objectiones.

431. Obj. 1. Isaias, populi fidelis nomine, dicit: « Facti sumus ut immundus omnes nos, et quasi pannus menstruatæ omnes justitiæ nostræ.»

432. Resp. Plorat Propheta pleorumque delicta sua ætate. Ipsa Beli-

<sup>(4)</sup> Ibid. 44. Varia est lectio : codices nonrulli presertim Alexandrinus, habent : ὑ πλύνοντε τὰς στολας ἀντῶν. Griesbach communem lectionem presert : ὑι ποιόνντες τως εντολως ἀντῶν. Lachmann Vulgates assentitur.

<sup>(2)</sup> Harmonia Apostolica, diss. prior. c. vi. § 44.

<sup>(5)</sup> Ep. ad Rom. (4) Apol. i. n. 5.

<sup>(5)</sup> Ibid. n. f0. (6) L. iv. c. lxxii.

<sup>(7)</sup> L. de Unit. Eccl. (8) C. v. in Mat.

<sup>(9)</sup> L. i. de offie. c. zv.

<sup>(40)</sup> Hom. xxii. in Gen.

<sup>(11)</sup> L. ii. ad Jovinian.

<sup>(12)</sup> Ep. 106. ad Sixtum.

<sup>(43)</sup> C xviii. (44) Isaim lxiv. 6.

nunia quæ justitiæ vocabantur

-12 colentium vitiis sæpius inntur. Cæterum erant quidam li virtutum exercitio: « Occurtanti et facienti justitiam. » 4, licet et ipse hoc testimonio sus sit ad humanorum operum tem designandam, in ipsum, fassus est Vatem de justorum operibus non loqui: quod icriptores protestantici agno-

omnia quæ præcepta sunt vote: Servi inutiles sumus. » sesp. Id dicere oportet quia mnia Deo debemus, nec ullam agendo afferimus utilitatem. amen illi cælestem nobis poloriam, ea conditione ut bona ratiæ ejus adjutorio et motu, equapropter dicturus est faeli: « Euge serve bone et fidea super pauca fuisti fidelis, ulta te constituam, intra in Domini tui. » s

bj. 3. Apostolus ait : « Gratia ei, vita æterna. » Igitur bonis non comparatur.

esp. verbis Augustini: « Verumuia et ipsa vita æterna, quam est bonis operibus debitam tanto Apostolo gratia Dei dium gratia non operibus reded gratis detur, sine ulla dubiconfitendum est, ideo gratiam ternam vocari, quia his meritis quæ gratia contulit homini. » 6 lbj 4. S. Augustinus Deum s dicit: « Prorsus gratis das, alvas, qui nihil invenis unde et multum invenis unde da-

lxiv. 5.

Barclay Apolog. prop. vii. obj. 3. § xi. xvii. 10. (4) Mat. xxv. 23.

vi. 23. (6) L. de corrept. et grat c. xiii.

438. Resp. Nihil in homine sibi relicto invenit Deus unde eum salvet, sed plura suæ gratiæ dono; adeo ut homo, divina promissione innixus, possit cœlestem hæreditatem sibi vindicare: « Illo ergo modo, possumus exigere Dominum nostrum, ut dicamus: Redde quod promisisti, quia fecimus quod jussisti, et hoc tu fecisti, quia laborantes juvisti. » 8

439. Obj. 5 S. Basilius ait: « Requies æterna nou secundum operum debitum ac meritum retribuitur, sed juxta magnificentiam Dei his qui in ipsam sperayerunt. » •

440. Resp. Obvius est sensus, præmia longe superare merita; tribuuntur scilicet pro summa Dei munificentia. Alias dicit: « Omnes qui viam Evangelicam incedimus, mercatores sumus per opera mandatorum nobis possessionem cœlestium comparantes. » <sup>10</sup>

441. Obj. 6. S. Gregorius M.: « Si opus virtutis exercuero, ad vitam, non ex meritis, sed ex venia, convalesco.» 41

442. Resp. Nulla nostra sunt merita, nisi data delictorum venia, et tributa gratia. Cæterum: « quia in hac vita nobis est discretio operum, erit in illa procul dubio discretio dignitatum, ut quo hic alius alium merito superat, illic alius alium retributione transcendat.» 42

443. Obj. 7. Deo, vitæ æternæ largitori, et Christo Salvatori detrahitur, dum meritis nostris tribuitur vita æterna.

444. Resp. Nihil detrahimus Deo: agnoscimus enim nullo naturæ nostræjure ad regna cœlestia patere aditum, sed ex infinita ejus honitate; nihil detrahimus Christo: non enim speramus salutem, nisi ejus sanguine expiati.

<sup>(7)</sup> Serm. clxix. alias xv. de verbis Apostoli.

<sup>(8)</sup> Serm. civiii. alias xvi. de Verbis Apostoli. c. 2.

<sup>(9)</sup> In Ps. cxiv. (10) Orat. in initium Prov.

<sup>(41)</sup> L. ix. Moral. c. xiv. (42) L. iv. Moral. c. xlii.

Promissio coelestis hæreditatis tribuendæ libere facta est; subsidia ad eam assequendam gratis donata; adeo ut totum salutis opus misericordiam et bonitatem divinam commendet. Conditiones divinitus præscriptas adimplendo, jus acquirimus, quod tamen in libera Dei promissione innititur. Pulchre Chrysostomus: « Illi juste puniuntur, hi coronantur per gratiam: etsi enim millia bona opera fecissent, gratiæ liberalitas est, quod ita pro minimis operibus tantum cœlum, tantum regnum detur in præmium. » 1 Igitur hortatur nos Apostolus, ut bene agamus, retributionis spe : « Quodcumque facitis, ex animo operamini, sicut Domino, et non hominibus, scientes quod a Domino accipietis retributionem hæreditatis. » 2

#### Ani:nadversiones.

445. Gravis admodum est inter Theologos controversia, utrum prædestinatio ad gloriam fiat ex mera Dei benignitate, vel ex operum bonorum prævisione. Constat autem apud omnes prædestinationem admittendam. æternum scilicet Dei decretum de gloria quibusdam danda. « An quisquam dicere audebit, » rogat Augustinus. « Deum non præscisse quibus esset daturus ut crederent, aut quos daturus esset Filio suo, ut ex eis non perderet quemquam? Quæ utique si præscivit. profecto beneficia sua, quibus nos dignatur liberare, præscivit. Hæc est prædestinatio sanctorum, nihil aliud: præscientia scilicet et præparatio beneficiorum Dei, quibus certissime liberantur quicumque liberantur. » 5 Alias dicit : « In sua quæ falli mutarique non potest præscientia, opera sua futura disponere, id omnino neque aliud quidquam est prædestinare. » 4 Constat etiam prædestinatos nonnisi fide et

446. Ad nos quod attinet, nihil certi proferre valemus: Dei enim consilia mentis nostræ aciem effugiunt. Equidem gratuitæ illi prædestinationi electorum plura Scripturæ, præsertim D. Pauli, testimonia favere videntur, quæ tamen pleraque de vocatione ad fidem haud ægre explicantur. Difficilius forsan quæ Augustinus protulit ad sensum Molinistarum reducuntur, quamyis, collatis inter se testimoniis,

bonorum operum exercitio vitam æternam reapse consegui; nam uti anim advertit Hieronymus in Pauli testimo. nium: « Vasa misericordiæ quæ præ. paravit (Deus) in gloriam, quæ vo. cavit, etc. non salvat irrationabiliter. et absque judicii veritate, sed causis præcedentibus.» \* Constat pariter gratiæ auxiliis opus esse ut actus salutares eliciantur, et ea nullo nostri merito niti. His certissimis agnitis principiis. quærunt Theologi, utrum Deus meritorum, gratiæ auxilio comparandorum, intuitu electos ad gloriam destinaverit: vel eos gratis ad gloriam elegerit, ideoque auxilia efficacia, quibus salutis opera certo, libere tamen, perficiant, tribuerit. Molinistæ et Congruistæ plerique prædestinationem niti meritorum præscientia censent: Augustinianenses, Thomistæ, una cum Suaresio, aliisque, putant prædestinationem esse absolutum Dei decretum, auod amnem meritorum præscientiam antecedit: hæc enim inde sequi, verbis Augustini, dicunt : « Quicumque ab illa originali damnatione, ista divinæ gratiæ largitate, discreti sunt, non est dubium quod et procuratur eis audiendum Evangelium . et cum audiunt . credunt . et in fide, quæ per dilectionem operatur, usque in finem perseverant, et si quando exorbitant, correpti emendantur. » 6

<sup>(4)</sup> In Matth. hom. luxis.

<sup>(2)</sup> Col. iii, 23.

<sup>(5)</sup> De dono persey. c. xiv. n. 55.

<sup>(4)</sup> Ibidem c. xvii. n. 41.

<sup>(5)</sup> Ep. 450. ad Hedibiam q. 40.

<sup>(6)</sup> L. de corrept. et grat. c. viii.

oculis habitis quos impugnabat us, verosimilis interpretatio Moacitis consona data sit. Hæc quitioni magis congruunt, et humavertatem, et Dei erga reprobos ordiam magis exhibent: ægre telligitur quomodo eorum saluti erit, si gratuito decreto electos iam destinaverit, ita ut nemo m consequatur. 4 Cæterum tutamus ab his scrutandis abstitabsque nimia animi solicituea incumbere opera quibus fiat certa.

## CAPUT XIII.

#### ERTATE AD MERENDUM NECESSARIA.

Liberum arbitrium ad meriti n requiri constanter docuit Ecquæ idcirco humanæ volunertatem a fato, cui eam subii-Stoici, et a principiorum duooni scilicet et mali, dominatu, statuebat Manes, vindicavit. s servum vocabat arbitrium. a gratia moveri dicebat, ea ut opus totum Dei foret. Caldem tradidit. 2 Bajus necessicum libertate componi posse \* Jansenius docuit : « omnem voluntatem, quantumcumque n determinatam, nulla tali neequa dicitur necesse est ut velit. e esse liberum.» Hinc damnată est propositio ex libro ejus desumpta: « Ad merendum vel demerendum in statu naturæ lapsæ non requiritur in homine libertas a necessitate, sed sufficit libertas a coactione. » Equum homo delectationis terrenæ, vel cœlestis, majori vel minori pondere, necessario agatur, juxta Jansenium, ita tamen ut voluntas lubens agat, et in consensu sibi complaceat, quin alias fieri possit, ea urgente delectatione, libertatem et meritum cum illa necessitate existere posse censuit. In co autem Calvini plane adhæsit placitis, djversa ratione loquendi adhibita.

448. Presbyteriani docent humanam voluntatem naturali pollere libertate, et negant eam cogi, vel aliqua absoluta necessitate naturæ ad bonum vel malum determinari. Eam naturali peccati servitute liberari sola Dei gratia addunt, qua fit ut libere velit et a gat bonum. Spiritum sanctum voluntatem ipsam in sanctis operari dicunt, quod, juxta Calvini mentem, videntur intelligere, ita ut repugnandi potestas absit, Deo prædestinante ut velint.

### Propositio.

Ad meritum, sicut et ad demeritum, requiritur, etiam in statu naturæ lapsæ, libertas a necessitate, nec sufficit libertas a coactione.

449. Probatur 1. ex Scripturis. Moses Israelitis legem servandam proponens, vitæ gaudia et benedictionem cælestem illis pollicitus est, ea conditione ut

byteriani non verentur dicere: III. « By e of God, for the manifestation of his me men and angels are predestinated lasting life, and others fore ordained ting death.

se angels and men, thus predestinated rdained, are particularly and unchansigned; and their number is so certain te, that it cannot be either increased or 1.

e of mankind that are predestinated God, before the foundation of the laid, according to his eternal and purpose, and the secret counsel and good pleasure of his will, hath chosen in Christ unto everlasting glory, out of his mere free grace and love, without any foresight of faith or good works, or persevarance in either of them, or any other thing in the creature as conditions, or causes, moving him thereunto; and all to the praise of his glorious grace. » Presbyt. Confession. eh. iii. (2) Supra, p. 226.

- (3) Prop. 39, 66, 67, inter damnatas.
- (4) L. vi. de gratia Christi Servatoris, c. vi.
- (5) Prop. iii.
- (6) God « by his grace alone enables him freely to will and to do that which is spiritually good. Presbyterian Confession, ch. ix.

legem servare eligerent: electio autem fleri nequit, si quis necessitate ad unum determinatus fuerit. « Testes, » inquit, « invoco hodie cœlum et terram, quod proposuerim vobis vitam, et mortem, benedictionem et maledictionem. Elige ergo vitam ut et tu vivas, et semen tuum. • ¹ Hæc vana sunt si homo eligendi facultate careat, utpoto decreto divino et potestate determinatus.

450. Apud Ecclesiasticum dives dicitur « beatus . . . . qui potuit transgredi, et non est transgressus, facere mala, et non fecit : ideo stabilita sunt bona illius in Domino. » <sup>2</sup> Mercedis igitur ratio est quod nulla necessitate determinatus bene egerit.

451. Probatur 2. ex Patribus. S. Justinus monet ne ex Dei præscientia rerum necessitas inferatur; hæc enim, fati instar, quod prorsus cum meriti ratione pugnat, rejicienda est : a Si enim fato decretum est hunc esse bonum, istum autem malum: neque hic laudandus, neque iste vituperandus » - ti yap iquaprat ret de rita ayadır inas Rai ror de paulor, id Bros anoderros, ide έχεινος μεμπτεος. « Ac rursus nisi humanum genus facultatem habeat libera animi inductione \*poasperes ixev3epa, 8 et fugiendi turpia, et honesta sectandi, extra noxam est quidquid egerit » Hanc igitur electionem liberam ad meritum necessariam esse judicat, eamque Mosis et Isaiæ testimoniis pergit ostendere: « Quod ergo res futuras dicimus prædictas fuisse, non eo dicimus, quod fati necessitate fiant; sed cum Deus futuras omnium hominum actiones prævideat; cumque apud eum singulos homines pro meritis actionum remuneraturum, statutum sit ut a se etiam digna actionibus præmia rependantur; per Spiritum propheticum prædicit, semper ad animi atteutionem ac recordationem vocans hominum genus, seque eorum curam gerere ac illis providere demonstrans. » 4

452. S. Irenæus: « Gloria autem et honor, inquit, omni operanti bonum. Dedit ergo Deus bonum, quemadmodum et Apostolus testificatur in eadem epistola, et qui operantur quidem illud, gloriam et honorem percipient, quoniam operati sunt bonum, quum possent non operari illud: hi autem qui illud non operantur, judicium justum non recipient Dei, quoniam non sunt operati bonum, cum possint operari illud. » I

453. Clemens Alexandrinus: « Sed nec laudes, nec vituperationes, nec honores, nec supplicia justa essent, si anima non habeat liberam potestatem. <sup>1</sup>

454. S. Chrysostomus: « Nonne manifestum est, sua quemque voluntate vel malitiam vel virtutem eligere? Nam nisi ita esset, et naturæ nostræ polestas insita esset, neque illos puniri, neque istos præmia virtutum accipere oportebat. Verum quia in nostra voluntate totum post gratiam Dei relictum est, ideo et peccantibus supplicia proposita sunt, et bene operantibus retributiones. » 7

455. S. Hilarius: « Quid honoris at præmii bonitatis necessitas merertur, cum malos non esse vis quædam nobis conserta non sineret? Voluntati ergo permissa bonitas est, ut præmium sibi voluntas bonitatis acquireret. »

456 S. Optatus Milevitanus ait: «Voluntas habet pœnam, necessitas veniam. Homicida scelus potest facere, potest etiam non facere, et cætera hujusmodi, in quibus liberum habetur arbitrium.»

457. S. Hieronymus: « Liberi arbitril

<sup>(1)</sup> Deut. xxx. 19.

<sup>(2)</sup> Eccli. ixxxi. 8.-10, 11.

<sup>(8)</sup> Apol. i. n. 43. (4) N. 44.

<sup>(5)</sup> L. iv. adv. hær. c. lxxi.

<sup>(6)</sup> L. i. Strom.

<sup>(7)</sup> Hom. xxii. in Gen.

<sup>(8)</sup> In Ps. ii. n. 16.

<sup>(9)</sup> L.vii. adv. Parmenian. in ipso fere priscipio.

dit Deus, nec ad virtutes, nec ecessitate trahimur: alioquin sitas, nec damnatio, nec co-

Augustinus, relatis mox lauronymi verbis, dicit: « Quis scat? quis non toto corde susiis aliter conditam humanam e naturam? Sed in recte faeo nullum est vinculum nequia est libertas charitatis. » et, a neminem vituperatione ve dignum, qui aut id velit itia velle non prohibet, aut id at quod facere non potest. ta cantant et in montibus pat in theatris poetæ, et indocti s, et docti in bibliothecis, et in scholis, et antistites in sais, et in orbe terrarum genus n? • 5 - « Animæ rationali n homine dedit Deus liberum : sic enim posset habere mevoluntate, non necessitate, mus. Cum ergo oporteat non te, sed voluntate bonum esse, ut Deus animæ daret liberum .. » 4 « Si necessitate id feciso peccati vinculo tenerentur. »8 Bernardus: « Unde liberum i nominatur, quod liceat avers pro arbitrio voluntatis, inde promerendum potis. » 6 cedit ratio et intimus omnium ınusquisque enim sentit liberomni necessitatis vinculo ad , et demeritum requiri, et igeri quo liberius fiunt virtu-, demerita etiam pro majori exercitio.

Objectiones.

bj. 1. Augustinus de Angelis

dicit: « Quam porro magna sit laus adhærere Deo, ut ei vivat, inde sapiat, illo gaudeat, tantoque hono sine morte, sine errore, sine molestia perfruatur, quis cogitare digne possit aut eloqui?»<sup>7</sup> Ergo meritum in iis agnoscit, quin liberi sint a necessitate.

462. Resp. Affectus ille optimus per se laudandus est, quamvis careat merito, quum, Deo viso, necessario oriatur. Felicem Angelorum conditionem celebrare voluit Augustinus, de meritis eorum non agens.

463. Obj. 2. Christi voluntas ad bonum determinata erat: « Ex hoc non amittit libertatem, neque rationem laudis sive meriti, quia in illud non coacte, sed sponte tendit, et ita est actus sui dominus. » 8 Ita censuit S. Thomas Aquinas.

464. Resp. Angelicus doctor se explicat: « Voluntas Christi, licet sit determinata ad bonum, non tamen est determinata ad hoc vel illud bonum. Et ideo pertinet ad Christum eligere per liberum arbitrium. » De morte subeunda liberum habebat arbitrium, quum Fatris mandatum eum haberet consentientem. « Propterea me diligit Pater: quia ego pono animam meam, ut iterum sumam eam. Nemo tollit eam a me: sed ego pono eam a meipso, et potestatem habeo iterum sumendi eam. » 10

463. Obj. 3. D. Thoma Aquinate docente: a Laus et vituperium consequentur actum voluntarium secundum perfectam voluntarii rationem, qualis non invenitur in brutis. » 11 Ergo sufficit voluntarii perfecta ratio, quod scilicet a principium actus sit .ntra cum aliqua cognitione finis. » 12

ontra Jovin.
iat. et grat. c. lxv.
luabus animabus c. xi.
tra Fortunat. Manich. disp. 1, fl. 15.
vera Relig. c. xiv.
lxxxi. in Cantica.

<sup>(7)</sup> L. xii. de civit. Dei.

<sup>(8)</sup> S. Thom. in 5 Sent. Dist. 48. qu. unica, Art 2. ad 5. (9) Sum. 5 p. qu. 48. art. 4, ad 5.

<sup>(10)</sup> Joan. x. 17.

<sup>(11)</sup> D. Thom. i. 2. qu. 6. art. 2. ad 3.

<sup>(12)</sup> Ibidem Resp.

466. Resp. Ipse se explicat: « Perfectam igitur cognitionem finis sequitur voluntarium secundum rationem perfectam, prout scilicet apprehenso fine, aliquis potest, deliberans de fine et de his quæ sunt ad finem, moveri in finem, vel non moveri. » <sup>1</sup> — « Ex hoc contingit quod homo est dominus sui actus, quod habet deliberationem de suis actibus. Ex hoc enim quod ratio deliberans se habet ad opposita, voluntas in utrumque potest. » <sup>2</sup>

467. Obj. 4. Licet voluntas necessario sibi complaceat in bono vel malo, actus ejus elicitur qui bonus vel malus est, juxta rei de qua agitur naturam; proinde præmium vel pænam meretur.

468. Resp. Ubicumque adest necessitas, tollitur actus dominium, ideoque omnis meriti vel culpæ ratio. Lubentia quæ a causa aliena producitur, non est actus voluntatis, quæ cam potius pati dicenda est; ideo recte dixit Augustinus: « Quæcumque ista est causa voluntatis, si non ei potest resisti, absque peccalo ei ceditur. » <sup>5</sup>

469. Obj. 5. Ad meritum vel demeritum sufficit libertas in causa. Ea vero habetur quoad peccata in Adæ voluntate, qua omnes constituti sumus rei: omne autem hominum meritum a Christi voluntate derivatum agnoscendum est.

470. Resp. Nulla est in causa libertas, si ipsa causa extra nostram potestatem posita sit. Equidem nihil potuimus in Ada, quum non extiterimus, ideoque nulla libertatis specie in hujusmodi causa frui censeri possumus. Quod rei nascamur, non ex aliquo libertatis exercitio oritur, sed ex naturæ quam ab Ada derivamus conditione, quæ est originis peccato obnoxia. Præterea quæ a singulis patrantur non fluunt necessario ex Adæ delicto, quod occasio potius quam causa idcirco habendum:

#### Animadversiones.

471. De conditionibus ad meritum aliqua sunt dicenda. Præter arbitrii libertatem, de qua mox disceptavimus, exigitur omnino justitiæ status: nemo enim qui justus non est potest aliquid a Deo promereri. « Sicut palmes . > inquit Christus, « non potest ferre fructum a semetipso, nisi manserit in vite: sic nec vos, nisi in me manseritis. » 4 Ideo dicit Augustinus : « Nullane sunt merita justorum? Sunt plane, quia justi sunt. Sed ut justi fierent, merita non fuerunt. » Exigitur insuper ut opera fiant propter Deum, saltem ut ex animi intentione ad ejus glorian referantur : utrum autem ex speciali charitatis affectu procedere debeant, non omnino constat. Videtur satis esse ut charitate instructa anima ea faciat ul Deo gratior evadat: nec enim culpandi sunt, vel cœlesti præmio indigni babendi, qui, Moysis et Davidis instar, il retributionem sibi divinitus dandam respiciunt.

472. Meritum de condigno consuevil a doctoribus Scholæ vocari illud quod vere ac stricte meriti nomen habet: meritum de congruo e contra illud nuncupa-

ideo singuli vel cupiditatibus reluctantur, vel iis cedunt, pro suze voluntatis arbitrio. Merito igitur Alexander VIII. damnavit propositionem hanc: « In statu naturæ lapsæ ad peccatum formale et demeritum sufficit illa libertas, qua voluntarium ac liberum fuit in causa sua, peccato originali, et libertate Adami peccantis. » Ad meritum quod attinet, illud a Christo derivari fatemur, quatenus nonnisi ejus gratia possumus Deo accepti haberi; sel actus virtutum nobis exercendi sunt, ut gloriæ æternæ participes simus, et proinde libertas est necessaria. Quis autem nos in Christo libertate gavisos esse dicet?

<sup>(4)</sup> D. Thom. 1. 2. qu. 6. art. 2. ad 3. Resp.

<sup>(2)</sup> Ad secundum. (3) L. iii. de Lib. arb. c. xvii.

<sup>(4)</sup> Joan. xv. 4.

<sup>(5)</sup> Ep. cxciv. c. iii. n. 6.

d ex quadam æquitate et convemercedem obtinet. Latiori hoc sides cæteræque dispositiones tionem merentur, cor scilicet ım et humiliatum Deus non de-Ait igitur Augustinus : « Sed nec missio peccatorum sine aliquo est, si fides hanc impetrat. Nem nullum est meritum fidei, qua dicebat: « Deus, propitius esto peccatori. » et descendit justifiperito fidelis humilitatis. » 4 Duum bonorum operum exernparanda sit vita æterna, patet : necessaria. Equidem animi s grata et accepta habetur. te occasione ea exercendi; sed exigitur ut omnia Dei mant munera christiani hominis amplectatur. Ideo Christus posuit vitæ adipiscendæ conn, ut quis mandata servaret. em vis ad vitam ingredi, serva a. » Injunxit etiam Apostolis es edocerent omnia quæ ipse indaverat servanda: « docentes rare omnia, quæcumque manois. » 8 Nemini . licet se colenti. n aditum patere voluit, qui von Patris, quæ mandatis præcipue tur, implere negligeret : « Non ui dicit mihi: Domine, Domine, in regnum cœlorum : sed qui untatem Patris mei, qui in cœlis intrabit in regnum cœlorum. »4 itur Evangelium libertatem seit, intelligendum est de immunitibus Mosaicis, et legibus cæteris s speciatim datis, et a peccati e, adoptione filiorum nobis Legem autem sanctam pobis a Christo præscriptam servare fideliter, sub interitus æterni pæna, oportet. Ideo dicit Jacobus : « Qui autem perspexerit in legem perfectam libertatis, et permanserit in ea, non auditor obliviosus factus, sed factor operis, hic beatus in facto suo erit. » <sup>5</sup> Opportune animadvertit Bullus : « Hæc utinam serio expendissent Reformatorum theologorum plerique, qui de discrimine legis et Evangelii multa scripserunt, quique (ut salse Grotius) in hac de justificatione controversia triumphant, quasi incognitam plurimis sæculis lucem e cœlo detulissent. » <sup>6</sup>

474. Supererogationis opera consueverunt a Theologis dici illa perfectiora virtutum exercitia quæ commendata sunt, quin præcepta sint, vel quæ alia ratione præceptorum limites excedunt. Sic vendere omnia propter Christum, eaque pauperibus elargiri, laudabile est, dicente Christo: « Si vis perfectus esse, vade, vende quæ habes, et da pauperibus, et habebis thesaurum in cœlo: et veni, sequere me. » 7 Nec tamen a spe cœlestis regni excidit, qui divitiis recte utitur, et pauperibus, pro suis opibus, subvenit. Castitas etiam integra, servato virgineo decore, ab Apostolo Paulo commendatur, quam tamen liberam relinguit, guum divinum desit præceptum: « Volo enim omnes vos esse sicut meipsum: sed unusquisque proprium donum habet ex Deo: alius quidem sic, alius vero sic. Dico autem non nuptis, et viduis : Bonum est illis si sic permaneant, sicut et ego. » 8 Eam vitæ conditionem perfectiorem agnoscunt jam Oxonienses. » 9

cxciv. n. 9.
. 21%. 17.
. xxxviii. 20.
vii. 21 (5) Jac. i. 25.
lus in Harm. Apost. diss. post. c. xiii. §
/otum pro pace ad Art. 4.
. xix. 21.

(9) « Actions of self-denial dispose the heart to prayer, prayer to the love of God, and the love of God to the knowledge of him. And this secret and heavenly knowledge, thus attained, seems alluded to in the expression. (Rev. xiv.) They sang new song, which song no man could learn, but the hundred and forty and four thousand. Moreover it is to such as Daniel, « the man of loves, »

475. Alteri nemo potest quidquam mereri strictiori sensu, quamvis justorum precibus sæpe tribuat Deus, ut peccatores ad pænitentiam convertantur. Ea etiam est inter justos bonorum operum societas, qua se invicem adjuvent, sancto orationis et virtutum consortio inter se conjuncti.

476. His quæ de merito bonorum operum disceptavimus quædam de præcipuis bonis operibus subjungere juvat. Oratio, jejunium, et eleemosynæ præsertim nobis commendantur.

#### CAPUT XIV.

DE BONIS OPERIBUS SPECIALIBUS.

Sectio I. De Oratione.

477. Oratio recte definitur a Basilio boni cujusdam petitio, quæ a piis ad Deum effunditur. Mentalis orațio ea est quæ mente concipitur quin vocum aliqua formula enuntietur: vocalis dicitur ea quæ vocibus exprimitur. Orandi munus nobis vehementer commendavit Christus: « Oportet semper orare, et numquam deficere. » 2 Quomodo huic satisfit ulchre explicat Augustinus: « In ipsa fide, spe et charitate continuato desiderio semper oramus. » 5 Promissionibus amplissimis nos ad orandum impellit : « Petite, et dabitur vobis. » 4 « Omnia quæcumque petieritis in oratione credentes, accipietis. » 8 Monuit ut ab ostentatione caveremus, et secreto Patrem cœlestem invocaremus, certo exaudiendi. Hypocritis damnatis, qui in vicorum angulis palam orabant ut pietatis sibi opinionem conciliarent, ait: « Tu autem cum

oraveris, intra in cubiculum tuum, et clauso ostio, ora Patrem tuum in abscondito: et Pater tuus, qui videt in abscondito, reddet tibi. » 6

478. Formulam precum simplicem sed eximiam tradidit Christus, eos reprehendens qui inani verborum multitudine et elegantia, ethnicorum instar, gloriabantur: « Sic ergo vos orabitis: Pater noster, etc. » 7

479. Humilis, fervens, assidua oportet ut sit oratio, ad felicem ejus effectum. Qui peccato addictus orat, nil sibi poterit polliceri, nisi auxilium quærat divinum quo animus a peccato abstrahatur. Qui justus est, omnia qua sibi ad virtutis opera et ad salutem necessaria sunt, poterit impetrare; d alia quæcumque ad divinam gloriam referuntur, juxta supremæ providentiz ordinem. Bona autem hujus vitæ haud certo expectanda sunt, quum regnum Dei sit imprimis exquirendum, illud vero prout Deo visum fuerit, et nobis futurum sit ad salutem utile. Quas pro aliis fundimus preces exaudiendas esse plerumque sperandum, nisi obex ab illis gratiæ divinæ objiciatur, prout sæpe contingit : ideo adnotavit Augustinus : « Exaudiuntur omnes sancti pro scipsis, non autem pro omnibus exaudiuntur, vel amicis, vel inimicis suis, vel quibuslibet aliis, quia non utcumque dictum est : « dabit, » sed « dabit vobis. » 8 Imo et Apostolus Joannes monuit non certo audiendas preces quas pro gravissime delinquentibus offerimus: « Hæc est fiducia quam habemus ad eum: Quia quodcumque petierimus: secundum voluntatem ejus, audit nos. Et scimus quia audit nos

which are divine and not earthly, that revelations are made: and it is worthy of consideration that those who speak of the intimate connexion of Christ with his church under the type of marriage are the Baptist, St. Paul, and St. John. As if it were to the higher or virgin state of life that the mysteries signified by this figure were confided.

Oxford Tracts , Vol. iv. N. 80. p. 41. Leader, 4835 , 4838.

- (4) Orat. in Julittam. (3) Luc. xviii. 4.
- (5) Epist. cxxx. alias cxxi. ad Probam.
- (4) Matth. vii. 7. (5) Ibid. xxi. 22.
- (6) Ibid. vi. 6. (7) Ibid. v. 9.
- (8) Serm. v. de verbis Domins.

quidquid petierimus: scimus quoniam habemus petitiones quas postulamus ab eo. Qui scit fratrem suum peccare peccatum non ad mortem, petat, et dabitur ei vita peccanti non ad mortem. Est peccatum ad mortem: non pro illo dico ut roget quis. » <sup>1</sup>

480. Publica orationis formula in Deo colendo ab insis primordiis rei christianse servata videtur: extant enim Liturgiae antiquissimae quarum substantia ad Apostolicam ætatem haud temere refertur, uti ipsi adversarii fatentur. » 2 Præter sacrificandi munus consueverunt sacerdotes cum fideli populo divinas canere laudes statis diei noclisque horis, Psalmis Davidicis hymnisque sacris, una cum Scripturæ utriusque Testamenti lectionibus, Martyrum rebus gestis, et Patrum egregiis scriptis adhibitis, ut foveretur pietas. 5 Hojus consuctudinis pulcherrimum monumentum in Officii recitatione quod Breviarium dicitur, utpote ex tot libris veluti compendio facto, jussu, ut fertur, Gregorii VII., videre est. Illud adhuc canunt solemniter canonici. sacerdotes scilicet cathedralibus et aliis

præcipuis ecclesiis addicti, et Religiosorum Ordinum viri mulieresque: privatim autem recitant quotidie quotquot sacris ordinibus insigniti sunt. Hanc Ecclesiæ Catholicæ consuetudinem numquam intermissam admirantur Oxonienses, eamque apud suos restaurare student, heu inani conatu! <sup>4</sup> De Liturgia et Breviario fusius, loco opportuniori, dicere nobis in animo est.

481. Quakeri preces, quæ statis temporibus flunt, rejiciunt, Spiritus divini motum expectandum dicentes. 8 Cæterum exemplo Apostolorum probatur consuetudo certis temporibus orandi: nam « hora diei tertia » 6 orantibus advenit Spiritus sanctus; « Petrus et Joannes ascendebant in templum, ad horam orationis nonam, » 7 et « ascendit Petrus in superiora ut oraret circa horam sextam. » 8 Judæorum hac in re exemplum secuti sunt Christifideles. præsertim Ecclesiastici, qui septies in die laudes canebant Deo, ejusque implorabant opem. Recensitis horis tertia. sexta, et nona, subjungit Cyprianus: « Nobis, fratres dilectissimi, præter

(1) I. Joan. v. 14.

(2) < On the whole, then, it appears that of the existing Liturgies, one, viz. that of 5t. BasN, can be traced with tolerable certainty to the outh century, and three others to the middle of the fifth; and that respecting these three a tradition prevailed, ascribing one of them to the Apostle of St. James, another to St. Mark, and the third to St. Peter. » Oxford Tracts, N°. 63. Val. ii.

(3) Vide Euseb. l. vii. hist. Eccl. c. xxiv.

(4) «There is so much of excellence and heauty is the services of the Breviary, that were it skilfully set before the Protestant by Roman controversialists as the book of devotions received in their communion, it would undoubtedly raise i prejudice in their favour, if he were ignorant of the circumstances of the case, and but ordiarily candid and unprejudiced. Gregory VII. did at restore and harmonize these offices; which teem to have existed more or less the same in heir constituent parts, though most in order and ystem, from Apostolic times. » Oxford Tracts,

N. 78. Vol. iii. 1835, 1836. Que Italicis litteris notavimus, ad suis blandiendum dicta videntur: nam plenior rei notitia ad majorem admirationem ingerendam nata est. Legatur, si cui lubeat, totus ille tractatus, et ipsum Breviarium, quod Anglice reddunt eruditi hi antiquitatis cultores, sub finem voluminis tertii.

(5) « All true and acceptable worship to God is offered in the inward and immediate moving and drawing of his own Spirit, which is neither limited to places, times or persons; for though we be to worship him always, in that we are to fear before him, yet as to the outward signification thereof in prayers, praises, or preachings, we ought not to do it where and when we will, but where and when we are moved thereunto by the secret inspirations of his Spirit in our hearts, which God heareth and accepteth of, and is never wanting to move us thereunto, when need is, o which he himself is the alone proper judge. » XI. Prop. Barclay.

- (6) Act. ii. 45.
- (7) Ibid. iii. 1. (8) Ibid. x. 9.

horas antiquitus observatas, orandi nunc et spatia et sacramenta creverunt. Nam et maue orandum est, ut Resurrectio Domini matutina oratione celebretur. . . . Recedente item sole . ac die cessante, necessario rursus orandum est . . . Nulla sint horis nocturnis precum damna, nulla orationum pigra et ignava dispendia. » 4 Hieronymus de horis illis Canonicis orandi, ex publica Ecclesiæ consuetudine, loquitur. « Horam tertiam, sextam, nonam, diluculum quoque et vesperam nemo est qui nesciat . . . Noctibus bis terque surgendum. » 2 Eam agnoscunt probantque vehementer Oxonienses. 8

482. Opportunum erit animadvertere publicas preces numquam permissas fuisse singulorum arbitrio, sed certa verborum formula, a qua non licuit recedere, contineri. Sapientissima hac lege et rerum divinarum dignitati et

cultus decori consultum est, et populo fideli pignus quoddam datum est, preces ejusmodi esse quibus absque aliquo animi scrupulo dicere possent. « Amen. » Extat canon Concilii Milevitani II. seu potius Carthaginensis, anno 418 habiti: « Placuit etiam illud, ut preces, vel orationes, seu missæ quæ probatæ fuerint in Concilio, sive præfationes, sive commendationes, set manus impositiones ab omnibus celebrentur. Nec aliæ omnino dicantur in Ecclesia, nisi quæ a prudentioribus tractatæ, vel comprobatæ in Synodo fuerint: ne forte aliquid contra fidem, vel per ignorantiam, vel per minus studium sit compositum. » 4 Nulla certa formula apud sectas plerasque servata, Religio irrisui est et probro, præconibus ineptias inter orandum effutientibus. 8 Anglicani eam quam a nobis mutuati sunt formulam, mutilatam licet

(1) De oratione Dominica.(2) Ep. ad Eustochium.

found in the soul, that will even work upon the outward man, so that often-times through the working thereof, the body will be greatly shakes, and many groans, and sighs, and tears, srea as the pangs of a woman in travail, will lay hold upon it; yea, and this not only as to one, but when the enemy, who when the children of God assemble together is not wanting to be present, to see if he can let their comfort, hath prevailed in any measure in a whole meeting, and strongly worketh against it by spreading and propagating his dark power, and by drawing out the misds of such as are met from the life in them, as they come to be sensible of this power of his that works against them, and to wrestle with it by the armour of light, sometimes the power of God will break forth into a whole meeting, and there will be such an inward travail, while each is seeking to overcome the evil in themselves, that by thestrong contrary workings of these opposite powers, like the going of two contrary tides, every individual will be strongly exercised as in a day of battle, and thereby trembling and a motion of body will be upon most, if not upon all, which, as the power of truth prevails will from pangs and groans end with a sweet sound of thanksgiving and praise. M from this the name of Quakers , i.e. Tremblers was first reproachfully cast upon us; which though it be none of our choosing, yet in this respect we are not ashamed of it, but have rather reason to rejoice. . . and this power would some

<sup>(3) «</sup> The Jewish observance of the third, sixth, and ninth hours for prayer was continued by the inspired founders of the Christian church.» Tract. N. 75. Vol. iii. (4) Can. xii.

<sup>(5)</sup> Quakeri formulam omnem precum, ne excepta oratione Dominica, abjiciunt, noluntque preces etiam ex tempore fundi, nisi quatenus Spiritus aliquem impulerit. Hinc sæpe conveniunt in silentio, cœtusque solvitur, ne verbo quidem prolato: « yea , it may , and hath often fallen out among us, that divers meetings have past without one word. » Ita Barclaius in vindiciis Prop. XI. Aliquando se a Spiritu motos existimantes,toti contremiscunt, unde nomen illis datum. Præstat verha ipsius exscribere : « When the mind sinks down, and waits for the appearance of life, and that the power of darkness in the soul, wrestles and works against it, then the good seed, as it ariseth, will be found to work as physic in the soul, especially if such a weak one be in the assembly of divers others in whom the life is arisen in greater dominion, and through the contrary workings of the power of darkness there will be found an inward striving in the soul as really in the mystery as ever Esau and Jacob strove in Rebecca's womb. And from this inward travail, while the darkness seeks to obscure the light, and the light breaks through the darkness, which it always will do, if the soul gives not its strength to the darkness, there will be such a painful travail

atam, magni faciunt. <sup>4</sup> Dolendum nullis Germaniæ provinciis, et tiam in regionibus, ex innovandi plures inductas esse mutationes iltus dignitatis dispendio: quod ud nos contingat invigilandum o est, et singulorum arbitrium ndum, ne preces ritusve indunovi, ab Ecclesiæ universalis studine et legibus alieni.

# Sectio II. De jejunio.

lejunium merito inter bona opera etur, quippe quod Christus Do-exemplo verboque probavit, prorite jejunanti mercede. Jejunii e abstinentia a carnibus, et a aliis extra unicam refectionem, gitur. Abstinentia vero servari evit feria sexta singulis hebdomaper annum, in Christi crucifixi em, quin refectionum diminuamerus; pelerisque etiam in locis o.

Tatianistæ, Encratitæ, Mani-Priscillianistæ, aliique primis iæ sæculis, carnium usum omlamnabant, eas a malo principio s censentes. Montanistæ jejunia æter ea quæ præcipiebat Eccleervabant. Eustathius et Aerius, t Jovinianus, ecclesiastica spert jejunia. Waldenses, Lutherus, us, et plerique novatores legem ndi impugnarunt. Secta Anglicas quosdam in quibus jejunandum in suo kalendario servavit, pleeos prorsus negligentibus. No-

so reach to and wonderfully work even in ildren, to the admiration and astonishimany. » Barclay, Prop. xi. Of Worship.

and assignant rationem Oxonienses cur am Anglice reddiderint: « Another reason selections which are to follow, lies in the tance, that our own daily service is conformed upon the Breviary. » Tract. N° 75. dest Christians who really loved their Saunless prevented by the habits of early in.) would probably see something approvissime vero Oxonienses jejunii utilitatem alte prædicarunt. <sup>5</sup> Olim abstinentia a carnibus legis civilis sanctione muniebatur sub Eduardo VI.

#### Propositio.

Jejunium bonum opus est, cœlesti munerandum mercede, et ideo rite ab Ecclesia præcipitur.

485. Probatur 1. ex Scripturis, Jona minante Ninive excidium, « crediderunt viri Ninivitæ in Deum: et prædicaverunt jejunium. . . . Et clamavit, et dixit in Ninive ex ore regis et principum ejus, dicens: Homines, et jumenta, et boyes, et pecora non gustent quidquam: nec pascantur, et aquam non bibant. . . . . Et vidit Deus opera eorum, quia conversi sunt de via sua mala: et misertus est Deus super malitiam, quam locutus fuerat ut faceret eis, et non fecit. » 4 Illa abstinentia iejuniumque adeo strictum, ex vehementi dolore profectum, Deo fuit gratum, eumque placavit. Præceptum a rege latum ut Ninivitæ jejunarent, erat procul dubio Deo maxime probatum, quum obedientibus se ostenderit propitium. At vero jejunium ab Ecclesia injunctum eumdem, inter cæteros, habet finem, ut peccator, se humiliando et puniendo, Deum reddat sibi propitium. Ergo gratissima Deo est lex qua præcipitur.

486. In libro Tobiæ commendatur jejunium cum oratione conjunctum: « Bona est oratio cum jejunio. » <sup>8</sup> Equidem ea etiam utilitas ab Ecclesia expetitur, ut jejunantes, a sensuum voluptate aliquatenus abstracti, facilius ad

priate and affectionate in the selection of the Friday for a weekly commemoration of their Saviour's sufferings, and of humiliation for their own sins that caused them. » Oxford Tracts, N° 48, Vol. I. — Thoughts on the benefits of the System of Fasting.

(s) « The only question open to us is, — not whether fasting be in itself beneficial, this has been determined for us by God himself, but — whether certain regulations concerning it tend to promote er to diminish its efficacy. » Ibidem.

(4) Jone iii. 5. (5) Tobiæ zii. 8.

Deum animo evehantur, et in cœlestium contemplatione quiescant. 4

487. Joel propheta, populum ad pœnitentiam Dei nomine vocans, jejunium inter indicia animi dolentis recenset: « Convertimini ad me in toto corde vestro, in jejunio, et in fletu, et in planctu. » \* Illud igitur injungens Ecclesia, Dei imitatur exemplum, imo et ejus præceptum promulgat.

488. Christus Dominus qua ratione jejunandum sit docet, et mercedem a Patre dandam pollicetur : « Tu autem. cum jejunas, unge caput tuum, et faciem tuam lava, ne videaris hominibus jejunans, sed Patri tuo, qui est in abscondito, et Pater tuus, qui videt in abscondito, reddet tibi. » 5 Suos discipulos jejunaturos, postquam ipse se illis subduxisset, ad cœlos ascendendo, prædixit : « Venient autem dies cum auferetur ab eis sponsus: et tunc jejunabunt. » 4 Ecclesia igitur optimo jure id præcipit faciendum quod Sponsus cœlestis probavit promissa mercede, et quod faciendum prædixit. 8 Id jam agnoscunt Oxonienses.

489. Exempla Mosis, Eliæ, Danielis, Joannis Baptistæ, Pauli, et aliorum Apostolorum, qui jejunia sancte servarunt, ut nihil dicamus de Christo Domino, quadraginta dies jejunante, pietatis hoc opus vehementer commendant.

490. Probatur 2. ex Patribus. Theo-

philus Alexandrinus clam violantes jejunium Quadragesimale gravis criminis arguit: « Nescientes quod etiamsi conscientiam hominum fugiant, et clausis parietibus vescantur carnibus diebus Quadragesimæ, corripiat hujuscemodi Dominus, et dicat: « Iniquitates ma-» gnas faciunt isti, ut recedant a san-» ctis meis. » 7

491. S. Ambrosius ait: « Non leve peccatum est fidelibus indictam Quadragesimam a Domino violare, et jejunia consecrata ventris voracitate dissolvere. » 8

492. S. Basilius dicit: « Omnes æqualiter et præceptum audiunt, et cum gaudio suscipiunt. Angeli sunt, qui per singulas Ecclesias jejunantes describunt. Vide non propter parvam eduliorum voluptatem damanum incurras, ut ne ab Angelo in numerum adscribaris, et te ipsum criminis desertoris reum ab exercitus lustratore statuas. » 9

493. S. Leo M. docet: « Pium est agere non indictum; impium est negligere prædicatum.» 10

494. S. Chrysostomus: a Consuctudo res est tam facilis et expedita, ut adveniente jejunio, etsi millies quis exhortetur, et infinite cruciet, et cogat vinum delibare, vel aliud jejunii lege non concessum gustare; omnia quis mallet pati, quam prohibitum tangere nutrimentum. » 14

- (2) Joel ii. 12.
- (5) Mat. vi. 47. « Our Lord and Saviour, » says Hooker, « would not teach the manner of deing, much less propose a reward for doing that which were not both holy and acceptable in God's sight. » Eccl. Pol. b. v. § 72.
  - (4) Matth. ix. 45.
- (5) « He bade his disciples to fast. Consider his implied precept, which is an express command

- (7) Epist. iii. Paschali.
- (8) Serm. xxv.
- (9) Orat. ii. de Jejunio.
- (10) Serm. iii. de jejunio decimi mensis-
- (14) Hom. vi. ad pop. Antioch.

<sup>(</sup>t) a The great purpose in connexion with which it is chiefly mentioned in Holy Scripture is prayer. A religious repose and a thoughtful contemplation would be a second advantage of complying in this respect with the instructions of our Church. » Oxford Tracts, N° 48.

to those who obey the law of liberty. « When » thou fastst, anoint thy head and wash thy face, » that thou appear not unto men to fast. » Matt. vi. 47, 48. Ozford Tracts, N° 21. Vol. I. Mertification of the flesh, a Scripture duty.

<sup>(6) «</sup> If we take the example of the hely men of Scripture as our guide, certain bodily privates and chastisement are a very essential duty of all who wish to serve God, and prepare themselves for his presence. » Ibidem.

495. Probatur 3. ex constanti Ecclesiæ
usu. Jejunia servari consuevisse ab aniquissimis temporibus testantur plurina vetera monumenta. De iis veluti ubipue servatis locutum est Concilium Ganrense sæculo quarto: « Si quis eorum
pui in proposito sunt continentiæ præer necessitatem corporalem, et superviens, jejunia communia totius Eccleiæ putaverit contemnenda, perfectam
n sua scientia vindicans rationem; anahema sit. » ¹ Res jam in confesso est
pud adversarios eruditiores. ³

496. Ratio favet. Sicut cibo potuque imio plerumque peccatur, et accendi- libido, æquum est ut abstinentia tjejunio expietur quodammodo culpa, t fomes cupiditatibus tollatur.

Objectiones solvuntur.

497. Obj. 1. Deus per prophetam signicat se peccatorum emendationem præ ijunio velle: « Quare jejunavimus, et on aspexisti: humiliavimus animas ostras, et nescisti? » <sup>5</sup> Ita de suis jeniis nullo fructu peractis queruntur udæi, quibus propheta nomine Dei spondet: « Nonne hoc est magis jejuium, quod elegi? dissolve colligatioes impietatis. » <sup>4</sup>

498. Resp. Utique peccatorum derelilio est jejunio anteferenda, sed et illa oc juvatur, uti Ninivitarum ostenditur xemplo. Non ipsum jejunium culpat Deus per prophetam, sed ea quibus violabatur: « Ecce, » inquit, « ad lites et contentiones jejunatis, et percutitis pugno impie. » <sup>5</sup> « Non igitur, » bene animadvertit S. Hieronymus, « jejunium reprobavit, sed quale vellet ostendit: neque enim ventris esuries accepta est Deo, quam lites et rapina et luxuria destruunt... Sanctificate jejunium, etc.... ut monstraretur jejunium sanctificari cæteris operibus, et sanctificatum jejunium curationi proficere peccatorum.» Recte animadvertunt Oxonienses culpas nonnullorum qui jejunant non tollere jejunii utilitates. <sup>7</sup>

499. Obj. 2. Christus jussit ut quæ nobis apponuntur libere comedamus: « manducate quæ apponuntur vobis...» Animadvertit Chrysostomus: « Cum misit eos, non dixit, « Jejunate, » sed « Manducate quod apponitur vobis...»

500. Resp. Hæc dicta sunt dum mitterentur septuaginta duo discipuli, quibus regnum ejus annuntiantibus jussit Christus, ut quæ illis darentur in victum libere acciperent. Eo fine dicta videntur ne dubitarent ea gratis accipere, vel circumcursarent domos, ad epulas exquirendas: « In eadem autem domo manete, edentes et bibentes quæ apud illos sunt: dignus est enim operarius mercede sua. Nolite transire de domo

hardships, like good soldiers of Christ, at last resisted to the blood, striving against sin. Shall we, untried, pronounce that to be needless for ourselves, which the glorious Company of the Apostles, the Goodly Fellowship of Prophets, the noble army of Martyrs, the Holy Church throughout the world, found needful? » Oxford Tracts, N° 48. Vol. I.

- (5) Isaiæ lviii. 3. (4) Ibidem, v. 6. (5) Ibidem, v. 4.
- (6) L. ii. contra Jovinianum.
- (1) a Men may a fast for strife and to smite with the fist of wickedness, as they may also a for pretence make long prayers, and present in general, submit to inconvenience and privation, except for a real and substantial object: the world has easier paths for its followers. Tract. 18.

<sup>(1)</sup> Can. xix.

<sup>(</sup>t) « Regular and stated Fasts formed a part of be discipline by which , during almost the whole eriod since the Christian Church has been founled, all her real sons, in every climate, nation ind language, have subdued the flesh to the spiit, and brought both body and mind into a wiling obedience to the Law of God. They thought his Discipline necessary as an expression and astrument of repentance, as a memorial of their apiour, to a refrain their souls and keep them 'w, » to teach them to « trust in the Lord, » and eek communion with him. To this system our We Church during all her happier times adhered. be value of this remedy for sin has come to us itested by the experience, and sealed by the blood Martyrs; who having learned thus to endure

<sup>(8)</sup> Luc. x. 8. (9) Hom. xlvi. in Matth.

in domum. » 4 Cæterum non censendus est Christus voluisse ut cibos lege Mosaica vetitos comederent, si forte aliqua apponerentur: legem enim ipse constanter servavit. Igitur intelligendus est de cibis licitis: nihil proinde contra legem de jejunio eo loci continetur. Chrysostomus autem suam mentem sic explicat: « Hæc porro dico, non quod jejunium vituperem : absit, multum guippe laudo; sed angor cum video vos. aliis neglectis, putare illud esse ad salutem satis, cum tamen in choro virtutum ultimum teneat locum. Hæ guippe maximæ sunt, charitas, æquitas, eleemosyna, quæ etiam virginitatem superant. »

501. Obj. 5. Christus dixit: « Non quod intrat in os, coinquinat hominem. » 2

502. Resp. Homo non inquinatur cibo quo vescitur, sed praya voluntate qua legem violat. Ita enim Adam, violato mandato, reus factus est, et qui cibos manducavit vetitos, lege Mosaica vigente, peccavit, sicut et qui sese nimio potu vel cibo ingurgitant nunc peccant. Christus autem objecto loco negavit quemquam inquinari, eo quod manibus illotis manducat : « non lotis autem manibus manducare, non coinquinat hominem. » S Agebatur scilicet de consuetudine la vandi manus ante mensam, quam a discipnlis neglectam querebantur Pharisæi.

503. Obj. 4. Apostolos plenam tribuit facultatem cibos quoscumque absque ulla conscientiæ solicitudine manducandi: « Omne quod in macello yenit.

manducate, nihil interrogantes propter conscientiam. » 6

504. Resp. Voluit Apostolus adelibus eximere scrupulum de carnibus comedendis quæ in macello erant venales, vel quæ in conviviis apponebantur. Quum sæpius victimarum carnes venderentur, sacerdotibus lucrum inde quærentibus, fidelium conscientia angebatur, ne forsan carnes idolis fuissent oblatæ: sed hunc spernendum scrupulum docuit Apostolus, libereque emendas et manducandas carnes, nisi constiterit eas idolis fuisse immolatas. Ideo subjunxit: « Si quis vocat vos infidelium, et vultis ire: omne, quod vobis apponitur, manducate, nihil interrogantes propter conscientiam. Si quis autem dixerit: Hoc immolatum est idolis: nolite manducare propter illum, qui indicavit, et propter conscientiam. » 6 Profecto jusserunt Apostoli ul ab idolothytis abstineretur : & \*ixesu silwassurer: 7 quod præceptum necessario observandum erat. 8 Pari igitur ratione jejunandi præceptum, semel latum ab Ecclesiæ Præsulibus, servandum est.

503. Obj. 4. Omnem de ciborum genere vel copia solicitudinem rejicit Apostolus: « Esca autem nos non commendat Deo. Neque enim si manduce verimus, abundabimus; neque si non manducaverimus, deficiemus.»

506. Resp. Apud Corinthios, qui plerique ethnici fuerant, de idolothytis quæstio orta fuerat, quam eo loci solvit Apostolus ratione idis accommodata: nec enim in iisdem versabantur eirum

<sup>(1)</sup> Luc. x. 7.

<sup>(2)</sup> Matt. xv. ii.

<sup>(3)</sup> Ibidem , 90.

<sup>(4) 1.</sup> Cor. x. 25.

<sup>(8)</sup> Ita explicat fpse Macknight : « With respect to the questions whether the meats sacrificed to idols, which were sold in the markets, might be eaten by Christians; and whether they might eat of these meats in the houses of the heathers, when set before them as a common, not as a religious

meal, — he desired the Corinthians to eat whatever was sold in the shambles, without inquiring whether it had been sacrificed to idols or not — if a heathen invited them to his house, and they were inclined to go, they were to eat whatever was set before them, asking no questions for esscience sake. > View and Illustration, 4. Cor. 2.

<sup>(6)</sup> Ibid. v. 27.

<sup>(7)</sup> Act. xv. 20. (8) Ibidem 28.

<sup>(9) 1.</sup> Cor. viii. 8.

stantiis in quibus Antiocheni: Judæi enim magno numero Antiochiæ morabantur. Quod igitur latum est præceptum in Concilio Hierosolymitano de abstinentia ab idolothytis, Antiochenos imprimis respiciebat, et alios simili in rerum conditione, ut Judæorum cum Gentibus in Ecclesia consortium facilius foret. Non ita urgendum erat, deficiente pari ratione: ideo Apostolus Corinthiis reliquit libertatem, dummodo nec in templo carnes victimarum comederent: mam participes cultus merito haberentur; nec privatis in domibus, si offensio infirmis inde nasceretur. Cæterum animalium carnes nihil nobis conferre vel auferre merito dixit: nec enim ipsæ nos commendant Deo, nec augent vel minuunt justitiam nostram. Jejunium vero ex studio pœnitentiæ vel contemplationis coelestium rerum gratum esse Deo probant innumera testimonia Scripturarum et exempla. Id insuper animadvertendum interpretes protestanticos censere verba illa objectionem adversariorum continere : « Hoc dicit vel in persona Corinthiorum, vel pseudoapostolorum hoc prætexentium, cultum Dei in cibis non esse positum. » 4

507. Obj. 6. Apostolus prædixit legem aliquando ferendam qua carnes vetarentur, eamque ad dæmonem auctorem retulit: « Spiritus autem manifeste dicit, quia in novissimis temporibus discedent quidam a fide, attendentes spiritibus erroris, et doctrinis dæmoniorum, in hypocrisi loquentium mendacium, et cauteriatam habentium suam conscientiam, prohibentium nubere, abstinere a cibis, quos Deus creavit ad percipiendum cum gratiarum actione fidelibus, et iis qui cognoverunt veritatem. Quia omnis creatura

Dei bona est, et nihil rejiciendum quod cum gratiarum actione percipitur. » 2

508. Resp. Locutus est Apostolus de iis qui vetarent carnes tamquam a malo principio creatas, quod innuit, eorum doctrinas dæmoniacas appellans, et docens cibos a Deo creatos, et omnem creaturam Dei bonam esse. « Marcionem designat et Tatianum » (ita Hieronymus Joviniano olim respondit) « et cæteros hæreticos, qui abstinentiam indicunt perpetuam, ad destruenda, et contemnenda, et abominanda opera Creatoris, » 5 Augustinus etiam Apostoli verba sic explicat: « Hos enim proprie designat, qui non propterea temperant a cibis talibus, ut aut concupiscentiam suam refrænent, aut infirmitati alterius parcant, sed quia ipsas carnes immundas putant, et earum Creatorem Deum esse negant. » 4 Theodoretus discrimen inter eorum placita ac Ecclesiæ legem feliciter explicat: « Ab esu carnium et ab aliis ejusmodi abstinentiam, non similiter ac hæretici amplectitur Ecclesia. Illi enim ab iis tamquam abominandis abstinendum esse censent: Ecclesia autem nihil horum decernit. » 8

509. Obj. 7. Apostolus monet ut a superstitioso ciborum delectu, qui Judaismum sapit, caveamus: «Nemo ergo vos judicet in cibo, aut in potu. . . . . Si ergo mortui estis cum Christo ab elementis hujus mundi: quid adhuc tamquam viventes in mundo decernitis? Ne tetigeritis, neque gustaveritis, neque contrectaveritis: quæ sunt omnia in interitum ipso usu, secundum præcepta, et doctrinas hominum: quæ.sunt rationem quidem habentia sapientiæ in superstitione et humilitate, et non ad par-

<sup>(4)</sup> Critici sacri a Matthæo Polo. Bloomfield ait: c The best commentators are of opinion that this s spoken in the person of the Corinthians, and ontains the other plea (and that derived a rerum atura,) by which they justified their eating idol-

meats. » In loc. Macknight consentit.

<sup>(2)</sup> I. Tim. iv. 1.

<sup>(3)</sup> L. II. adv. Jovin.

<sup>(4)</sup> Lib. contra Adimantum Manich. c. xiv.

<sup>(5)</sup> In epit. divin. decret. c. de abstin.

cendum corpori, non in honore aliquo illi vero veteri more ab Apostolis ad saturitatem carnis. » 4 tradito inhærerent. Equidem isimia

510. Resp. Tertulliano interprete. Apostolus « taxat eos qui ex visionibus angelicis, quasi de angelica superstitione docebant, certis cibis abstinendum esse. » 2 De iis qui judaicos ritus christianæ fidei adjungebant, vel qui vanis Ethnicorum figmentis fidem cultumque vitiabant, necessario juxta verborum vim intelligendus est. Simonis magi sectatores, et cæteri Gnostici iis notati sunt. Longe ab iis differt Ecclesia, quæ nullum damnat cibum, nec corpus spernit tamquam a malo principio conditum, sed e contra illud veluti templum Spiritus sancti honorat: ea tantum commendans jejunia, quæ illud animæsubjectum teneant, et præteritos emendent excessus. Profecto Apostolus ipse Dei ministrum se exhibere studuit « in vigiliis, in jejuniis, in castitate, » 5 et corpus ne insolesceret afflictavit : « Castigo, » inquit, « corpus meum, et in servitutem redigo: ne forte cum aliis prædicaverim, ipse reprobus efficiar. »6

541. Obj. 8. Tertullianus, Montani assecla factus, jejunia contra Ecclesiam vindicavit, solutis argumentis quæ contra ea ex Isaia et Matthæo desumebant Catholici. Ergo antiqua illa ætate Catholici ea tradebant quæ cum reformatorum hodiernorum placitis conveniunt.

512. Resp. Liquet jejunia a Catholicis et a Montanistis fuisse servata, eo tamen discrimine quod hi summam severitatem affectarent, cibis crudis et aridis, xerophagiis scilicet, vescentes, et nova suo arbitrio injungentes jejunia;

515. Obj. 9. Eustathius a Gangrens; synodo damnatus est eo quod carnibus nollet vesci; quod tamen nulla animi contumacia contigit.

514. Resp. Ille cum suis assectis nuptias et carnium usum prorsus damnabant, merito idcirco damnati; noscebantur insuper « Jejunia quæ in Ecclesiis sunt constituta, comedendo contemnere. » Hæc ex Concilii actis habentur.

515. Obj. 10. Alcibiades jejunando, dum in carcere cum aliis fidelibus martyrium subituris detineretur, illis offersionem præbuit, referente Eusebio Cæsareensi. 5

516. Resp. Alcibiades a carnibus prorsus se abstinebat, quæ severior viwendi ratio suspicionem principiorum Manicheismo affinium aliquando ingerebat. Ob alias plures rationes rigor ille poterat improbari.

517. Obj. 11. Judaismum sapitjejunandi consuetudo, præsertim servalo ciborum delectu.

548. Resp. Omnino a Mosaico ciborum discrimine differt lex jejunii: quorumdam enim animantium cames veluti immundæ omnino prohibitæ sunt, quum apud nos nihil sit immundum, quamvis statis diebus ab aliquibus abstineamus in pœnitentis animi indicium. Jejunium quidem in die expiationis servandum præceptum esi, et jejunandi mos viguit apud Judæos,

illi vero veteri more ab Apostolis tradito inhærerent. Equidem jejunia cum laude commemorantur in Hermæ scriptis aliisque documentis Apostolicæ ætatis.

<sup>(1)</sup> Coloss. ii. 46. (2) L. V. contra Marcion. c. xix. (3) II. Cor. vi. 6. « These were voluntary fasts; St. Paul had just spoken of involuntary privation,

a in hunger and thirst. » On. c. vi. 5, even Calvin says, a St. Paul doth not mean hunger which arose from want, but the voluntary exercise of abstinence. » So Whitby paraphrases v. 1, 5, a constantly enduring all sorts of sufferings, and exercising all kinds of self-denial for the Gospel's

sake. » Oxford Tracts N. 18, Note.

<sup>(4) 4.</sup> Cor. ix. 27. a Weigh well the following text, which I am persuaded many men would deap to be St. Paul's writing, had not a gracious Providence preserved to us the epistle containing it.

I keep under my body, and bring it into subjection; lest that by any means when I have preched to others, myself be a cast away. > Oxford Tracts, N° 24. (5) Hist. Ecc!. l. v. c. iii.

sed non pertinuit ad ritus qui abrogandi erant, adveniente Christo, quum iis niteretur rationibus quæ omni Dei cultorum conditioni conveniunt. Id agnoscunt Oxonienses, qui Mosis, Eliæ et Danielts exemplis laudatis, objectioni, ea ad veterem pertinuisse legem, respondent, jejunium cum iis connecti actibus qui semper homines obligant. § S Leo in rem ait: « Jejuniorum vero utilitatem Novi Testamenti gratia non removit, et continentiam corpori atque animæ semper pofuturam pia observatione suscepit. » §

519. Obj. 12. Quæcumque dicatur utilitasjejuniorum sponte susceptorum, perperam injungitur ut quis statis diebus jejunet, a certis abstinendo cibis, et unica refectione utens: hæc enim superstitionem redolent.

520. Resp. Quum jejunii utilitas ratione probetur, et Scripturarum auctoritate, jure optimo injungitur ab Ecdesia, cujus est suis legibus ea curare servanda quæ nobis ad salutem prosint. Nulla autem superstitionis umbra in abstinentia a carnibus reperitur, quum eas bonas esse profiteamur, easque ægrotantibus, etiam diebus esurialibus, concedamus. Diminutus refectionum numerus ad carnem domandam admodum utilis noscitur. Pulchre ait S. Leo M. : « Ouamvis autem unicuique nostrum liberum sit voluntariis castigationibus proprium corpus afficere, et nunc moderatius, nunc vero districtius repugnantes spiritui carnales concupiscentias edomare: quibus tamen diebus ab omnibus oportet pariter Selebrari generale jejunium; et tunc efficacior sanctiorque devotio, luando in operibus pietatis totius Ecclesiæ unus animus et unus est sensus.» 8

521. Obj. 13. Sæpius esurialibus epulis magis fovetur caro, et vini et aliorum liquorum potu, qui nulla lege vetatur, libido accenditur; ex jejunandi necessitate occasione excessus derivata. Præstaret igitur injungere ut quisque sese abstineret a gratioribus cibis, et a potu, quam legem ferre jejunandi.

322. Resp. Esuriales cibi plerisque minus grati sunt, et minorem præbent cupiditatibus fomitem : leges autem quæ plerumque contingunt respiciunt. Ex antiqua disciplina vino uti in diebus jejunii non licuit. Ouod si recentiorum temporum consuetudo rigorem illum emolliverit, omnis potatio nimia, quæ quolibet tempore est vetita. a ieiunandi lege vehementer abhorret. Si quis ex jejunio occasionem ejus sumpserit, gravissimi criminis reus est : nec ideo tamen sanctissima disciplina ob quorumdam excessus prorsus deserenda erit. Commendat quidem Ecclesia omnibus ut leges jejunandi districtius servent, et sibi subtrahant quidquid ad indulgentiam exquisitum videatur. Quod si præciperet a gratioribus abstinere cibis, laqueum injiceret timoratis: cæteris vagam hujusmodi prohibitionem nihili facientibus.

#### Animadversiones.

833. Præcipuum quod viget in Ecclesia Catholica jejunium Quadragesimale est, quod ab Apostolorum temporibus derivatum merito creditur. « Nos, » inquit Hieronymus, « unam Quadragesimam secundum traditionem Apostolorum, toto anno, tempore nobis congruo jejunamus. » 4 Fuse de jejunio Quadragesimali agit Beveregius, dein-

<sup>(1)</sup> In the above passages, Fasting is connected ith moral acts, humiliation, prayer, meditaon, which are equally binding on us as on the ws. Man is now what he was then, and if afflican of the flesh was good then, it is now.»

Oxford Tracts, No. 21. Vol. i.

<sup>(2)</sup> Serm. iv. de jejunio decimi mensis.

<sup>(5)</sup> Serm. iv. de jejunio septimi mensis.

<sup>(4)</sup> Hier, in Ep. ad Marcellam.

ceps addens : « Cum hæc ita sint, haud ausus sum dubitare, quin Quadragesimale ante Pascha jejunium ab ipsis Apostolorum temporibus in Ecclesia obtinuerit, adeoque aliquali ipsorum traditioni jure meritissimo acceptum referatur. » Cod. Can. Prim. Eccl. l. iii. c. ix. Quatuor anni temporibus, feria quarta, sexta, et Sabbato, jejunamus, ad divinam implorandam opem, ut fructibus terræ benedicatur, et idonei dentur Ecclesiæ ministri: hi enim consueverunt iis diebus ad sacros promoveri ordines; quem jejunandi morem sæculo quinto vigentem celebravit S. Leo M. 1 Vigilias festorum dierum . eorum præcipue qui Domini nostri Jesu Christi mysteria respiciunt, jejunio consecramus. Singulis hebdomadibus duos dies jejunio olim sanctificatos constat, feriam sextam et Sabbatum Romæ, ferias quartam et sextam plerisque in Ecclesiis Orientis, sicut et Mediolani, et in Africa. Abstinentia tantum feria sexta et Sabbato nunc servatur, Sabbati etiam indulgentia nonnullis locis concessa, prout apud nos, ad tempus, ob causas speciales. Oxonienses aliique eruditi adversarii nobis in plerisque de veteri jejunandi disciplina consentiunt. 2

524. Carnes jejunantibus olim omnino interdicebantur, sicut et vinum. S. Basilius de jejunio disserens, ait: « Carnes non edis, a vino abstines, vesperam expectas ut cibum sumas. » 5 S. Cyrillus Hierosolymitanus ait: « Jejunamus, et a vino carnibusque abstinemus. » 4 Sic cæteri Patres passim. 5 Apud Orientales præsertim magna erat jejunandi severitas: plerique enim a piscibus cibisque omnibus delicatioribus se abstinebant. Xerophagiæ ser-

vabantur nonnullibi. scilicet. panis. sal, et aqua tantum sumebantur diebus quibusdam Majoris Hebdomadæ ante Pascha, Ante tertiam horam post meridiem nihil edebant: imo in Ouadragesima ad solis usque occasum servabatur jejunium. Hodierna disciplina adeo est mitigata, ut jejunium solvere liceat meridie prandendo, et vespere collatiunculam, scilicet parvam refectionem, adjicere; imo et mane consuevit poculum thé seu caffé cum panis frustulo sumi. Carnes certis diebus Quadragesimæ, ex Summi Pontificis indulto, ab episcopis conceduntur comedendæ, et aliæ obtinent consuetudines quæ a veterum severitatelonge absunt. Utinam quæ superest disciplinæ sanctioris memoria nimia nostra indulgentia non penitus deleatur!

Sectio III. De eleemosynis.

525. Eleemosynæ adeo in veteri et novo Testamento commendantur, ut de iis vix aliquid dicere opus sit. Eas intelligimus subsidia quæcumque misericorditer propter Deum data, ut alienz inopiæ subveniatur. « Fœneratur Deo, qui miseretur pauperis, » 6 dicit sacer auctor libri Proverbiorum. Daniel hortatus est Nabuchodonosorem ut operibus misericordiæ peccata sua solvere et expiare studeret : « Peccata tua elecmosynis redime, et iniquitates tuas misericordiis pauperum. » 7 Vim extinguendi peccatorum incendium iis tribuit Ecclesiasticus: « Ignem ardentem extinguit aqua, et eleemosyna resistif peccatis. » 8 Tobias hortatus est filium ut eas pro facultate daret, veniz el mercedis spe illectus : « Ex substantia tua fac eleemosynam, et noli avertere faciem tuam ab ullo paupere : ita epip fiet ut nec a te avertatur facies po-

<sup>(1)</sup> Serm. vii. de jejunio sept. mensis.

<sup>(2)</sup> Vide Tract. 44, 48, 24, Vide etiam eruditum Albani Butler opus « Feasts and Fasts. »

<sup>(3)</sup> Hom. l. de jejunio.

<sup>(4)</sup> Catechesi iv. Illumin.

<sup>(5)</sup> Vide apud Sardagnam Theol. Dogm. Polest. iv. Art. iii. Contr. vii. n. eccxxxviii.

<sup>(6)</sup> Prov. xix. 47.

<sup>(7)</sup> Dan. iv. 24.

<sup>(8)</sup> Eccli. iii. 33.

mini... Præmium enim bonum tibi thesaurizas in die necessitatis. Quoniam eleemosyna ab omni peccato et a morte liberat, et non patietur animam ire in tenebras. Fiducia magna erit coram summo Deo eleemosyna omnibus acientibus eam.»

526. Egregiæ sunt eleemosynarum laudes quæ novo Testamento continentur. Eas districte injungit Christus, animi emundationem inde pendere docens: « Verumtamen quod superest. date eleemosynam: et ecce omnia munda sunt vobis. » \* Hortatus est ut donationum largitate intercessores pauperes apud Deum quæramus, ad æternam salutem consequendam. « Facite vobis amicos de mammona iniquitatis. ut, cum defeceritis, recipiant vos in æterna tabernacula. » In die judicii se veluti sibi facta dixit habiturum quæ sui causa quisque minimis discipulis fecerit, eamque gloriæ illis largiendæ cusam assignavit : « Venite, benedicti Patris mei , possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi : Esurivi enim, et dedistis mihi manducare : titivi, et dedistis mihi bibere : hospes cram, et collegistis me : nudus, et cooperuistis me : infirmus, et visitastis me: in carcere eram, et venistis ad me . . . Amen dico vobis . quamdiu fecistis uni ex his fratribus meis minihis, mihi fecistis. » 4

527. Cæterum quæ eleemosynis promittuntur præmía cælestia non respiiunt quameumque donationem, sed
m quæ fit Christi causa, ex gratiæ
nota, ab homine justo: absque chaitate enim ad salutem non prosunt,
ocente Apostolo: « Si distribuero in
ibos pauperum omnes facultates
leas, et si trædidero corpus meum ita

ut ardeam, charitatem autem non habuero, nihil mihi prodest. » <sup>5</sup> Quæ dantur animo pænitenti suam habent vim; ex gratiæ quippe motu procedunt, et ad justificationem disponunt, uti ex textibus supra allatis colligere est. Quæ ad humanam aucupandam gloriam dantur, nullam habent apud Deum mercedem: ídeo nos monuit Christus ut a laudum cupidine in eleemosynis largiendis caveamus. <sup>6</sup> Vulgata Septuaginta sequitur; textus pressíus se habet.

528. Ne bonis operibus gloriemur, pecçatorum quæ admisimus, recordari oportet, eaque deficre: « Qui enim euntes eunt et fient, mittentes semina sua, ipsi venientes veniunt in exultatione portantes manipulos suos.» Quam bene autem sanctus propheta semina bonorum operum riganda docet flumine lacrymarum! » Ita S. Fulgentius. 7

His de bonis operibus disceptatis. finem tandem aliquando huic de Gratia tractatui ponendum duximus. De arcanis Dei nec dicendum nec cogitandum curiosius; sed quæ, Ecclesia docente, revelata novimus, humili animi assensu excipienda, et ea quæ jussit implenda sedulo sunt, nec dubitandum eum nobis fore propitium. Orationis præsertim assiduítate salus nostra in tuto ponetur: quod enim haud valemus perficere, præstabit Deus, virtutem suam in infirmitate nostra roboranda ostensurus. Desigant homines æterna eius consilia scrutari, et totum in eo ponant studium ut orando impetrent auxilium quo salutis conditiones implere valeant. Dicamus semper cum Apostolo: « O altitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei : quam incom-

<sup>(1)</sup> Tobiæ iv. 7-10.

<sup>(2)</sup> Luc. xi. 44. πλυν τὰ ἐνόντα δέτε ελευμοσυνικ. centiores putant que poculo vel vase contitur designari, que scilicet si darentur in pauum levamen, mundaret Deus corda. Vide

Bloomfield in locum.

<sup>(3)</sup> Luc. xvi. 9.

<sup>(4)</sup> Matt. xxv. 34-40.

<sup>(5)</sup> I. Cor. xiii. 3. (6) Matt. vi. 2.

<sup>(7)</sup> Ad Probam Ep. iv. c. v.

prehensibilia sunt judicia ejus, et inve- difficili, quod sanæ doctrinæ haud stigabiles viæ ejus! » 4

Quamvis nulli scholæ necessario nos addictos profiteamur, in hæreticorum solvendis objectionibus qualibet sententia catholica uti licere existimavimus. Placet celebre Augustini effatum: In necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus charitas. Quod si aliquid nobis exciderit, in re adeo communionis consortium.

sonum reperiatur, Apostolicæ judicio illud revocatum habe erit; quæ enim scripsimus, sic quæ sumus scripturi, summo illi suli, qui, Petri cathedram tenens ejus hæres constituitur, ex animo cimus, nullum majus privilegium vindicantes, quam fidei ejusde

(4) Rom. xi. 33.

# APPENDIX.

Tractatui de Gratia subjiciendas duxilus propositiones hae de re guibus ras notas inussit Apostolica Sedes. ajanas propositiones dum damnaret ius V. animadvertit quasdam earum iquo pacto sustineri posse, quas taen proscripsit jure optimo, quia juxta >rborum vim, et prout auctorum mens t toto sermonis contextu colligebatur. ravum ferebant sensum : « Quas quiem sententias, » inquit, « strícto com Nobis examine ponderatas, quamuam nonnullæ aliquo pacto sustineri Ossent, in rigore, et proprio verbo-1m sensu, ab assertoribus intento, æreticas, erroneas, etc. præsentium actoritate damnamus. »

Illud Baji principium, humanam nairam ab initio ita constitutam, ut jure uodam nativo, et suorum operum meto, homo, nullo supernaturali ornais dono, vel auxilio roboratus, posset bi vitam comparare æternam, fundaentum est et basis totius systematis. urimis propositionibus illud enuntiar, i merito idcirco damnatis, quum imo nullum jus naturale ad beatitudiim habeat coelestem, et ad finem suinaturalem subsidia ejusdem ordinis quirantur.

Caput errorum aliud, huic admodum Ane, fuit, operibus bonis vim inesse et valorem, ita ut per se mereantur æternam vitam, ex ipsa eorum legi divinæ eonvenientia. Mirum est Bullum damnatam hanc sententiam, veluti a quibusdam scriptoribus pontificiis traditam, impugnare, indeque probra Catholicis objiciendi sumere occasionem: quæ sane agendi ratio ingenuum doctumque auctorem dedecet.

Aliquæ Baji sententiæ proscriptæ sunt ob acrem quam tulit in contra sentientes censuram. <sup>5</sup> Nec tamen contraria sententia ideo probata dicenda est, quamvis a censura illa vindicata. Sic quæ datur a plerisque Apostoli ad Romanos II explicatio immerito ad Pelagium auctorem a Bajo referebatur prop. 22, quamvis sint adhue inter Catholicos, quibus non arridet; cum Augustino quippe de gentibus ad fidem conversis Augustinianenses illud interpretantur.

Peccato admisso, peccator ad pœnam tenetur, quæ manet obligatio, seu reatus, judice Bajo, etiamsi pœnitenti peccatum ipsum dimittatur. Eam tantummodo Christi morte tolli dicebat, cujus satisfactio in Baptismi. et Pœnitentiæ Sacramentis nobis applicatur, ad remissionem peccatorum, scilicet ad pœnas remittendas peccatis debitas. Igitur animæ macula ex culpa, et ejus deletio

<sup>(1)</sup> Vide prop. 1—9, 21, 23, 24, 26, 55, 78, 79. (2) Vide prop. 11, 12, 13, 14, 15, 17, 18, 44.

<sup>(3)</sup> Vide prop. 12, 17, 22, 24, 28, 29, 30, 37, 44, 68.

Christi intuitu, infuso supernaturali dono justitiæ, a Bajo non agnoscebatur: <sup>4</sup> justificationem quippe in sola mandatorum obedientia reponebat. <sup>2</sup>

Peccatum dici ex oppositione legi divinæ, quin voluntatis habeatur ratio, Bajus contendit. <sup>5</sup> Voluntarium tamen peccatum originis parvulis dicit habituali quodam modo, eo quod voluntas eorum non sit ei contraria. <sup>4</sup>

Peccati sequelæ necessariæ peccati habent rationem, juxta ipsum, ideoque concupiscentiæ motus, cæteraque quæ ex primi hominis peccato fluxerunt necessario, peccatis ab ipso accensentur.<sup>5</sup> Peccatorem autem semper et necessario dominanti cupiditati obsequi, et tamen peccare tradit. <sup>6</sup>

Charitatem, qua quis amplectitur et servat Dei mandata, haberi posse contendit ab homine adstricto ad pœnas peccatorum æternas. 7 Omnes actus hominis vel ex ea vel ex cupiditate perversa derivari asseruit, exclusis actibus qui dicuntur moralis tantummodo honestatis, et iis quibus homo gratiæ motibus obtemperans ad justitiam et charitatem disponitur. 8

Quum Christus sua morte nobis meruerit pœnarum quæ peccatis debentur remissionem, quæ facimus misericordiæ vel pœnitentiæ opera, vel quod ex sanctorum communione vindicamus passionum consortium, omni illa vi, quam ex Christi gratia derivant, privare vult Bajus, et meras habere occasiones satisfactionem Christi nobis applicandi. 9 Sed de his alias fusius agendum erit. 40

#### §. I.

Baji propositiones 79. a Pio V. ann. 1567. damnatæ ut hæreticæ, erroneæ,

suspectæ, temerariæ, scandalosæ, et in pias aures offensionem immittentes respective.

- 1. Nec Angeli, nec primi hominis adhuc integri merita, recte vocantur gratia.
- 2. Sicut opus malum, ex natura sua, est mortis æternæ meritorium, sic bonum opus, ex natura sua, est viæ æternæ meritorium.
- 3. Et bonis Angelis, et primo homini, si in statu illo perseverasset usque ad ultimum vitæ, felicitas esset merces, et non gratia.
- 4. Vita æterna homini integro et Angelo promissa fuit intuitu bonorum operum, et bona opera ex lege naturæ ad illam consequendam per se sufficiunt.
- 5. In promissione facta Angelo et primo homini continetur naturalis justitiæ constitutio, qua pro bonis operbus sine alio respectu, vita æterna justis promittitur.
- Naturali lege constitutum fuit homini, ut si in obedientia perseveraret, ad eam vitam pertransiret, in qua mori non posset.
- 7. Primi hominis integri merita fuerunt primæ creationis munera; sed juxta modum loquendi Scripturæ sacæ, non recte vocantur gratia, quo fit ul tantum merita, non etiam gratia, debeant nuncupari.
- 8. In redemptis per gratiam Christi nullum inveniri potest bonum meritum, quod non sit gratis indigno collatum.
- 9. Dona concessa homini integro, el Angelo, forsitan non improbanda ratione, possunt dici gratia, sed quia secundum usum sacræ Scripturæ nomine gratiæ ea tantum munera intelliguntur, quæ per Jesum Christum male

<sup>(1)</sup> Vide prop. 40, 31, 33, 42, 43, 56, 57, 58, 70, 71.

<sup>(2)</sup> Prop. 69. (3) Prop. 46, 47.

<sup>(4)</sup> Prop. 48, 49.

<sup>(5)</sup> Vide prop. 25, 27, 28, 29, 35, 39, 50, 51, 52, 53, 74, 72, 76.

<sup>6)</sup> Prop. 40, 41, 66, 67.

<sup>(7)</sup> Vide prop. 31, 32, 33. 70, 74.

<sup>(8)</sup> Prop. 38, 61, 62, 65.

<sup>(9)</sup> Prop. 59, 60.

<sup>(10)</sup> Vide Bergier, Dictionnaire de Théologie, Bajanisme.

- nerentibus et indignis conferuntur, leo neque merita, neque merces, quæ lis redditur, gratia dici debet.
- 40. Solutio poenæ temporalis, quæ, eccato dimisso, sæpe remanet, et orporis resurrectio, proprie non nisi eritis Christi adscribenda est.
- 11. Quod pie et juste in hac vita morli, usque in finem conversati, vitam
  msequimur æternam, id non proprie
  atiæ Dei, sed ordinationi naturali
  atim initio creationis constitutæ, juo Dei judicio, deputandum est; neque
  hac retributione bonorum ad Christi
  eritum respicitur, sed tantum ad priam institutionem generis humani, in
  12, lege naturali constitutum est, ut
  sto Dei judicio obedientiæ mandatom vita æterna reddatur.
- 12. Pelagii sententia est: opus bonum tra gratiam adoptionis factum, non tregni cœlestis meritorium.
- 43. Opera bona a filiis adoptionis faa, non accipiunt rationem meriti ex ), quod fiunt per Spiritum adoptionis habitantem corda filiorum Dei, sed ntum ex eo quod sunt conformia legi, lodque per ea præstatur obedientia gi.
- 14. Opera bona justorum non acciiunt in die judicii extremi ampliorem ercedem, quam justo Dei judicio meantur accipere.
- 15. Ratio meriti non consistit in eo, nod qui bene operatur, habeat graam, et inhabitantem Spiritum sanum; sed in eo solum, quod obedit ivinæ legi.
- 16. Non est vera legis obedientia, læ fit sine charitate.
- 17. Sentiunt cum Pelagio, qui di int, esse necessarium ad rationem eriti, ut homo per gratiam adoionis sublimetur ad statum deifiim.
- 18. Opera Catechumenorum, ut fides pænitentia, ante remissionem peccarum facta, sunt vitæ æternæ meritol, quam vitam ipsi non consequentur,

- nisi prius præcedentium delictorum impedimenta tollantur.
- 19. Opera justitiæ, et temperantiæ, quæ Christus fecit, ex dignitate personæ operantis non traxerunt majorem valorem.
- 20. Nullum est peccatum ex natura sua veniale, sed omne peccatum meretur pœnam æternam.
- 21. Humanæ naturæ sublimatio, et exaltatio in consortium divinæ naturæ, debita fuit integritati primæ conditionis, et proinde naturalis dicenda est, et non supernaturalis.
- 22. Cum Pelagio sentiunt, qui textum Apostoli ad Romanos 2. Gentes quæ legem non habent, naturaliter quæ legis sunt, faciunt, intelligunt de gentibus fidei gratiam non habentibus.
- 23. Absurda est eorum sententia, qui dicunt hominem ab initio, dono quodam supernaturali, et gratuito, supra conditionem naturæ suæ fuisse exaltatum, ut fide, spe, et charitate Deum supernaturaliter coleret.
- 24. A vanis et otiosis hominibus, secundum insipientiam Philosophorum, excogitata est sententia, quæ ad Pelagianismum rejicienda est, hominem ab initio sic constitutum, ut per dona naturæ superaddita, fuerit largitate Conditoris sublimatus et in Dei filium adoptatus.
- 25. Omnia opera infidelium sunt peccata, et Philosophorum virtutes sunt vitia.
- 26. Integritas primæ creationis non fuit indebita humanæ naturæ exaltatio, sed naturalis ejus conditio.
- 27. Liberum arbitrium sine gratiæ Dei adjutorio nonnisi ad peccandum valet.
- 28. Pelagianus est error dicere quod liberum arbitrium valet ad ullum peccatum vitandum.
- 29. Non soli fures ii sunt, et latrones, qui Christum, viam, et ostium veritatis et vitæ negant: sed etiam quicumque aliunde, quam per ipsum in viam

justitiæ (hoc est , ad aliquam justitiam) conscendi posse docent.

- 30. Aut tentationi ulli, sine gratiæ ipsius adjutorio, resistere hominem posse, sic ut in eam non inducatur, aut ab ea non superetur.
- 31. Charitas perfecta et sincera, quæ est ex corde puro et conscientia bona, et fide non ficta, tam in Catechumenis, quam in pænitentibus potest esse sine remissione peccatorum.
- 32. Charitas illa, quæ est plenitudo legis, non est semper conjuncta cum remissione peccatorum.
- 33. Catechumenus juste, recte, et sancte vivit, et mandata Dei observat, ac legem implet per charitatem, ante obtentam remissionem peccatorum, quæ in Baptismi lavacro demum percipitur.
- 34. Distinctio illa duplicis amoris, naturalis videlicet, quo Deus amatur, ut auctor naturæ, et gratuiti, quo Deus amatur, ut beatificator, vana est et commentitia, et ad illudendum sacris litteris et plurimis veterum testimoniis excogitata.
- 55. Omne quod agit peccator, vel servus peccati, peccatum est.
- 36. Amor naturalis, qui ex viribus naturæ oritur, ex sola Philosophia, per elationem præsumptionis humanæ, cum injuria Crucis Christi defenditur a nonnullis Doctoribus.
- 37. Cum Pelagio sentit, qui boni aliquid naturalis, hoc est, quod ex naturæ solis viribus ortum ducit, agnoscit.
- 38. Omnis amor creaturæ rationalis, aut vitiosa est cupiditas, qua mundus diligitur, quæ a Joanne prohibetur; aut laudabilis illa charitas, qua per Spiritum sanctum in corde diffusa, Deus amatur.
- 39. Quod voluntarie fit, etiam necessario fiat, libere tamen fit.
- 40. In omnibus suis actibus peccator servit dominanti cupiditati.
  - 41. Is libertatis modus qui est a ne-

- cessitate, sub libertatis nomine non reperitur in Scripturis, sed solum aomen libertatis a peccato.
- 42. Justitia, qua justificatur perfiden impius, consistit formaliter in obedientia mandatorum, quae est operam justitia, non autem in gratia siqua animæ infusa, qua adoptatur homo in filium Dei, et secundum interiorem hominem renovatur, ac divinæ natura consors efficitur, ut sic per Spiritum sanctum renovatus, deinceps bene vivere, et Dei mandatis obedire possit
- 43. In hominibus poenitentibus ante Sacramentum absolutionis, et in Catechumenis ante Baptismum, est vera justificatio; separata tamen a remissione peccatorum.
- 44. Operibus plerisque, quae a fidelibus fiunt, solum ut Dei mandais pareant, cujusmodi sunt obedire parentibus, depositum reddere, ab homicidio, a furto, a fornicatione abstinere, justificantur quidem homines, qui sunt legis obedientia, et vera legis justitia: non tamen iis obtinent incrementa virtatum.
- 45. Sacrificium Missæ non alia ritione est Sacrificium, quam generali illa, qua omne opus quod fit, ut sancia societate Deo homo infræreat.
- 46. Ad rationem et definitionem per cati non pertinet voluntarium, net definitionis quæstio est, sed cause et originis, utrum omne percatum debest esse voluntarium.
- 47. Unde peccatum originis vere labet rationem peccati, sine ulla ratione ac respectu ad voluntatem a qua originem habuit.
- 48. Peccatum originis est habituali parvuli voluntate voluntarium, et habitualiter dominatur parvulo, eo quod non gerit contrarium voluntatis arbitrium.
- 49. Et ex habituali voluntate deminante fit, ut parvulus decedens sine regenerationis Sacramento, quande usum rationis consecutus erit, actua-

m odio habeat, Deum blaspheegi Dei repugnet.

iva desideria, quibus ratio non i, et quæ homo invitus patitur, hibita præcepto, non concu-

ncupiscentia, sive lex memet prava ejus desideria, quæ tiunt homines, sunt vera legis

ne scelus est ejus conditionis, auctorem, et omnes posteros inficere possit, quo infecit insgressio.

antum est ex vi transgresntum meritorum malorum a contrahunt, qui cum miuocuntur vitiis, quam qui cum s.

initiva hæc sententia, Deum ihil impossibile præcepisse, uitur Augustino, cum Pelagii

us non potuisset ab initio taare hominem, qualis nunc

peccato duo sunt, actus et transeunte autem actu, nil isi reatus, sive obligatio ad

de in Sacramento Baptismi, erdotis absolutione, proprie eccati dumtaxat tollitur, et um Sacerdotum solum liberat

cator pœnitens non vivificatur o Sacerdotis absolventis; sed o, qui pœnitentiam suggerens ins vivificat eum et resuscitat; o autem Sacerdotis solum llitur.

ando per eleemosynas, altaitentiæ opera Deo satisfacimus is temporalibus, non dignum Deo pro peccatis nostris offesicut quidam errantes autuam alioquin essemus, saltem k parte, redemptores), sed acimus, cujus intuitu Christi satisfactio nobis applicatur, et communicatur.

- 60. Per passiones Sanctorum in indulgentiis communicatas non proprie redimuntur nostra delicta; sed per communionem charitatis nobis eorum passiones impartiuntur, ut digni simus qui, pretio sanguiuis Christi, a pœnis pro peccatis debitis liberemur.
- 61. Celebris illa Doctorum distinctio, divinæ legis mandata bifariam impleri, altero modo quantum ad præceptorum operum substantiam tantum, altero quantum ad certum quemdam modum; videlicet, secundum quem valeant operantem perducere ad regnum æternum (hoc est, ad modum meritorium) commentitia est et explodenda.
- 62. Illa quoque distinctio, qua opus dicitur bifariam bonum, vel quia ex objecto, et omnibus circumstantiis rectum est et bonum, (quod moraliter bonum appellare consueverunt) vel quia est meritorium regni æterni, eo quod fit a vivo Christi membro per spiritum charitatis, rejicienda est.
- 63. Sed et illa distinctio duplicis justitize, alterius quæ fit per spiritum charitatis inhabitantem, alterius quæ fit ex inspiratione quidem Spiritus sancti, cor ad pænitentiam excitantis, sed nondum cor inhabitantis, et in eo charitatem diffundentis, qua divinæ legis justificatio inspleatur, similiter rejicitur.
- 64. Item et illa distinctio duplicis vivificationis, alterius, qua vivificatur peccator, dum ei pœnitentiæ et vitæ novæ propositum, et inchoatio per Dei gratiam inspiratur; alterius, qua vivificatur, qui vere justificatur, et palmes vivus in vite Christo efficitur, pariter commentitia est, et Scripturis minime congruens.
- 65. Non nisi Pelagiano errore admitti potest usus aliquis liberi arbitrii bonus, sive non malus, et gratiæ Christi injuriam facit, qui ita sentit et docet.

- hominis naturali.
- 67. Homo peccat etiam damnabiliter, in eo quod necessario facit.
- 68. Infidelitas pure negativa in his, quibus Christus non est prædicatus, peccatum est.
- 69. Justificatio impii fit formaliter per obedientiam legis, non autem per occultam communicationem et inspirationem gratiæ, quæ per eam justificatos faciat implere legem.
- 70. Homo existens in peccato mortali. sive in reatu æternæ damnationis, potest habere veram charitatem, et charitas, etiam perfecta, potest consistere cum reatu æternæ damnationis.
- 71. Per contritionem, etiam cum charitate perfecta, et cum voto suscipiendi Sacramentum conjunctam, non remittitur crimen, extra casum necessitatis, aut martyrii, sine actuali susceptione Sacramenti.
- 72. Omnes omnino justorum afflictiones, sunt ultiones peccatorum ipsorum, unde et Joh, et Martyres, quæ passi sunt, propter peccata sua passi sunt.
- 73. Nemo, præter Christum, est absque peccato originali; hinc Beata Virgo mortua est propter peccatum ex Adam contractum, omnesque ejus afflictiones in hac vita, sicut et aliorum justorum, fuerunt ultiones peccati actualis, vel originalis.
- 74. Concupiscentia in renatis relapsis in peccatum mortale, in quibus jam dominatur, peccatum est, sicut et alii habitus pravi.
- 75. Motus pravi concupiscentiæ sunt, pro statu hominis vitiati, prohibiti præcepto: « non concupisces; « unde homo eos sentiens, et non consentiens, transgreditur præceptum, « non concupisces; » quamvis transgressio in peccatum non deputetur.
- 76. Quamdiu aliquid concupiscentize carnalis in diligente est, non facit præ-

- 66. Sola violentia repugnat libertati ceptum. Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo.
  - 77. Satisfactiones laboriosæ justificatorum, non valent expiare de condigno pænam temporalem restantem post culpam condonatam.
  - 78. Immortalitas primi hominis pon erat gratiæ beneficium, sed naturalis conditio.
  - 79. Falsa est Doctorum sententia. primum hominem potuisse a Deo creari, et institui sine justitia naturali.
  - Alexander VIII., Summus Pontifex, decreto dato die 7. Decembris 1690. damnavit 31. propositiones tamquam temerarias, scandalosas, male 80nantes, injuriosas, hæresi proximas, hæresim sapientes, erroneas, schismaticas, et hæreticas respective, et uti tales, prohibuit eas edoceri el ad praxim deduci sub pœna excommnicationis latæ sententiæ Summo Pontifici reservatæ. Harum tredecim ad rem nostram pertinentes referendas duximus.
  - 1. In statu naturæ lapsæ ad peccatum formale, et demeritum sufficit illa libertas, qua voluntarium, ac liberum fuit in sua causa, peccato originali, el libertate Adami peccantis.
  - 2. Tametsi detur ignorantia invincibilis furis natura. hac in statu natura lapsæ operantem ex ipsa non excessi a peccato formali.
  - 3. Non licet segui opinionem vel inter probabiles probabilissimam.
  - 4. Dedit semetipsum pro nobis oblationem Deo; non pro solis electis, sed pro omnibus, et solis fidelibus.
  - 5. Pagani, Judæi, Hæretici, allique hujus generis, nullum omnino accipiunt a Jesu Christo influxum, adeoque hinc recte inferes, in illis esse volum tatem nudam, et inermem, sine omni gratia sufficienti.
  - 6. Gratia sufficiens statui nostro non tam utilis quam perniciosa est; sic ut proinde merito possimus petere: A gratia sufficienti libera nos, Domine.

- 7. Omnis humana actio deliberata, est Dei dilectio, vel mundi; si Dei, charitas Patris est; si mundi, concupiscentia carnis; hoc est, mala est.
- 8. Necesse est infidelem in omni opere peccare.
- 9. Revera peccat, qui odio habet peccatum mere ob ejus turpitudinem, et disconvenientiam cum natura rationali, sine ullo ad Deum offensum respectu.
- 10. Intentio, qua quis detestatur malum, et prosequitur bonum, mere ut celestem obtineat gloriam, non est retta, nec Deo placens.
- 11. Omne quod non est ex fide christiana supernaturali, quæ per dilectionem operatur, peccatum est.
- 12. Quando in magnis peccatoribus deficit omnis amor, deficit etiam fides, et etiamsi videantur credere, non est ldes divina, sed humana.
- 13. Quisquis etiam æternæ mercedis utuitu Deo famulatur, charitate si cauerit, vitio non caret, quoties intuitu licet beatitudinis operatur.

Clemens XI. propositiones 101, exceptas ex Libro reflexionum moralium, damnavit Constitutione *Unigenitus*, data die 8. Sept. anno 1783. Vafritiem auctoris, Quesnelli, qui dulcissimis verbis pietatem sonantibus Jansenianum verenum insinuare studuit, exponit Ponifex in decreti exordio, quod lectoribus subjicimus,

### CLEMENS EPISCOPUŞ

#### SERVUS SERVORUM DEI.

## Universis Christifidelibus salutem et Apostolicam benedictionem.

Unigenitus Dei Filius pro nostra et tius mundi salute filius hominis etus, dum discipulos suos doctrina ritatis instrueret, universamque Ecesiam suam in Apostolis erudiret, æsentia disponens, et futura prospiens, præclaro ac saluberrimo docuento nos admonuit ut attenderemus a falsis prophetis, qui veniunt ad nos in vestimentis ovium, quorum nomine potissimum demonstrantur magistri illi mendaces, et in deceptione illusores, qui splendida pietatis specie prava dogmata latenter insinuantes. introducunt sectas perditionis sub imagine sanctitatis, utque facilius incautis obrepant, quasi deponentes lupinam pellem, et sese divinæ legis sententiis. velut quibuspiam ovium velleribus obvolventes, sanctarum Scripturarum, adeoque ipsius etiam novi Testamenti verbis, que multipliciter in suam aliorumque perditionem deprayant, pequiter abutuntur: antiqui scilicet, a quo progeniti sunt, mendacii patris exemplo, ac magisterio edocti, nullam omnino esse ad fallendum expeditiorem viam, quam ut ubi nefarii erroris subintroducitur fraudulentia, ibi divinorum verborum prætendatur auctoritas.

Hujusmodi autem Propositiones sunt, quæ sequuntur, videlicet:

- 1. Quid aliud remanet animæ, quæ Deum, atque ipsius gratiam amisit, nisi peccatum, et peccati consecutiones, superba paupertas, et segnis indigentia, hoc est, generalis impotentia ad laborem, ad orationem, et ad omne opus bonum?
- 2. Jesu Christi gratia, principium efficax boni cujuscumque generis, necessaria est ad omne opus bonum: absque illa, non solum nihil fit, sed nec fleri potest.
- In vanum, Domine, præcipis, si tu ipse non das quod præcipis.
- 4. Ita, Domine, omnia possibilia ei cui omnia possibilia facis, eadem operando in illo.
- 5. Quando Deus non emollit cor per interiorem unctionem gratiæ suæ, exhortationes, et gratiæ exteriores non inserviunt, nisi ad illud magis obdurandum.
- 6. Discrimen inter fœdus Judaicum et Christianum est, quod in illo Deus

exigit fugam peccati, et implementum legis a peccatore, relinquendo illum in sua impotentia, in isto vero Deus peccatori dat, quod jubet, illum sua gratia purificando.

- 7. Quæ utilitas pro homine in Veteri Fædere, in quo Deus illum reliquit ejus propriæ infirmitati, imponendo ipsi suam legem? quæ vero felicitas non est admitti in Fædus in quo Deus nobis donat, quod petit a nobis?
- 8. Nos non pertinemus ad Noyum Fædus, nisi in quantum participes sumus ipsius novæ gratiæ, quæ operatur in nobis id, quod Deus nobis præcipit.
- Gratia Christi est grația suprema, sine qua confiteri Christum nunquam possumus, et cum qua nunquam illum abnegamus.
- 10. Gratia est operatio manus omnipotentis Dei, quam nil impedire potest aut retardare.
- 11. Gratia non est aliud quam yoluntas omnipotentis Dei, jubentis, et facientis quod jubet.
- 12. Quando Deus vult salvare animam, quocumque tempore, quocumque loco, effectus indubitabilis sequitur voluntatem Dei.
- 43. Quando Deus vult animam salvam facere, et eam tangit interiori gratiæ suæ manu, nulla voluntas humana ei resistit.
- 14. Quantumcumque remotus a salute sit peccator obstinatus, quando Jesus se ei videndum exhibet lumine salutari suæ gratiæ, oportet, ut se dedat, accurrat, sese humiliet, et adoret Salvatorem suum.
- 15. Quando Deus mandatum suum, et suam æternam locutionem comitatur unctione sui Spiritus, et interiori vi gratiæ suæ, operatur illa in corde obedientiam, quam petit.
- 16. Nullæ sunt illecebræ, quæ non cedant illecebris gratiæ, quia nihil resistit Omnipotenti.
  - 17. Gratia est illa vox Patris, quæ omnium aliarum.

homines interius docet, ac eos venire facit ad Jesum Christum; quicumque ad eum non venit, postquam audivit vocem exteriorem Filii, nullatenus est doctus a Patre.

- 18. Semen verbi quod manus Dei irrigat, semper affert fructum suum,
- 19. Dei gratia uihil aliud est, quam ejus omnipotens voluntas: hæc est idea, quam Deus ipse nobis traditin omnibus suis Scripturis.
- 20. Vera gratiæ idea est, quod Deus vult sibi a nobis obediri, et obeditur, imperat, et omnino fiunt; loquitur tanquam Dominus, et omnia sibi submissa sunt.
- 21. Gratia Jesu Christi est gratia fortis, potens, suprema, invincibilis, utpote quæ est operatio voluntatis omnipotentis, sequela, et imitatio operationis Dei incarnantis et resuscitantis Filium suum.
- 22. Concordia omnipotențis operationis Dei în corde hominis, cum libero ipsius voluntatis consensu, demonstratur illico nobis în Incarnațione, veluti în fonte, atque archetypo omnium aliarum operationum misericordize, et gratize, quze omnes ita gratuita, atque ita dependentes a Deo fiunt, sicut ipsa originalis operatio.
- 23. Deus ipse nobis ideam tradidit omnipotentis operationis suæ gratiæ, eam significans per illam, qua creatras e nibilo producit et mortuis reddit vitam.
- 24. Justa idea, quam Centurio habel de omnipotentia Dei, et Jesu Christi in sanandis corporibus solo motu sue voluntatis, est imago idea qua haber debet de omnipotentia sua gratia in sanandis animabus a cupiditate.
- 25. Deus illuminat animam et eam sanat æque ac corpus sola sua voluntate; jubet et ipse obtemperatur.
- 26. Nullæ dantur gratiæ, nisi per fidem.
- 27. Fides est prima gratia, et fons omnium aliarum.

ma gratia, quam Deus concatori, est peccatorum re-

a Ecclesiam nulla conceditur

nes quos Deus vult salvare tum, salvantur infallibiliter. ideria Christi semper habent ectum; pacem intimo cordium ando eis illam optat. us Christus se morti tradidit

ndum pro semper suo sanmogenitos, id est, electos, Angeli exterminatoris.

oh! quantum oportet bonis et sibimetipsis renuntiasse, t quis fiduciam habeat sibi, cam, appropriandi Christum ejus amorem, mortem, et, ut facit S. Paulus dicens: it me, et tradidit semetipsum

atia Adami non producebat ta humana.

atia Adami est sequela creatioerat debita naturæ sanæ, et

ferentia essentialis inter grami, et status innocentiæ, ac Christianam est, quod primam que in propria persona recesta vero non recipitur, nisi in Jesu Christi resuscitati, cui i sumus.

atia Adami, sanctificando illum ipso, erat illi proportionata; hristiana nos sanctificando in isto, est omnipotens, et digna

eccator non est liber, nisi ad sine gratia liberatoris.

pluntas, quam gratia non prænihil habet luminis, nisi ad lum: ardoris, nisi ad se præum; virium, nisi ad se vulne-; est capax omnis mali, et ad omne bonum.

ne gratia nihil amare possui ad nostram condemnationem.

- 41. Omnis cognitio Dei, etiam naturalis, etiam in Philosophis ethnicis, non potest venire, nisi a Deo, et sine gratia non producit, nisi præsumptionem, vanitatem, et oppositionem ad ipsum Deum, loco affectuum, adorationis, gratitudinis et amoris.
- 42. Sola gratia Christi reddit hominem aptum ad sacrificium fidei: sine hoc nihil, nisi impuritas; nihil, nisi indignitas.
- 43. Primus effectus gratiæ baptismalis est facere, ut moriamur peccato; adeo ut spiritus, cor, sensus non habeant plus vitæ pro peccato, quam homo mortuus habeat pro rebus mundi.
- 44. Non sunt nisi duo amores, unde volitiones, et actiones omnes nostræ nascuntur; amor Dei, qui omnia agit propter Deum, quemque Deus remuneratur; et amor, quo nos ipsos, ac mundum diligimus, qui quod ad Deum referendum est, non refert, et propter hoc ipsum, est malus.
- 45. Amore Dei in corde peccatorum non amplius regnante, necesse est ut in eo carnalis regnet cupiditas, omnesque actiones ejus corrumpat.
- 46. Cupiditas, aut charitas, usum sensuum bonum, vel malum faciunt.
- 47. Obedientia legis profluere debet ex fonte; et hic fons est Charitas. Quando Dei amor est illius principium interius, et Dei gloria ejus finis, tunc purum est, quod apparet exterius, alioquin non est, nisi hypocrisis, aut falsa justitia.
- 48. Quid aliud esse possumus, nisi tenebræ, nisi aberratio, et nisi peccatum sine fidei lumine, sine Christo, et sine charitate?
- 49. Ut nullum peccatum est sine amore nostri, ita nullum est opus bonum sine amore Dei.
- 50. Frustra clamamus ad Deum: Pater mi; si spiritus charitatis non est ille, qui clamat.
  - 51. Fides justificat, quando operatur;

sed ipsa non operatur nisi per charitatem.

- 52. Omnia alia salutis media continentur in fide, tamquam in suo germine, et semine; sed hæc fides non est absque amore, et fiducia.
- 53. Sola charitas christiano modo facit (actiones christianas) per relationem ad Deum, et Jesum Christum.
- 54. Sola charitas est, quæ Deo loquitur, eam solam Deus audit.
- 58. Deus non coronat, nisi charitatem; qui currit ex alio impulsu, et ex alio motivo, in vanum currit.
- 56. Deus non remunerat, nisi charitatem; quoniam charitas sola Deum honorat.
- 57. Totum deest peccatori, quando ei deest spes, et non est spes in Deo, ubi non est amor Dei.
- 58. Nec Deus est, nec religio, ubi non est charitas.
- 59. Oratio impiorum est novum peccatum, et quod Deus illis concedit, est novum in eos judicium.
- 60. Si solus supplicii timor animat pœnitentiam, quo hæc est magis violenta, eo magis ducit ad desperationem.
- 61. Timor non nisi manum cohibet, cor autem tandiu peccato addicitur, quandiu ab amore justitiæ non ducitur.
- 63. Qui a malo non abstinet, nisi timore pœnæ, illud committit in corde suo, et jam est reus coram Deo.
- 63. Baptizatus adhuc est sub lege sicut Judœus, si legem non adimpleat; aut adimpleat ex solo timore.
- 64. Sub maledicto legis nunquam fit bonum, quia peccatur sive faciendo malum, sive illud nonnisi ob timorem ovitando.
- 68. Moyses, Prophete, Sacerdotes et Doctores legis mortui sunt, absque co quod ullum Deo dederint filium, cum non effecerint, nisi mancipia per timorom.
  - old. Qui vuit ibeo appropinquare, nec pro capite.

- debet ad ipsum venire cum brutalibus passionibus, neque adduci per instinctum naturalem, aut per timorem, sicuti bestiæ, sed per fidem, et per amorem sicut filii.
- 67. Timor servilis non sibi repræsentat Deum, nisi ut Dominum durum, imperiosum, injustum, intractabilem.
- 68. Dei bonitas abbreviavit viamsalutis claudendo totum in fide et precibus.
- 69. Fides, usus, augmentum, et præmium fidei, totum est donum puræ liberalitatis Dei.
- 70. Numquam Deus affligit innocentes, et afflictiones semper serviunt, vel ad puniendum peccatum, vel ad purificandum peccatorem.
- 71. Homo ob sui conservationem potest sese dispensare ab ea lege quam Deus condidit propter utilitatem.
- 72. Nota Ecclesiæ Christianæ est, quod sit catholica, comprehendens sommes Angelos cœli, et omnes electos, et justos terræ, et omnium sæ culorum.
- 73. Quid est Ecclesia, nisi cœtus filierum Dei manentium in ejus sinu, adoptatorum in Christo, subsistentium in ejus persona, redemptorum ejus sarguine, viventium ejus spiritu, agentium per ejus gratiam, et expectantium gratiam futuri sæculi.
- 74. Ecclesia, sive integer Christas, incarnatum Verbum habet, ut capul; omnes vero Sanctos ut membra.
- 75. Ecclesia est unus solus homo; compositus ex pluribus membris, quorum Christus est caput, vita, subsistentia et persona; unus solus, Christus compositus ex pluribus Sanctis, quorum est sanctificator.
- 76. Nihil spațiosius Ecclesia Deiquia omnes electi, et justi omnium szeculorum illam componunt.
- 77. Qui non ducit vitam dignam Filio Dei et membro Christi, cessat interiut habere Deum pro Patre, et Christum uro capite.

- 78. Separatur quis a populo electo. coins figura fuit populus Judaicus, et caput est Jesus Christus, tam non vivendo secundum Evangelium, quam non credendo Evangelio.
- 79. Utile et necessarium est omni tempore, omni loco, et omni personarum generi studere, et cognoscere spiritum, pietatem, et mysteria sacræ Scripturæ.
- 80. Lectio sacræ Scripturæ est pro omnibus.
- 81. Obscuritas sancti verbi Dei, non est laicis ratio dispensandi seipsos th ejus lectione.
- 82. Dies Dominicus debet a Christianis sanctificari lectionibus pietatis et Super omnia sanctarum Scripturarum. bamnosum est velle Christianum ab ac lectione retrahere.
- 83. Est illusio sibi persuadere, quod 10titia mysteriorum religionis non deveat communicari feminis, lectione acrorum Librorum. Non ex feminarum implicitate, sed ex superba virorum cientia ortus est Scripturarum abusus, t natæ sunt hæreses.
- 84. Abripere e Christianorum manires Novum Testamentum, scu eis illud lausum tenere, auferendo eis modum llud intelligendi, est illis Christi os bturare.
- 85. Interdicere Christianis lectionem Acræ Scripturæ præsertim Evangelii . est interdicere usum luminis filiis lucis. et facere ut patiantur speciem quamdam excommunicationis.
- 86. Eripere simplici populo hoc solaflum, jungendi vocem suam voci totius Occlesiae, est usus contrarius praxi postolicæ et intentioni Dei.
- 87. Modus plenus sapientia, lumine, \* charitate, est dare animabus tempus bortandi cum humilitate, et sentiendi tatum peccati, petendi spiritum pœlitentiæ et contritionis, et incipiendi, d minus, satisfacere justitiæ Dei, anquam reconcilientur.

- vera pœnitentia, quando volumus statim restitui possessioni bonorum illorum. quibus nos peccatum spoliavit, et detrectamus separationis istius ferre confusionem.
- 89. Quartusdecimus gradus conversionis peccatoris est, quod, cum sit jam reconciliatus, habet jus assistendi sacrificio Ecclesiæ.
- 90. Ecclesia auctoritatem excommunicandi habet, ut eam exerceat per primos Pastores de consensu, saltem præsumpto, totius corporis.
- 91. Excommunicationis injustæ metus numquam debet nos impedire ab implendo debito nostro. Numquam eximus ab Ecclesia, etiam quando hominum nequitia videmur ab ea expulsi, quando Deo, Jesu Christo, atque ipsi Ecclesiæ per charitatem affixi sumus.
- 92. Pati potius in pace excommunicationem, et anathema injustum, quam prodere veritatem, est imitari sanctum Paulum: tantum abest, ut sit erigere se contra auctoritatem, aut scindere unitatem.
- 93. Jesus quandoque sanat vulnera. quæ præceps primorum Pastorum festinatio infligit, sine ipsius mandato: Jesus restituit, quod ipsi inconsiderato zelo rescindunt.
- 94. Nihil pejorem de Ecclesia opinionem ingerit ejus inimicis, quam videre illic dominatum exerceri supra fidem fidelium, et foveri divisiones propter res, quæ nec fidem lædunt, nec mo-
- 95. Veritates eo devenerunt, ut sint lingua peregrina plerisque Christianis, et modus eas prædicandi est veluti idioma incognitum; adeo remotus est a simplicitate Apostolorum, et supra communem captum fidelium; nec satis advertitur, quod hic defectus sit unum ex signis maxime sensibilibus senectutis Ecclesiæ, et iræ Dei in filios suos.
- 96. Deus permittit, ut omnes potesta-88. Ignoramus quid sit peccatum, et tes sint contrariæ prædicatoribus veri-

tatis, ut ejus victoria attribui non possit, nisi divinæ gratiæ.

97. Nimis sæpe contingit membra illa, quæ magis sancte, ac magis stricte unita Ecclesiæ sunt, respici atque tractari tamquam indigna, ut sint in Ecclesia, vel tamquam ab ea separata; sed justus vivit ex fide, et non ex opinionibus hominum.

98. Status persecutionis, et pœnarum, quas quis tolerat, tamquam hæreticus, flagitiosus et impius, ultima plerumque probatio est, et maxime meritoria, utpote quæ facit hominem magis conformem Jesu Christo.

99. Pervicacia, præventio, obstinatio in nolendo aut aliquid examinare, aut agnoscere se fuisse deceptum, mutant quotidie quoad multos in odorem mortis id, quod Deus in sua Ecclesia posuit, ut in ea esset odor vitæ, v. g. bonos libros, instructiones, sancta exempla, etc.

100. Tempus deplorabile, quo creditur honorari Deus, persequendo veritatem ejusque discipulos. Tempus hoc advenit. . . . . Haberi et tractari a religionis ministris, tamquam impium, et indignum omni commercio cum Deo, tamquam membrum putridum, capax corrumpendi omnia in societate Sanctorum, est hominibus piis morte corpo ris mors terribilior. Frustra quis sibi blanditur de suarum intentionum puritate, et zelo quodam religionis, persequendo flamma ferroque viros probos, si propria passione est excæcatus, aut abreptus aliena, propterea quod nihil vult examinare. Frequenter credimus sacrificare Deo impium; et sacrificamus diabolo Dei servum.

101. Nihil spiritui Dei, et doctrinæ Jesu Christi magis opponitur, quam communia facere juramenta in Ecclesia, quia hoc est multiplicare occasiones peierandi. laqueos tendere infir-

mis, et idiotis, et efficere, ut nomen et veritas Dei aliquando deserviant consilio impiorum.

Auditis itaque cum voce, tum serinto nobis exhibitis præfatorum Cardinalium, aliorumque Theologorum suffragiis, divinique in primis luminis, privatis ad eum finem, publicisque etiam indictis precibus, implorato præsidio, omnes et singulas propositiones præinsertas, tamquam falsas, captiosas, male sonantes, piarum aurium offensivas . scandalosas . perniciosas . temerarias, Ecclesiæ, et ejus praxi injuriosas, neque in Ecclesiam solum, sed etiam in potestatem sæculi contumeliosas, seditiosas, impias, blasphemas, suspectas de hæresi, ac hæresim ipsam sapientes, necnon hæreticis et hæresibus, ac etiam schismati faventes, erroneas, hæresi proximas, phr ries damuatas, ac demum etiam hereticas, variasque hæreses, et potissimum illas, quæ in famosis Jansenii propositionibus, et quidem in eo sensu, in quo hæ damnatæ fuerunt, acceptis, continentur, manifeste innovantes respective, hac nostra perpetuo valitura Constitutione declaramus, damnamus et reprobamus.

#### Animadversiones.

Quinque Jansenii propositiones damnatæ plerarumque Quesnelli propositionum claves haberi possunt. Quod dixit Jansenius de præceptis servatu impossibilibus insinuavit Quesnellus, Judæis quidem ea impossibilia fuisse plane dicendo, Christianis vero possibilia, quotiescumque Deus eadem in illis operatur, sine quo auxilio efficaci ipsam potentiam ea faciendi deesse dicit. Interiori gratiæ numquam resisti manifesto docuit Quesnellus, gratiæ operationem omnipotentem prædicando. Ad merendum vel demerendum non requiri libertatem a necessitate ex illis

<sup>(2)</sup> Prop. 9, 40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 37.

incipiis facile deducebatur : sicut et resibus accensebatur catholica doina gratige posse resisti. De Christi delectorum tantummodo salute morplurimæ agunt propositiones Queslli, qui idcirco docuit nullam prors dari extra Ecclesiam gratiam. 4 De impotentia hominis ad quemlibet tum morali honestate præditum, sque gratiæ impulsu, plura tradidit tesnellus. Jansenianis placitis conna: quidquid a peccatore fit, pram et vitiosum esse, utpote a cupiditis mala radice, constanter docens. 2 saritatem autem, pro Janseniorum ore, extulit laudibus, adeo ut nihil o aliquatenus gratum, vel nobis ad lutem utile, quod ab eo non proveat, passim dicat. 5 Timorem Dei, iam illum quo a peccando cohibemur, de causa respuit. 4

Fidei quidem partes in salutis nego-) agnoscere aliquando visus est, sed m charitate perfectam intellexit : voluntatis humanæ libertatem in le amplectenda et exercenda negat, <sup>5</sup>

Invisibilem justorum et electorum celesiam adstruere videtur illis proositionibus quibus peccatores a Chrio et a populo electo separat. 6

Propositiones quibus studium Scriturarum commendat, 7 damnatæ sunt b pravam auctoris mentem: manifetum quippe erat ex toto libro eum ideo elle ut fideles utriusque sexus et omnis itæ conditionis sedulo Scripturis vacaent, ut a Pastorum summorum, quisus docendi et pascendi munus a Chrito demandatum est, abducerentur obdientia, et suis placitis quærerent ubsidia. Igitur damnatas propositiones ion censendus foret amplecti, qui Scri-

pturarum commendaret studium, humilitate fidei et obedientia servata.

Ut fideles a Sacramentis abstinerentur, Quesnello et Jansenianis fuit solemne pœnitentiæ severioris ante communionem exigere exercitium, quam agendi rationem pluribus propositionibus commendayit. 8

Excommunicationis quam in nova docentes tulit sedes Apostolica vim negavit Quesnellus, et se suosque vindices veritatis oppressæ haberi voluit.

Ouæ postrema est inter damnatas propositiones, juxta mentem auctoris damnata est; juramenta scilicet respicit quæ Pontifices ab omnibus Jansenismi suspicione laborantibus exigi voluerunt, ne in Ecclesiæ gremio foverentur fidei hostes. Hunc sibi ut tollerent obicem placita sua propagandi Janseniani omnino conati sunt, ideoque juramenta illa veluti laqueos infirmorum, pietatis specie improbarunt. Non igitur in censuram incurreret, qui, ab his consiliis alienus, nimiam juramentorum de muneribus rebusque civilibus frequentiam periculum pejerandi afferre quereretur.

Hanc veluti analysin, cum animadversionibus dedimus, ut lectores Ecclesiæ mentem in novatorum placitis damnandis compertam habeant, nec innoxias propositiones, damnatis aliquando verborum sono affines, cum erroribus proscriptis confundant. Novimus in Catholicis Scholis quædam propugnari quæ illis simillima videntur, sed quæ in ipsa urbe Roma, Pontifice haud contradicente, palam traduntur. Absit ut velimus quam summus Ecclesiæ in terris rector tolerat opinionum licentiam, dogmatibus in tuto positis, minuere vel improbare.

<sup>(4)</sup> Vide Prop. 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 72, 73, 4, 75, 76, 77. (2) Prop. 4, 38, 39, 40, 41, 42, 44, 45, 47, 48. (3) Prop. 49, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 6, 80. (4) 60, 61, 62, 63, 64, 65, 66, 67.

<sup>(3)</sup> Prop. 68, 69. (6) Prop. 76, 77, 78.

<sup>(7)</sup> Prop. 79, 80, 81, 82, 83, 84, 85, 86.

<sup>(8)</sup> Prop. 87, 88, 89. (9) Prop. 90, 91, 2, 93, 95, 96, 97, 98, 99, 100, 101.

. . • •

# TRACTATUS IX.

# DE CULTU RELIGIOSO.

#### PRÆNOTANDA.

mbigua est » inquit Grotius, « recultus appellatio: nam et religio. honos qui soli Deo defertur, et us est, qui ob Deum defertur et Apostolis : neque enim is id communem civilemque vitam t. » Latria - Aurpeia - a Theoost Augustinum 2 cultus suprectus est : Dulia - Soulia - incultus famulis Dei præstitus : ulia - vweptovaca - eximia infeultus species, quæ Virgini Mabuitur. Distinctionem hanc usu. quam vocum vi initi animadverlaudatus vir : « quod usus priudæorum Hellenistarum, deinde morum. voci funtar relicto siu generali atque communi. Asiomen divino cultui assignas-Adorationis vox ad supremum designandum sæpius sumitur: do inferiorem cultum religiosum it: sed latius; etiam pro civili cultu, quo homines aliis obsequium testantur, a vulgato interprete adhibitus est, sicut a veteribus plerisque. Apud profanos scriptores orandi, et concionandi sensu nonnumquam usurpata est. Veneratio e contra sæpe indicat apud antiquos cultum supremum, adee ut vocum usus plurimum varietur.

2. Vulgare est præjudicium Catholicos colere Sanctos, imagines et reliquias, quod de cultu ejusdem generis, ac illius qui Deo redditur plerique intelligunt; ideoque in limine vocum explicationem præmittendam duximus, ut claritas dicendis accedat. Religiosi cultus nomine omnem intelligimus honorem qui Deo redditur, vel creaturis ob supernaturalia quibus ornantur dona. Supremum et absolutum cultum Deo deberì ob summam ejus perfectionem et majestatem exploratum est, quem in Ecclesia catholica dari juvat demonstrare. antequam vindicemus quem præstat rebus creatis propter Deum honorem.

#### CAPUT I.

#### DE CULTU DEI.

3. Deum colendum esse tum animi obseguio, tum corpore, in tractatu de Revelatione ostendimus. Sectarii omnes eum colere profitentur, purumque eorum cultum jactant, quem plerique in oratione præcipue reponunt, qua Deus omnium bonorum fons agnoscitur. Episcopaliani sacrificium, commemorativum tamen, se Deo offerre gloriantur. et statas preces fundunt. Methodistæ pro more eos imitantur. Presbyteriani sacrificii nomen respuentes et certas orandi formulas, preces pro arbitrio ministri, una cum hymnis et psalmis cultum habent. Baptistæ hos seguuntur duces. Quakeri meditabundi conveniunt, animoque Deum colentes, silentium non rumpunt, nisi ex Spiritus instinctu. 4 Shakeri saltant, læta animi sensa corporis motu vocibusque prodentes. 2

#### Propositio.

Divinus cultus qualis in Ecclesia Catholica peragitur purus et perfectus est, Deo dignus et hominum indoli conveniens.

- 4. Probatur. Deus supremo obsequio colitur in Ecclesia Catholica, oblato ei sacrificio, quod cultus summum est genus; agnoscitur omnium bonorum fons, quæ idcirco ab eo orando petuntur; supremus prædicatur rerum arbiter, cui totum mentis obsequium necessario præstandum est fide, et cujus leges necessario sunt servandæ. Cultus igitur Deo dignus plane est.
- (4) « When assembled the great work of one and all ought to be to wait upon God; and returning out of their own thoughts and imaginations, to feel the Lord's presence, and know a gathering into his name indeed, where he is in the midst, according to his promise. » Barclay's Apology, prop. 11. § vi.
  - (1) a The light, and truth, and revelation of God

- 5. Congruit autem et hominum naturæ, quum veritates proponantur credendæ, quæ cultus sunt fundamentum, in quibus contemplandis altissima ingenia exerceri possunt: et exterior cultus forma ejusmodi sit quæ Dei majestatem indicat, et hominibus magnum pietatis sensum facile injicit.
- 6. Præterea cultus catholicus totus innititur mysteriis quæ Christus tradidit, et institutis quorum auctorest: formam autem exteriorem exhibet divinis institutis Mosaicæ legis affinem, splendorem scilicet vestium rituumque quibus Dei majestas hominum sensibus quodammodo commendatur. Habet igitur Dei auctoritatem omni ex parte.
- 7. Exempla vetustissimorum szeulorum a Christo suffragantur; nam ez omnibus quæ supersunt monumentis constat ipsam cultus substantiam et ritus plerosque, qui nunc vigent, fuisse antiquitus servatos. Liturgiæ præckar sunt documenta, sicut et alia reperiuntur in Constitutionibus apostolicis et Patrum scriptis. In tractatu de Escharistia plurima adduximus.

Objectiones solvuntur.

- 8. Obj. 1. Haud adeo Deus a Catholicis colitur, ac Sancti, imagines, reliquiæ, etc.
- 9. Resp. Summo cultu honoratur Deus, nec aliquis creatis rebus redditur honor, qui non referatur ad eum, adeo ut singula venerationis indicis sint cultus Dei exercitium. Equidem suprema regum potestas agnoscitur, dum eorum ministri magno cum bonore excipiuntur. Cæterum hac ex parts cultum postea vindicabimus: id impresentiarum demonstrandum suscipier-

increased among them, until, by the special opration of his power, they were moved to go fachand worship God in the dance; which had been expressly signified by the law and the prophets as the peculiar manner of worship to be established in the latter day. > The testimony of C risi's second appearing, p. viii. ch. ix. n. 6.

- es, Deum ipsum coli ea qua decet atione. S. Augustinus ait: « Divine ac ingulariter in Ecclesia catholica tra-itur nullam creaturam colendam esse nimæ, libentius enim loquor his veris quibus mihi hæc insinuata sunt) ed ipsum tantummedo rerum quæ unt omnium creatorem. » . . « Deus itur solus ei colendus est, qui solus ius est auctor. » <sup>4</sup>
- 10. Obj. 2. Cultus Catholicorum lonissime recedit a spirituali cultu quem hristus testatus est Patrem suum omino velle; 2 totus enim in cæremoniaum multitudine positus est.
- 11. Resp. In spiritu et veritate Deum olimus: nam fide illustrati Deum ens urissimum et perfectissimum agnoscitus, quem vere adoramus, mentem t voluntatem ei subjicientes, et cororis obsequio animi pandentes sensa. piritualis igitur et verus est cultus, udæorum cultui longe præstans: non nim in cæremoniis sistere jubemur, ed ad Deum ritibus illis assurgere, lum mente contemplantes, et affetibus cordis complectentes. Utique Spiritus est Deus: et eos, qui adoant eum, in spiritu et veritate oportet dorare. »
- 12. Obj. 3. Mosaica cultus pompa arnali populo accommodata, sub hristi dispensatione non debet exhieri, Paulo cæremonias et instituta illa mnino abolita esse docente.
- 13. Resp. Longe distat cultus cathoicus a Mosaico: nec enim immolantur mimantia, nec lotiones illæ plurimælunt, nec aliæ servantur legis cærenoniæ, quas abolitas esse cum Paulo rædicamus. Cultus noster mysteriis idei christianæ prorsus nititur, nulamque inanem pompam redolet, sed lum de Deo rebusque divinis sensum rodit. Cæterum Paulus non rationem

- qua Deus colebatur a Judæis censendus est impugnasse: erat enim divinitus præscripta; sed in eo totus erat ut ostenderet legis illius obligationem desiisse.
- 14. Obj. 4. Cultus catholicus traditionibus humanis nititur, quæ sensim sine sensu creverunt, Augustino jam suo tempore querente de iis qui fideles cæremoniarum multitudine obruunt, et « servilibus oneribus premunt, ut tolerabilior sit conditio Judæorum. » <sup>5</sup>
- 15. Resp. Cultum servamus ab antiquissimis temporibus traditum: locupletibus enim documentis probamus sæculo quarto saltem rituum splendorem et copiam magnam fuisse, quos ad ipsa primordia Ecclesiæ non temere referunt viri eruditi. Questus est autem Augustinus de specialibus locorum ritíbus: « Omnia itaque talia, quæ neque sanctarum Scripturarum authoritatibus continentur, nec in conciliis episcoporum statuta inveniuntur, nec consuetudine universæ Ecclesiæ roborata sunt, sed pro diversorum locorum diversis moribus innumerabiliter variantur, ita ut vix aut omnino numquam inveniri possint causæ, quas in iis instituendis homines secuti sunt. ubi facultas tribuitur, sine ulla dubitatione resecanda existimo. »
- 16. Obj. 5. Ritus plerique a Judæis vel Gentilibus sunt mutvati: non autem oportebat simplicitatem cultus christiani his inficere.
- 17. Resp. Non ita se res habet, quamvis nonnulli ritus videantur aliquatenus judaicis affines, alioquin longe ab iis discreti. Ex ethnicorum moribus ortam esse occasionem ritum aliquem instituendi non negamus, ut pravæ corrigerentur consuetudines, vitio omni resecato. Profecto laudanda est sapiens illa œconomia, qua veritate in tuto

<sup>(</sup>i) De quantitate animæ c. xxxiv, 77. 78.

<sup>(3)</sup> Joan. iv. 24.

<sup>(5)</sup> Ep. lv. alias exix. que est II. ad Januarium

posita mores ad ejus normam emendentur, et finis proponatur quo sancte flant quæ prius ob pravum finem impia erant et detestanda. « Non similiter, » inquit Augustinus, « cum gentibus vivimus, easdem res, non ad eumdem finem referendo. 4

18. Obj. 6. Supplicationes, aquæ lustrationes, thuris incensio, cereorum copia, donaria, cæteraque plurima ab Ethnicis desumpta sunt, quin suo vitio purgata sint; inania enim sunt et superstitiosa.

19. Resp. Falluntur vehementer qui hæc omnia ab Ethnicis derivant : pleraque enim in cultu, quem Deus ipse Judæis præscripsit, verosimilius habent fundamentum, quamvis apud nos diversa sint, et christianis mysteriis accommodata. Profecto Deo jubente circa urbem Hierichontinam arca septies circumlata est, et sæpius alias solemni pompa lata refertur, Davide, Levitis, et populo universo gaudii indicia sacris canticis, et aliis rationibus dantibus. Aspersiones plures a Moyse præscriptæ sunt. Deo auctore; et in veteri Ecclesia consueverunt Christiani templum ingressuri toto se mergere corpore, vel manus saltem abluere, ut munditiem animæ significarent, et pænitendo impetrarent.2 Thus in orationis symbolum a Judæis usurpatum est, quod et a Joanne Evangelista factum, dum Angelum e thuribulo aureo incensum fundere coram altari referat: « Ascendit fumus incensorum de orationibus sanctorum de manu angeli coram Deo. » 5 Perantiquum esse ejus usum in cultu christiano liquet ex Constitutionibus apostolicis et aliis documentis antiquis. Luminum copia tum in sanctuario judaico, tum in veteri Ecclesia adhibita noscitur; cujus rei exemplum in Actis Apostolorum videre est. 4 Donaria pen20. Obj. 7. Catholici plerique ritibus tantum intenti, eorum significationem ignorant, ideoque sublimes illos pietatis sensus non habent. Præterea constat experientia ritibus animum potius a Deo distrahi. Equidem in magnis solemnitatibus spectaculum exhibetur theatrale cum musica, potius quam cultus divinus.

21. Resp. Satis edocentur plerique Catholici ut cum pietatis sensu ritibus sacris adstent, et mentes cordaque ad Deum evehant: nec enim ad id necesse est singulorum rituum habere notitiam. Experientiam ipsi appellamus; qui enim Catholicorum cœtum Missæ adsistentium inspexerit, magnum pietatis sensum plerisque communem vit denegare poterit. Quod si aliqui negligant ad Deum assurgere, ipsis erit imputandum. Quod de solemnitatibus dicitur, locum non habet quotiescumque juxta Ecclesiæ leges res peragitor: splendor enim vestium, et tota pompa cultus altiorem de mysterio notionem, et sacri concentus cœlestes cogitationes injiciunt. Si aliquid minus congruum alicubi fiat, culpandi erunt qui Ecclesiæ negligunt sancta mandata.

23: Obj. 8. Cultum Catholicorum esse materialem et superstitiosum iquet ex moribus Catholicorum, qui cultus exercitium cum omni vitiorum genere passim conjungunt.

23. Resp. Sunt præclara exemplavirtutum apud Catholicos, qui fidei principia recolunt. Quod si occurrant contraria vitiosorum hominum exempla, qui cultus exercitium non deserunt,

dent juxta altaria in grati animi testimonium ob beneficia accepta: quod utique nil habet ethnicum, quum Deo vero rependantur grates. Nil vitii estin eo quod beneficia per Sanctos concessa aliquando credantur. <sup>5</sup>

<sup>(4)</sup> Contra Faustum l. xx. c. xxiii.

<sup>(2)</sup> S. Chrys. hom. xviii. in 4 Cor.

<sup>(5)</sup> Apoc. viii. 3.

<sup>(4)</sup> Act. xx. 8.

<sup>(5)</sup> Vide eruditas littéras Wiseman. « Letters to John Poynder, Esq., etc.

alioquin se totos dent libidini, ri cuicumque vitio, id non t cultus causa. Equidem id s certissimum est principium. cultum posse Deo gratum esse. 1 peccato anima inquinatur; peccator optime novit se Deum non salvandum, nisi derelivitia. Hæc fovens aliquando ergit Deum, quia manet sensus officiorum quæ persolvere icet alias cupiditatibus abriculpandus idcirco non ob culm præstat, sed ob vitia quæ re negligat. « Alia est disciristianorum, alia luxuria vinon vel errore infirmorum. » Ita e Augustinus. 4

Animadversio.

ivinus et supremus cultus soli statur in Ecclesia Catholica, licet, Filio, et Spiritui sancto, unum sunt. Adoratur etiam Christi natura, quia personæ divinæ conjungitur, eaque, adeo ut Deus homo factus Optime igitur Petavius dixit: , seu adoratio, proprie non inisi uni Deo. 2

CAPUT II.

DE CULTU SANCTORUM.

nstat cultum religiosum, infeimen generis, præstari in Ecitholica Angelis Sanctisque glosti fruentibus. Ut dicenda de co ntur, quæ de cultus gradibus ir distinctiones, numquam e a clabantur oportet. Supremus igitur est cultus qui agnoscit infinitam Entis perfectionem et majestatem. Inferior qui nititur supernaturali dote ab Ente Supremo derivata, vel relatione ad Ens ea dote ornatum. Hinc vel absolutus est, vel relativus. Absolutus nititur dote quæ in Ente agnoscitur; relativus totus refertur ad aliud. Deus solus absoluto et supremo cultu dignus est: attamen cultus Sanctorum dicitur etiam absolutus, quum vere possideant dona supernaturalia; sed et relativus est: nam necessariam habet ad Deum, cujus causa honorantur, relationem. 5 Cultus imaginum est relativus.

26. De sanctitate et gloria martyrum primis sæculis constabat ex fama publica, Episcoporum accedente auctoritate, scilicet memoria eorum colebatur ubi passi fuerant supplicia, vel ubi reliquiæ eorum conservabantur. Die anniversario conveniebant fideles : acta martyrii legebantur; offerebatur Deo in gratiarum actionem et laudem Sacrificium eucharisticum. 4 Quarto sæculo, persecutione sopita, qui vitæ eximia sanctitate fidelium cæterorum in se excitabant admirationem, post mortem simili fere honore celebrabantur. Litteris Encyclicis scriptis, aliquando singulorum cultus ad dissitas transibat Ecclesias, pro sanctitatis fama, et miraculorum frequentia: sed adhuc nullo decreto quod universalem spectaret Ecclesiam consuevit sanctitas defunctorum declarari. Eminuit quidem Romanæ Sedis auctoritas: nam sæculo quarto exeunte acta martyrii S. Vigilii Episcopi Tridentini ad Pontificem missa sunt, 8 et ejus facultas sæpe exquirebatur ut corpus alicujus viri san-

ra Faustum I, xx. c. xxi.

. de Incarn. c. ii.

nitzius apposite scribit : « Generaliter neque cultum Sanctorum aut reliquiaari, nisi quatenus ad Deum refertur, religionis actum esse debere, qui in unius omnipotentis Dei non resolvatur etur. Itaque cum Sancti honorantur, elligendum est quemadmodum in Scriptura dicitur, « Honôrificati sunt amici tui Deus, » et « Laudate Dominum in Sanctis ejus. » Syst. Theol. p. 160.

- (4) Vide Euseb. I. iv. hist. Eccl. c. xv. Smyrnensium epistolam de martyrio Polycarpi recitantem. Eam novissime produxerunt Oxonienses vol. i. Records of te Church, N. xii.
  - (5) Apud Bolland ad 26 Jun.

ctitate celebris de tumulo honorifice elevaretur, vel ut altare super illud erigere liceret : sed processus quem dicunt canonizationis non erat adhuc institutus, nec privilegium sanciendi cultum Summo Pontifici reservatum. · Primus quem perhibent antiqua documenta, » ait Morinus, « solemniter a Pontificibus canonizatum fuisse, est Hugo Carthusianus, et Gratianopolitanus Episcopus. » . . . « Ante Innocentium II. et Alexandrum III. simplex admodum erat canonizationis ritus, ut ex Petro Damiano constat in fine vitæ sancti Romualdi, testaturque Cardinalis Baronius ad annum Christi Mxxvii. Obtinebatur ab iis quibus curæ erat illa canonizatio, a Sede Apostolica facultas altare supra corpus defuncti erigendi. 1

27. Cultus quem Ecclesia tribuit Sanctis in eo præcipue positus est, quod eorum virtutes, et quæ passi sunt Religionis causa recolat, offerendo Deo sacrificium. Preces ad ipsos in Liturgia non consuevit dirigere, quamyis Deum exoret ut eorum precibus et intercessione adjuvetur. In Litaniis quæ Sabbato sancto recitantur, post Dei imploratam misericordiam, Sanctorum expetit preces: 2 sicut et beatissimæ Virginis Litaniis Lauretanis, quæ tamen ad Liturgiam non pertinent. Cæteræ quæcumque preces ad Sanctos directæ ex devotione et affectu privatorum hominum prodeunt, nulla plerumque publica sancita auctoritate Cultus specimina haberi etiam possunt quæ imaginibus Sanctorum tribuuntur venerationis indicia, scilicet quod in Ecclesiis publice exponentur, et pro aliquarum regionum consustudine deferantur aliquoties per vices honorifice. Sed qui reliquiis corum prestatur honor, ad more presertin dirigitur.

(t) Mariane, Gammant, de adm. Sacr. Pœnit.
( \* . c. \* \* Vide stiam val. i. p. 107, hujus operis.
(s) f. damas amnes prater impressas in Brevistiv at Lauretanes improbavit Clemens VIII. Vide

28. Moderate admodum Concilinm Tridentinum hac in re se gessit, jubens Episcopis, « ut juxta Catholicæ et Apostolicæ Ecclesiæ usum, a primævis christianæ Religionis temporibus receptum, sanctorumque Patrum consensionem, et sacrorum Conciliorum decreta, in primis de Sanctorum interinvocatione, reliquiarum cessione, honore, et legitimo imaginum usu fideles diligenter instruant, docentes eos. Sanctos una cum Christo regnantes, orationes suas pro hominibus Deo of ferre: bonum atque utile esse suppliciter eos invocare, et ob beneficia impetranda a Deo per Filium ejus Jesum Christum, Dominum nostrum, qui solus noster Redemptor, et Salvator est, ad eorum orationes, opem, auxiliumque confugere, illos vero, qui negant, Sanctos æterna felicitate in cœlo fruertes invocandos esse; aut qui asserunt, vel illos pro hominibus non orare; vel eorum, ut pro nobis etiam singulis orent, invocationem esse idololatriam, vel pugnare cum verbo Dei, adyersarique honori unius mediatoris Dei et hominum Jesu Christi; vel stultum esse, in cœlo regnantibus voce, vel mente supplicare, impie sentire. » 5

#### Propositio.

Licet Angelos, Sanctosque cum Christo regnantes, religioso quodam culu, ut Dei famulos prosequi.

29. Probatur 1. ex Scripturis. « Cum autem esset Josue in agro urbis Jercho, levavit oculos, et vidit virum stantem contra se, evaginatum tenentem gladium, perrexitque ad eum, et ait: Noster es, an adversariorum? Qui respondit: Nequaquam: sed sum princeps exercitus Domini, et nunc venio. Cecidit Josue pronus in terram. Et adorans, ait: Quid Dominus meus loquilur

S. R. C. decr. 45 Martii 1608 n. 227. 46. Litanis S. Nominis Jesu deinceps sancitæ sunt. Decr. n. 186. (3) Conc. Trid. Sess. xxv. Decr. de invocaletc.

ad servum suum? Solve, inquit, calceamentum tuum de pedibus tuis : locus enim in quo stas, sanctus est. FecitqueJosue, ut sibi fuerat imperatum.» Liquet Josuen angelum adesse intellerisse, quem non vocat Deum, sed eum tamen utpote expræfectum עלר-צבא Domini veneratum esse, se in terram rosternendo. Civilis non fuit cultus ic, sed religiosus, utpote cœlesti dinitati Angeli innixus : quem tamen robavit ipse, jubens ut in majoris reerentiæ testimonium Josue calccos eponeret: sicut alias Mosi e rubo arente jussum est. Quod autem nonnulli atres Verbum divinum apparuisse cenucrint, sicut et Protestantes ad vim robationis declinandam, non obstat: ec enim huic opinationi est robur aliuod. Præterea Josue de Verbo divino il suspicari poterat, sed angelum prinipem cœlestis exercitus, vel populo sraelitico invigilantem intelligere. Ero Josue persuasum est oportere insimia honoris erga angelum indicia præbere, cui etiam probata sunt.

30. Probatur 2. Patrum testimoniis. Justinus M.: « Eum (Deum Patrem) et Filium qui ab eo venit ac nos ista dobuit, et cæterorum qui illum assectantur, eique assimilati sunt, bonorum angelorum exercitum, et Spiritum pro-Pheticum colimus et adoramus, ratione el veritate venerantes. » - izanor ra, tal to maj auru vier et Serra nat Sisafarra Mar taura, kai toi toi äddoi iximiioi kai **Бриницион аумдон ауундон страгон, жин-**Рать то профилиот отворива, как пробити-Au, Anye zas adudese remorrer. 2 Licet sancius Martyr non innuat eodem cullus genere Angelorum exercitum, quo Filius . affici . eos tamen coli . tamquam Filii asseclas, ei cœlestibus donis

quodammodo adsimilatos, affirmat. Ouod autem discrimen cultus expressius non declaraverit, contigit quod Ethnicos alloquens, qui Christianos Atheos vocabant, impietatis crimen satis refelleret, cultum tribus personis divinis et Angelis præstitum allegando: nec enim agebatur de instituendo homine christiano fidei doctrina, sed ut calumnia rejiceretur. Frustra autem se torquet Bullus, 5 hoc testimonium post Scultetum, conviciis potius quam ratione interpretans, contra manifestum verborum nexum et vim : vult scilicet Christum illa quæ retulerat Justinus docuisse, simul etiam existere Angelorum bonorum Christum sequentium exercitum; quum cuique obvium sit juxta Justinum, Patrem, Christum, et Angelorum exercitum eum sequentium. et Spiritum propheticum coli et adorari. 4

31. Ecclesia Smyrnensis, in celeberrima epistola de Polycarpi martyrio. refert quo studio Judæi caverint, ne Polycarpi corporis reliquiæ in Christianorum manus venirent, prætexentes hos, Christo relicto, Polycarpum adoraturos. « Ignari quod nec Christum umquam derelinguere poterimus, qui pro salute omnium qui in toto mundo salvi fient, passus est; inculpatus, pro peccatoribus; nec alium quemquam colere. Illum siquidem, utpote Filium Dei, adoramus; martyres vero, tamquam Domini discipulos et imitatores, merito diligimus, propter illorum erga, suum regem ac magistrum benevolentiam eximiam, quorum utinam et nos fiamus consortes ac condiscipuli! » 5 — тойтог mir yap vier örra rod вый жроскитейmer rous de mapropas, de maduras xai міцитат той хорісо, аданоми адіют. Repositis quas exusti corporis colligere poterant reliquiis, die anniversario

<sup>(</sup>i) Josue v. 43.

<sup>(1)</sup> Apol. i. 6.

<sup>(3)</sup> Defensio fidei Nicznæ c. iv. § ii. n 8. Vol. 11.

<sup>(4)</sup> Divinitas D. N. J. C. a Marano l. iv. c. iv. n. ii. (5) § xvii, vol. ii. Pat. Apost. p. 202. ed. Amsteledami.

proponunt martyrium eius celebrare. eiusque recolere memoriam : « Quo etiam loci nobis ut fleri poterit congregatis, in exultatione ac gaudio, præbebit Dominus natalem martyrii ejus diem celebrare, tum in memoriam eorum qui certamina pertulerunt, tum in venturorum hominum exercitationem et alacritatem. » - irda de Jorarde imir surayemirem, ir kyaddiasti zai Zapi, mapiles à xupser imrebele, rue red mapropies aurou imipat veridater. Der re ret rut Tannetar pròper, sai tor averir te sai frematiar. L Præclarum documentum est honoris quo martyres Dei, et Sanctos omnes prosequitur Ecclesia. Non eos adorat qua ratione Filium Dei, sed dilectione sancta eos amplectitur, utpote discipulos ejus et imitatores. Quæ patrarunt egregia facinora, quæque passi sunt fortiter, recolit anniversariis festivitatibus; gaudens spiritu, tanta prole beata : corumque exempla posteris exhibet, quibus ad - omne virtutis exercitium accendantur.

52. S. Cyprianus eamdem Ecclesiæ consuetudinem testatur, jubens ut, vigente persecutione, martyrum nomina ad eum referantur: « Dies eorum quibus excedunt, annotate, ut commemorationes eorum inter memorias martyrum celebrare possimus. » Dicit Tertullum quemdam illi consuevisse significare « dies quibus in carne beati fratres nostri ad immortalitatem gloriosæ mortis exitu transcunt; et celebrantur hic a nobis oblationes, et sacrificia ob commemorationes eorum: quæ cito vobiscum, Domino protegente, celebrabimus. » <sup>2</sup>

33. S. Basilius, ad Ponticæ diœcesis

Episcopos scribens, ait: « Martyrum honores cum summo studio procurantur ab iis qui in Domino sperant: tum imprimis a vobis qui virtuti operam datis. » <sup>5</sup> « Ecclesia per hoc quod cos honorat qui præcesserunt, præsentes impellit. » <sup>4</sup> « Honor quem bonis conservis exhibemus, benevolentiæ erga communem Dominum significationem de se præbet. » <sup>5</sup>

34. S. Gregorius Nyssenus de S. Theodoro martyre disserens, dicit : « Cri regum talis honor habetur? Quis ex iis qui supra modum inter homines excellere visi sunt, tali memoria celebratur? Quis Imperatorum qui urbes munitas ceperunt, nationes innumers subegerunt, adeo decantatus et fame celebratus est, ut hic miles pauper modo conscriptus et tyro, quem Paulus armavit, quem Angeli ad certamen unxerunt, quem victorem Christus & ronavit? » Deinceps martyrem ipsus alloquitur: « Ac nos quidem, O Beste! anniversariam circuli vicissitudinem 26sequuti benignitate Creatoris, tibi publicum conventum coegimus, sacrum, inquam, martyribus addictum, ct communem Dominum adorantes, et tuorum certaminum victorize commemorationem peragentes. » 6

33. S. Gregorius Nazianzenus, in Jolianum Apostatam invectus, ait: « Martyres Juliani munera, et templum quod in corum honorem volebat erigere, con christianam adhuc religionem profileretur, respuisse, et terram excussisse fundamenta ædificii sacri, quod ettruere conabatur. O! insignem martyrum inter se charitatem! Honorem illius qui multos martyres ignominis

<sup>(4)</sup> Adnotant Oxonienses: « The Church always celebrated the day of martyrdom as that on which the Saint was truly born, and not what we call the hirht-day. » Leibnitzius dicit: « Certum est, secundo christiane Ecclesiæ sæculo jam natalitia martyrum celebrata, et apud monumenta eorum sacros conventus fuisse institutos. » Syst. theol.

p. 170. Gibbon recenset bonorem martyribus pestitum inter causas diffundende religionis. listory of Decline and Fall of Roman Empire cb. 16.

<sup>(2)</sup> Ep 37. (3) Ep. 291.

<sup>(4)</sup> Orat. in S. Mamantem M.

<sup>(3)</sup> Orat. in 40 Martyres. Vide alias places in Martyres orationes. (6) Orat. de S. Theodere.

el dedecore affecturus erat, recusa-

36. S. Joannes Chrysostomus, ad populum Antiochenum de sanctis martyribus Juventino et Maximino concio-BRES, ait: « Non aliter priscos, aliter recentiores colitis Sanctos, sed eadem alacritate, eodem amore, eodem affectu colitis omnes et commendatis. Non enim exploratis tempus, sed exquiritis animi fortitudinem, pietatem, fidem invictam, zelum fervidum, et eas virtutes quas præseferunt Sancti, ob quorum honorem hodie conveni-BRES, » 2

37. S. Cyrillus Alexandrinus: « San30s porro martyres neque deos esse
iticinus, neque divino cultu illos
idorare solemus, sed affectus et ho30ris. Quin potius summis honoribus
idos ornamus, puta quod pro veritate
itrenue certaverint, sinceritatemque
idei eousque servaverint, ut animam
ipsam contempserint, repudiatisque
mortis terroribus, periculum omne viterint. Quare nihil est absurdi: imo
tero necesse erat eos qui tam claris
facinoribus excelluerunt, ornari perbeduis honoribus. » 5

38, S. Hieronymus: « Honoramus serves, ut honor servorum redundet ad Dominum. » 4

39. S. Augustinus Fausti Manichæi Calumniam sic diluit: « Nam quod etiam hine nobis calumniatur Faustus, quod martyrum memorias honoramus, in hoe dicens nos idola convertisse; non tam me movet ut huic calumniæ respondeam, quam ut ipsum Faustum Ostendam studio calumniandi, etiam ab ipsius Manichæi vanitatibus exorbitare voluisse. . . . . Populus autem christianus memorias martyrum reli-

giosa solemnitate concelebrat, et ad excitandam imitationem, et ut meritis corum consocietur, atque orationibus corum adjuvetur : ita tamen ut nulli martyrum, sed ipsi Deo martyrum. quamvis in memorias martyrum constituamus altaria. Quis enim antistitum in locis sanctorum corporum assistens altari, aliquando dixit: Offerimus tibi, Petre, aut Paule, aut Cypriane? sed quod offertur, offertur Deo, qui martyres coronavit, and memorias corum quos coronavit: ut ex ipsorum locorum admonitione major affectus exurgat ad acuendam charitatem, et in illos quos imitari possumus, et in illum quo adjuvante possumus. Colimus ergo martyres eo cultu dilectionis et societatis, quo et in hac vita coluntur sancti homines Dei. » 5

40. Accedit ratio quæ suadet honorem quem Deo debemus, exigere ut quilibet honoretur pro relatione quam habet ad Deum. Sic sacerdotes et prophetæ semper consueverunt speciali honore affici, etiam a regibus, qui certe civilem cultum non iis tribuebant, sed honorabant in iis divinam potestatem quam exhibebant. Equidem pro ratione dotum quibus quis ornatur, honor varius est: civilis quippe cultus tribuitur iis qui rerum potiuntur : ille igitur qui personis sacris tribuitur, religiosus habendus est. « Videntes autem filii prophetarum qui erant in Jericho e contra, dixerunt: Requievit spiritus Eliæ super Elisæum. Et venientes in occursum ejus, adoraverunt eum proni in terram. » 6 Abdias dispensator domus regiæ, Eliæ obviam factus : « cum cognoyisset eum, cecidit super faciem suam. » 7 Eiusden, speciei censendus est cultus hic, sive tribuatur

<sup>(</sup>i) Orat. III., que i. in Julian. invect.

<sup>(3)</sup> Hom. in SS. MM. Juventin. et Maxim. Vide ctiam plurimas alias ejusdem in Martyres homilias.

<sup>(5)</sup> L. 6. in Julian. (4) Ep. ad Riparium.

<sup>(5)</sup> L. xx. contra Faustum c. xxi. Vide plura testimonia apud Natalem Alexandrum hist. eccl. Sæc. v. Diss. xxv. Vol. ix.

<sup>(6)</sup> IV. Reg. ii. 45.

<sup>(7)</sup> III. Reg. zviii. 7.

iis qui in terris versantur, sive iis qui cum Christo regnant; quamvis solemuior hic sit, ob sanctitatis perfectionem quam amittere nequeunt.

#### Objectiones solvuntur.

- 41. Obj. 1. « Nemo vos seducat, volens in humilitate et religione Angelorum, quæ non vidit ambulans, frustra inflatus sensu carnis suæ, et non tenens caput. » <sup>4</sup> Cultum igitur Angelorum damnat Apostolus.
- 42. Resp. Liquet Apostolum de iis agere qui Christum caput non agnoscunt, quod de Catholicis intelligi nequit, quibus « solus noster Redemptor et Salvator est. » 2 Qui autem sint quos perstringit, non certo constat; sunt enim qui Judæos intelligunt, quibus lex data est, « ordinata per Angelos in manu mediatoris; » 5 alii ad Simonianos vel Gnosticos alios verba Apostoli referunt: 4 liquet enim Angelos Æonesve ab his veluti deos minores, qui sua potestate omnia moderabantur, habitos, et superstitioso proinde cultu affectos. 8 Sunt etiam inter recentiores eruditione præstantes, quibus « θρισκεία τῶι ἀγγέλωι videtur esse studium singularis sanctitatis; nam et alibi (Act. xxvi. 5) Paulus rue &xor-Storarn aiptou rus Ioulaixus Spnozitas non cultum dicit, sed studium singularis sanctitatis Pharisaicæ. » Ita Rosenmüller.6
- 43. Obj. 2. Joannes Apostolus ab Angelo correptus est, quia eum colere volebat: « Cecidi ante pedes ejus, ut

adorarem eum. Et dicit mihi: Vide ne feceris: conservus tuus sum, et fratrum tuorum habentium testimonium Jesu: Deum adora. » 7

44. Resp. Nefas est de tanto Apostolo suspicari eum illicitum aliquem cultum præstare voluisse. Dicendum igiturid prorsus licuisse; Angelum tamen modeste recusasse venerationis testimonia, quum veneraretur et ipse Apostoli. quem diligebat Jesus, excelsam dimitatem. Profecto Joannes iterum eadem cultus præstitit indicia. 8 monitionis veluti nulla ratione habita, angelicum nuntium debito prosequens honore, suæ dignitatis immemor. Igitur Andstolus humilitatis præbuit exemplum; Angelus modestiæ, quippe qui et fimulum se professus est Dei, omnen honorem ad eum referens. Aliam explicationem tradidit Gregorius Magnus; « Quid est quod ante Redemptoris adventum Angeli ab hominibus adormtur, et tacent; postmodum vero adorari refugiunt? Nisi quod naturam nostram, quam prius despexerant, postquam hanc super se assumptam conspiciunt, prostratam sibi videre pertimescunt? Nec jam sub se velut infirmam contemnere ausi sunt. oum super se, videlicet in cœli Rege, ve nerantur. Nec habere dedignantur be minem socium, qui super se adorant hominem Deum. » 9 Adeo liquet honorem a Joanne præstitum licitum fuisse, eumque ex humilitate recusatum, vi id fateantur Bloomfield, 40 et Rosen-

<sup>(1)</sup> Col. ii. 18.

<sup>(2)</sup> Conc. Trid. Sess. xxv. Decr. de invoc. Sanct.

<sup>(5)</sup> Gal. iii. 19. Vide Hieronym. q. 10 ad Algasiam.

<sup>(4)</sup> Chrysost. hom. vii. in ep. Col. « Sunt quidam qui dicunt non oportere per Christum adduci, sed per angelos. » Paulo aliter Theodoretus in loc. (5) Aug. l. viii. de civ Dei c. 48.

<sup>(6)</sup> In loc. Bloomfield: «The persons in question (supposed to be Gnostics) adopting the opinion of the Essenes, Pythagoreans, and Platonists, maintained, from a sentiment of affected

humility, that direct access of prayer to the Dely was presumptuous and impracticable, and the prayers could only be presented, and accepted through the mediation of the angels. > Bloomfield in loc.

<sup>(7)</sup> Apoc. xix. 40. (8) Ibid. xxii. 9.

<sup>(9)</sup> S. Greg. M. l. i. hom. viii. in Evang. Ipsisima verba veluti Riberæ a Bullo laudantur. Primituva et Apostolica traditio de Jesu Christi Divnitate c. vi. § 7.

<sup>(10) «</sup> The Angel declined it with humility. In loc.

müller, qui frustra contendunt civilem esse honorem quem Apostolus prostratus Angelo exhibebat. Animadvertit Rosenmüller: « Non dicit \*page pirager soli Deo licite exhiberi : repugnat enim tota vetus historia, sed benigne agit, ut si quis collega collegæ dicat : Serva hunc honorem Regi. » 1 Grotius præcesserat: « Nam quod in Apocalypsi Angelus eum honorem a se amovet, non inde venit, quod in co esset quid illiciti. sed Apostolum sibi æquat Angelus, quod ambo Christi, jam Angelorum capitis, ministri essent, (Vide loc. Col. i. 16.18.) et apostolica legatio ad hominum salutem comparata, nulla parte angelica esset inferior. Non solent aulem collegæ inter se ista submissionis signa usurpare...» 2

45. Obj. 3. cum Bullo. Angeli ratio innuitur in verbis illis: τῷ θιῷ προστώνισω, Deum adora, quæ ex mandato livino desumi videtur, a Servatore roducto Mat. iv. 10. Manifestum vero ext, verba exclusive (ut loquuntur) ntelligi debere, quasi ab Angelo ditum esset: Cultus iste, quo me affeturus es, Deo soti convenit. Vide itaque we mihi ipsum tribuas. » 5

46. Resp. Mirum est doctissimum virum velle Apostolum arguere consilii adeo nefandi, divinum cultum Angelo tribuendi. Cogitur fateri prostrationem bisse licitam, sed finem et animi intentionem, quam habuit Apostolus, audet reprobare: « Nam cadere in teram, atque ad pedes Angeli, per se non erat vitiosum; cum certum sit, jusmodi honorem etiam hominibus, egibus scilicet ac prophetis, sæpius a diris tanctis, idque sine peccato, exhibitum olim fuisse. Sed ob id culpatur ipostolus, quod ad pedes Angeli se rostraverat eo fine, utipsum adoraret,

47. Obj. 4. Prophetica est monitio s universos spectans Christianos, « cam ex loco huic gemino (Apoc. xxii. 9) manifestum sit, Angeli prohibitionem ad omnes universim Christianos extendendam esse. » 6

48. Resp. Monitio Joannem respexit: se autem profitetur Angelus conservum eorum qui servant verba illius libri. Nihil inde, quum constet de re licita agi, a qua ex humilitate abstinuit. Cæterum etsi cum omnibus fidelibus, Christo inserviat etiam Angelus, ideoque ratio prohibitionis hac ex parte subsit, non tamen adeo valet: potiori enim ratione est conservus Apostolorum et Prophetarum. Qui propheticam monitionem et cautelam contra quemcumque Angelorum cultum sibi fingunt in loco objecto reperisse, debent certum proferre documentum quo aliis id suadeant.

49. Obj. 5. Deus per prophetam dicit: « Gloriam meam alteri non daho. » 7 Apostolus clamat: « Soli Deo honor et gloria. » 8

50. Resp. Gloria divina, honor scilicet summus, dari nequit alicui præter Deum: sed honor qui propter Deum Sanctis tribuitur longe inferior est, et ad Deum redundat. Sicut Deus diligitur, dum fraterna propter ipsum exercetur dilectio, ita et honoratur, dum honorantur ejus famuli. Cæterum Vates

h. e. cultum divinum . . . exhiberet. . . • Quis hæc de Apostolo Jesu Christi patienter audiet? Adeo homines suæ sectæ student, ut velint Apostolum damnare, potius quam exemplum ejus suæ sententiæ adversum agnoscere, et imitari. Quod ad mandatum divinum a Servatore contra satanam adductum attinet, exclusive utique intelligitur; Deus enim adorandus est, eique soli serviendum, summo cultu et obsequio.

<sup>(1)</sup> in locum.

<sup>(2)</sup> In explic. Decalogi ad 2 prac.

<sup>(5)</sup> Bullus in opere, Primitiva et Apostolica iditio de Jesu Christi divinitate c. vi. § v.

<sup>(4)</sup> Ibidem.

<sup>(5)</sup> Bloomfield in loc. post Newcomb.

<sup>(6)</sup> Bullus, loco cit.

<sup>(7)</sup> Isaim xiviii. 11. (8) I. Tim. i. 17.

loquitur de moderatione qua divina justitia in Israelem exercetur, ne gentis excidium det aliis occasionem blasphemandi: « Propter me, propter me faciam, ut non blasphemer: et gloriam meam alteri non dabo. »

51. Obj. 6. Augustinus ait: « Non sit nobis religio cultus hominum mortuorum, quia si pie vixerunt, non sic habentur ut tales quærant honores, sed illum a nobis coli volunt, quo illuminante, lætantur meriti sui nos esse consortes. » 4

52. Resp. Eo loci cultum supremum intelligit, quapropter subjungit: « Honorandi igitur sunt propter imitationem, non adorandi propter religionem. » Mentem suam clarius explicat. scribens contra Faustum: « Colimus ergo martyres eo cultu dilectionis et societatis, quo et in hac vita coluntur sancti homines Dei, quorum cor ad talem pro Evangelica veritate passionem paratum esse sentimus. Sed illos devotius quanto securius post certamina superata, quanto etiam fidentiore laude prædicamus jam in vita feliciore victores, quam in ista adhuc usque pugnantes. At vero illo cultu, qui Græce Latria dicitur, Latine uno verbo dici non potest, cum sit quædam proprie divinitati debita servitus, nec colimus. nec colendum docemus, nisi unum Deum. Cum autem ad hunc cultum pertineat oblatio sacrificii (unde idololatria dicitur eorum, qui hoc etiam idolis exhibent) nullo modo tale aliquid offerimus, aut offerendum præcipimus vel cuiquam martyri, vel cuiquam sanctæ animæ, vel cuiquam Angelo; et quisquis in hunc errorem delabitur, corripitur per sanam doctrinam, sive ut corrigatur, sive ut condemnetur, sive ut caveatur. » 2

53. Obj. 7. Theodoretus in epistolam ad Colossenses scribit: « Qui legem

defendebant eos etiam ad Angelos colendos inducebant, dicentes legem per eos datam, mansit autem diu hoc vitium in Phrygia et Pisidia. Quocira synodus quoque quæ convenit Laodiceæ, quæ cst Phrygiæ metropolis, lege prohibuit ne precarentur Angelos, et in hodiernum usque diem videre liset apud istos, et eorum finitimos, oratoria S. Michaelis. »

54. Resp. Pergit Theodoretus: a Illi ergo humilitate nimirum ducti, bos fleri suadebant, dicentes universorum Deum nec cerni, nec attingi, nec comprehendi posse: et oportere per Angelos divinam sibi benevelentiam conciliare. Hoc est quod dicit: In humilitate et cultu angelorum. . Longe diversa est Catholicorum de Angelis sententia et cultus : eos enim veneramur tamquam Dei nuntios, corumque expetimus preces; nec tamen veremur ad Deum ipsi accedere. Christus est unicus mediator necessarius, cui et supremus cultus debetur : « Quoniam illi jubebant Angelos adorare, ipse contrarium præcipit, ut et dieta et facta erornent recordatione Christi Domini. El Deo, inquit, et Patri gratiarum actionem offerte per insum, non per Angelos. Hanc etiam legem sequens Laodicena synodus, et volens veteri illi morbo mederi, lege sanxit, non orandos esse Angelos, nec relinquendum Doninum nostrum Jesum Christum. > la ipse Theodoretus. 5 Ille merito rejectus est Angelorum cultus, qui iis, veluți necessariis inter Deum et hominem se questribus, adhibebatur, Christo de relicto. Porro quæ videre erat oratoria S. Michaelis, etiam post legem Laodicenam, vix haberi possunt superstitioni adhuc addicta, quæ diu quiden mansit, sed sublata tandem videtur. Quæ igitur olim superstitionis labe inquinata sunt, ad puriorem cultum

<sup>(</sup>i) L. de vera Rel. c. 35. alias n. 108. col 786. t. i. ed. Ven.

<sup>(2)</sup> L. xx. contra Faustum c. 21.

<sup>(3)</sup> In c. 3. ep. ad Coloss.

il, sub invocatione S. Michaelata censenda sunt. Cæterum ntenderit omnem cultum Anege illa vetitum, ad loci adjuibus abusus graviores vigeerenda erit prohibitio; potest cclesia ca vetare quæ pericunt.

- . 8. Cultus Sanctorum necesuperstitionem vergit : sic, tegorio II., nationes Occidentantamquam deum terrestrem
- 2. Ex Sanctorum cultu super-1 oritur : nam inter certos 2 ontinetur, Deo suo servato 2 erba Gregorii significant B. Pe-2 tum fuisse Dei in terris vica-2 Mose enim ipse Deus dixit : 2 1 stitui te Deum Pharaonis. 2 2

CAPUT III.

#### SANCTORUM INVOCATIONE.

nvis nulla lege divina vel EcSanctorum præcipiatur insi Litanias, paucis diebus
iarium recitantibus præscriperis, docet tamen Ecclesia
se et utile Sanctos invocare;
ratione patet ex supra lauentino decreto. Piam hanc
inem impugnavit sæculo
unte Vigilantius; vindicavit
regius doctor Hieronymus.
seu Petrobrusiani sæculo
ienses deinceps et Taboritæ,
VI. Novatores.

Propositio. st et utile Sanctos cum Chri-

es suppliciter invocare.

utur 1. ex Scriptura. Jacob,

Manasse benedicens, dixit:

aui eruit me de cunctis ma-

lis, benedicat pueris istis: et invocetur super eos nomen meum: nomina quoque patrum meorum Abraham et Isaac.» ז יברן יברן יברן יברן יברן אתו מבלאך הגאל אתי מבלירע יברן יברן יברן אתו Recte adnotavit Rosenmüller: « intelligitur idem ille Angetus, qui luctatus cum Israele narratur 32, 24, et quem Jacob tutelarem suum putabat. » ⁴ Ergo persuasum Jacobo erat Angelos tutelares rite invocari, ut benedicant et protegant sibi commendatos. Eum autem divino instinctu locutum fuisse constat.

59. Moses, ut Deum populo ob vitulum conflatilem iratum placaret, dixit:
« Recordare, Domine, Abraham, Isaac, et Israel, servorum tuorum, quibus jurasti per temetipsum, etc. » Fidelitatem quam Deo servarunt hi eximii cjus famuli imprimis allegat, ut Deum flectat, quem etiam promissionis illis juramento firmatæ monet. Haud absimili ratione Ecclesia consuevit Deo Sanctorum virtutes et merita exponere, ad iram suam flectendam. Est indirecta quædam invocatio.

60. Salomon in templi dedicatione precibus hunc apposuit terminum: « Domine Deus, ne averteris faciem Christi tui : memento misericordiarum David servi tui. » ל-תשב פני בשיחדי זכרה לחסרי דויד עברך, Eadem sententia in Psalmo redditur : « Propter David servum tuum, non avertas faciem Christi tui. • ז בעבור מיצחר. פני עבדדי אל-תשב Igitur Davidis studium pro religione, et ærumnæ quas ea de causa passus est, animo humili et mansueto, allegantur, ut Deus, eorum habita ratione, Salomonem orantem benigne excipiat: Psalmus quippe in hoc argumento versatur : זכור לדוד את כל-ענותו

eon. inter act. Conc. Nic. II. t. viii.

ii. 46. (4) In locum.

<sup>(8)</sup> Exod. xxxii. 48.

<sup>(6)</sup> H. Par. vi: 42.

<sup>(7;</sup> Ps. cxxxi. 10. Heb. cxxxii.

« Memento, Domine, David, et omnis mansuetudinis ejus. » Familiare fuit Davidis merita veluti occasionem divinæ bonitatis impetrandæ allegare. Sennacherib Hierosolymas obsidente incolumem futuram urbem pollicitus est Deus Ezechiæ regi per Isaiam: « Protegam urbem hanc, et salvabo eam propter me, et propter David servum meum. » 4

61. Jeremias refert : « Et dixit Dominus ad me : Si steterit Moyses et Samuel coram me, non est anima mea ad populum istum: ejice illos a facie mea. et egrediantur. » 2 Vati deprecanti di vinam misericordiam pro populo dixerat Deus: « Noli orare pro populo isto in bonum » 8 Se igitur haud ullatenus placandum ut significaret, se ne quidem Moysis et Samuelis precibus dixit אם-יעמד משה ושמואל flectendum. dicant fieri posse ut Moyses et Samuel pro iis deprecarentur: nec enim ulla est causa suspicandi hypothesim esse de re quæ contingere nequit; vel, ut vult Calvinus, homines viventes qui Moysi et Samueli virtute assimilarentur indicari: nam nullum est comparationis indicium, et Jeremias jam supplex intercessit, utique virtute cæteris plerisque viventibus præstantior. Hieronymus, 4 Chrysostomus, 5 Gregorius M. e verba prout sonant merito explicuerunt.

62. Tres pueri in fornace Deum precati aunt : « Neque auferas misericordiam tuam a nobis, propter Abraham dilectum tuum, et Isaac servum tuum, et Israel sanctum tuum. » 7 Hsec quidom reperiuntur inter ea quæ Deuterocanonica recensentur : sed consona aunt ils quæ Moses protulit, <sup>8</sup> ut nibil interim dicamus de eorum auctoritate, quam alias statuimus.

63. Judas Machabæus in somno vidit « Oniam, qui fuerit summus sacerdos... manus protendentem , orare pro omni populo Judæorum : post hoc apparuisse et alium virum , ætate et gloria mirabilem, et magni decoris habitudine cira illum : respondentem vero Oniam dixisse : Hic est fratrum amator, et populi Israel : hic est, qui multum orat pro populo , et universa sancta civitate, Jeremias propheta Dei. » \*

64. Liquet igitur familiare fuisse Dei populo per omnia sæcula veterum Sanctorum merita allegare, ut Deus propitius sibi redderetur; Deumque ipsum sæpe sæpius significasse se plura concedere beneficia, eorum intuitu: Angelos etiam invocatos esse ut beneficia largirentur, utpote divinorum consiliorum ministros. Hos cum honore nominavit Joannes, veluti gratiæ # pacis quæ a Christo est ministros: « Gratia vobis et pax ab eo, qui est, et qui erat, et qui venturus est; eta septem spiritibus, qui in conspects throni ejus sunt. . 40 Imo persuasum fuit Judæis eos qui e vivis discesserat, pro populo Deum deprecari, eamque persuasionem Deus ipse Jeremiæ testimonio et visione Judæ Machabæi confirmavit.

63. Confirmantur hæc omnia iis testimoniis quæ Angelos Sanctosque exhibent Deo offerentes preces justorum. « Quando orabas cum lacrymis, dicebat Raphael Tobiæ, — « ego obtili orationem tuam Domino. » "4 « Viginti quatuor seniores ceciderunt coram Agno, habentes singuli citharas, et phislas aureas plenas odoramentorum, quæ sunt orationes Sanctorum.» "2 « Et alius Angelus venit, et stetit ante altare

<sup>, 1)</sup> IV. Rog. 212, 34, (0) Jor. 24, 1.

<sup>(8)</sup> Ibidem 212, 11, (4) In Comm.

<sup>(</sup>h) Ham. t. in ep. ad Thess.

<sup>,</sup>n I the de Murale et de

<sup>(7)</sup> Dan. iii. 33.

<sup>(8)</sup> Exed. xxxii. 45.

<sup>(9)</sup> II. Mach. zv. 12. (10) Apoc. i. 4.

<sup>(1)</sup> Tobiæ zii. 12. (18) Apoc. v. 8.

nabens thuribulum aureum: et data unt illi inceusa multa, ut daret de prationibus Sanctorum omnium super lltare aureum, quod est ante thronum dei. Et ascendit fumus incensorum de prationibus Sanctorum de manu Angeli coram Deo. » <sup>1</sup> Hæc satis ostendunt angelos Sanctosque cum Christo remantes suas habere partes in orationibus Sanctorum qui in terris versantur dec commendandis.

66. Præterea ex Scriptura certo constat Deum gratas habere orationes quas usti in terris pro aliis effundunt. Amicos lob ad euni remisit, eius tantum )ratione se placandum significans : « Ite id servum meum Job, et offerte holoaustum pro vobis : Job autem servus neus orabit pro vobis : faciem eius suscipiam, ut non vobis imputetur stultitia. » \* S. Paulus fidelium pro se expetivit preces : « Obsecro ergo vos . ratres, per Dominum nostrum Jesum lhristum, et per charitatem sancti spiritus, ut adjuvetis me in orationibus restris pro me ad Deum. » 3 « Orate pro nvicem ut salvemini. » 4 A fortiori graa sunt Deo orationes Sanctorum in celis, qui omni macula immunes sunt. Magna inde Deo exurgit gloria, quod n ipsa sublimi eorum conditione supplices se exhibent.

67. Probatur 2. ex constanti Ecclesiæ consuetudine. S. Cyprianus: « Memores astri invicem simus, concordes atque ananimes pro nobis semper oremus, pressuras et angustias mutua charitate alevemus. Et qui istinc nostrum prior divinæ dignationis celeritate præcessetit, perseveret apud Dominum nostra diectio, pro fratribus et sororibus nostris apud misericordiam Patris non cesset

oratio. » <sup>5</sup> Virgines alloquens ait: « Durate fortiter, spiritaliter pergite, pervenite feliciter: tantum mementote tunc nostri, cum incipiet in vobis virginitas honorari. » <sup>6</sup>

68. Origenes: « Cum aliquis Deum habet propitium, sequitur ut amicos habeat omnes eius Angelos, animas et Spiritus. Sentiunt enim qui sint digni favore cœlestis Numinis: quibus non solum ipsi bene volunt, verum etiam dant operam, ut Deum ei servire volentibus concilient: et una nobiscum precantur, ut quotquot eum colimus, audeamus dicere, hominibus bonæ voluntatis precantibus ultro se adjungere innumera sanctorum Angelorum millia, et intercedere pro mortali nostro genere. » 7 « Omnia Angelis plena sunt. Veni, Angele. suscipe sermone conversum ab errore pristino. » 8

69. Adeo persuasum erat fidelibus, sæculo tertio ineunte, valere apud Deum Sanctorum pro viventibus preces, ut Potamiæna militi ethnico Basilidi, qui eam ab injuria protexerat, promiserit « se post obitum ipsius salutem a Domino illi impetraturam. » Promissis stetit, et Basilides martyrium subiturus, Christianis suam conversionem mirantibus, rem retulit, seque Potamiænam, tertio post martyrium die, noctu sibi assistentem vidisse, quæ se ipsius causa Dominum orasse testata est. Ita refert Eusebius. 9

70. S. Basilius, in oratione in quadraginta martyres: « Sæpe operam dedistis ut unum pro vobis orantem inveniretis: quadraginta sunt hi, unam orationis emittentes vocem . . . Qui aliqua premitur angustia, ad hos confugit: qui rursus lætatur, ad hos re-

<sup>(1)</sup> Apoc. viii. 3. (2) Job xlii. 8.

<sup>(3)</sup> Rom. xv. 20. vide et Ephes. vi. 19. I. Thess. 28. II. Thess. iii. 4. Coloss. iv. 3. Heb. xiii. 18.

<sup>(4)</sup> Jacob, v. 46. (5) Ep. 57.

<sup>(6)</sup> L. de disciplina et habitu virginum.

<sup>(7)</sup> L. viii. contra Celsum.

<sup>(8)</sup> Hom. i. in Exechielem. Vide et l. iii. ia Cantic.

<sup>(9)</sup> L. vi. hist. eccl. c. 5. Priestley rem conatur absque miraculo explicare ex superstitione illius sæculi, adeo ut, ipso fatente, res foret consueta hujusmodi promissiones facere.

currit: hic ut a malis liberetur; ille ut duret in rebus lætis. Hic mulier orans pro filiis auditur: peregrinanti viro reditum incolumem, ægrotanti vero salutem implorat.... O sanctum chorum! Sacrum ordinem! O cuneum inexpugnabilem! O communes generis humani custodes! Optimi curarum socii, precum adjutores, legati apud Deum potentissimi, astra mundi, flores Ecclesiarum! Vos non terra contexit, sed cœlum excepit.»

71. S Hilarius in verba Christi apud Matth. c. xviii. 10. « Angeli pusillorum » præsunt fidelium orationibus. » « Præcesse Angelos absoluta auctoritas est. Salvatorum igitur per Christum orationes Angeli quotidie Deo offerunt. Ergo periculose ille contemnitur, cujus desideria ac postulationes ad æternum et invisibilem Deum ambitioso Angelorum famulatu ac ministerio pervehuntur. »

72. S. Gregorius Nazianzenus in Oratione de laudibus S. Basilii: « Tu vero, sacrum et divinum caput, e cœlo nos, quæso, inspice, carnisque stimulum a Deo nobis ad disciplinam datum aut precibus tuis siste, aut certe ut forti animo perferamus, persuade, atque omnem nostram vitam ad id quod maxime conducibile est, dirige. Postquam autem ex hac vita migraverimus, illine etiam nos in tabernacula tua suscipe, ut simul viventes, et Sanctam Trinitatem plenius puriusque cernentes, desideriis nostris finem statuamus.» 4

Nos enim etiam quod incolumes servati sumus, tibi acceptum referimus. Petimus autem etiam futuri temporis præsidium atque sccuritatem. Quod si majori etiam opus fuerit advocatione ac intercessione, fratrum tuorum martyrum coge chorum, et cum om, nibus una deprecare. Multorum justorum preces populorum peccata dissolvant Admone Petrum, excita Paulum, necnon Joannem Theologum, ac dilectum discipulum, ut pro Ecclesiis quas constituerunt soliciti sint. »

74. S. Joannes Chrysostomus in homilia de SS. Bernice, Prosdoce, et Domnina: « Neque die tantum hujus festivitatis, sed aliis etiam diebus, iis assideamus, eas obsecremus, obtestemur, ut patronæ sint nostræ. Multam enim fiduciam obtinent non viventes modo, sed et mortuæ, multoque magis cum sint mortuæ. Jam enim stigmala ferunt Christi. Cum autem stigmata hæ ostenderint, omnia Regi possunt persuadere. » 2 « Nam preces guidem Sanctorum vim habent maximam; sed g nos pœnitentiam agamus, et resipiscamus » . . . « Hæc autem dico, non ut Sanctis non supplicemus, sed ne simus negligentes. » 5

75. S. Asterius, Amasenus Episcopus, in Encomio martyrum, matrem profilii valetudine deprecantem inducit:

« Ad unum martyrum accedents, per illum postulationem suam offert Domino, hujusmodi mediatorem vocibus interpellans: Tu qui propter Christum passus es, intercede pro passione se morbo. . . Tu ipse quoque martyres aliquando rogasti . antequam fieres martyr. » . . . Infra dicit: « Nam qui minime idonea est oratio nostra ad flectendum Dominum in tempore ne cessitatis, et calamitatis: siquidem oratio nostra non tam deprecatio esl,

<sup>(1)</sup> Vide eliam that, viv. de Patre ano, et Cras. In Albanan et that, villi, in Cyprian.

<sup>(4)</sup> Lide chare that the AA Investo et Ma-

xime, et hom. 43 de S. Meletio. 3) Hom. v. in Matth. n. 4. 5.

uam peccatorum in memoriam revoatio, ideirco nos ad conservos Domino lilectos confugimus. »

76. S. Ambrosius: « Obsecrandi sunt Ingeli pro nobis, qui nobis ad præsilium dati sunt. Martyres obsecrandi, quorum videmur nobis quoddam corporis pignore patrocinium vindicare. Possunt pro peccatis rogare nostris, qui proprio sanguine, etiamsi qua habuerunt peccata, laverunt: isti enim sunt Dei martyres, nostri Præsules, speculatores vitæ actuumque nostrotum. Non erubescamus eos intercessores nostræ infirmitatis adhibere: quia ipsi infirmitatem corporis etiam eum vincerent cognoverunt. » 4

77. S. Hieronymus Vigilantium refellens, respondet : « Dicis in libello tuo. quod dum vivimus, mutuo pro nobis Drare possumus: postquam autem mortui fuerimus, nullius sit pro alio exaudienda oratio : præsertim cum martyres ultionem sui sanguinis obsecrantes, impetrare non quiverint. Si Apostoli et martyres adhuc in corpore constituti possunt orare pro cæteris, quando pro se adhuc debent esse soliciti: quanto magis post coronas, victorias et triumphos? Unus homo Moyses sexcentis millibus armatorum impetrat a Deo veniam; et Stephanus imitator Domini sui, et primus martyr in Christo, pro persecutoribus veniam deprecatur: et postquam cum Christo esse coeperint, minus valebunt? . . . Denilue Sancti non appellantur mortui, sed riventes. > 2

78. S. Augustinus de Cypriano ait : 'Adjuvet itaque nos in orationibus suis n istius carnis mortalitate, tamquam aliginosa nube, laborantes, ut donante

- 79. S. Leo M.: « Apud beatum Petrum 76. S. Ambrosius : « Obsecrandi sunt 'Apostolum vigilias celebremus , patrocinum dati sunt. Martyres obsecrandi , in omnibus misericordiam Dei obtinere uorum videmur nobis quoddam corniereamur. » 4 « Cujus nos orationibus oris pignore patrocinium vindicare. et a spiritalibus inimicis, et a corporeis ossunt pro peccatis rogare nostris , hostibus confidimus liberari. » 5
  - 80. Concilium Chalcedonense: « Flavianus post mortem vivit: Martyr pro nobis oret. » 6
  - 81. Liturgia Græca indulgentia petitur intercessionibus Deiparæ et Sanctorum.

#### Objectiones solvuntur.

- 82. Obj. 1. Invocatio est fidei quædam professio, ideoque ad solum Deum dirigenda est, juxta illuð Apostoli : « Quomodo ergo invocabun!, in quem non crediderunt? » 7
- 83. Resp. Invocatio de qua loquitur Apostolus est ea qua quis Dominum agnoscens, salutem ab eo petit: « Idem Dominus omnium, dives in omnes qui invocant illum. Omnis enim, quicumque invocaverit nomen Domini, salvus erit. » 8 Longe diversa est ratio invocationis Sanctorum, quos Dei famulos, non deos, salutis subsidia per Christum nobis impetraturos, non eam suis meritis vel potentia daturos agnoscimus. Frofecto Apostolus fidelium preces expetiit verbis eisdem quibus Sanctos invocare consuevimus : « Fratres . orate pro nobis. » 9 Igitur Deus solus invocandus est tamquam Dominus, et salutis auctor: sed invocatio, qualis ad Sanctos dirigitur, Deo non convenit.
- 84. Obj. 2. Paulus dicit unicum esse mediatorem: « Unus enim Deus, unus

Domino, quantum possumus, bona ejus imitemur. » <sup>8</sup>

<sup>(1)</sup> L. de viduis c. 9. Vide etiam ep. 22. ad farcellinam sororem de inventione corporum S. Gervasii et Protasii.

<sup>(2)</sup> L. contra Vigilantium.

<sup>(3)</sup> L. viii. de baptismo, contra Donatistas c. i. iz. op. Aug. ed. Ven.

<sup>(4)</sup> Serm. ii. de Pent. (5) Serm. i. de jejunio Pent.

<sup>(6)</sup> Conc. Chalc. Act. ii. Alia plura vide apud Natalem Alexandrum hist. eccl. Sec. v. diss. xx. qu. ii. art. ii. prop. ii.

<sup>(7)</sup> Rom. z. 44. (8) Ibidem 42.

<sup>(9)</sup> I. Theas. v. 25.

et mediator Dei et hominum homo Christus Jesus. » <sup>4</sup>

85. Resp. Loquitur Apostolus de mediatore, « qui dedit redemptionem semetipsum pro omnibus. » <sup>2</sup> Utique unicus ille est « qui solus noster Redemptor ac Salvator est. » <sup>5</sup> Sancti autem preces apud Deum per Christum pro nobis fundunt: qua ratione pii homines pro peccatoribus deprecantur absque ulla Christi injuria.

86. Obj. 3. Christus non eam docuit orandi rationem, sed Patrem invocandum dixit: « Sic ergo vos orabitis: Pater noster, etc. »

87. Resp. Christus eo loci emendavit error emeorum, qui ethnicorum instar putabant se vota consecuturos, si ea verborum ambitui intexerent: « putant enim quod in multiloquio suo exaudiantur. » 4 Opus non erat ut ea occasione aliquid traderet de pia consuetudine preces Sanctorum expetendi. quæ satis commendatur exemplis in Scripturis relatis. Sanctorum in terris versantium qui suis precibus beneficia aliis impetrarunt, et qui ipsi aliorum preces expetierunt. « Orate pro invicem. » inquit Jacobus, « ut salvemini: multum enim valet deprecatio justi assidua. » 5 Profecto quæ afferuntur argumenta ad impugnandam Sanctorum invocationem, si quid valeant, probant justorum nobiscum in terris versantium preces non esse expetendas.

88. Obj. 4. Immane est discrimen inter piam consuetudinem pro se invicem orandi, qualem commendat Jacobus, et Sanctorum invocationem: nam in terris versantes omnes supplices nos sistimus coram Deo, orationis et communionis sancto consortio conjuncti; nec quis alium invocare dici potest: e contra accedunt Catholici supplices ad Sanctos in soliis cœlestibus considentes, eosque venera-

bundi implorant, ut qua valent gratia apud Deum, imo qua præstant potentia, pro famulis sibi obsequentibus utantur.

89. Resp. Est quidem discrimen, ex conditionis diversitate desumptum, sed quod rei substantiam non attingat:si enim Deus solus invocandus sit. adeo ut apud eum nullus quærendus sil intercessor, nec debemus quærere alicujus in terris positi preces. Sancti gloria fruentes non desinunt esse Dei humillimi famuli, qui proinde nonnisi supplices ad eum accedunt, quamvis iam non indigeant venia aliqua, vel beneficio. Quod nos cum magno reverentiæ sensu eos invocemus, ex corum teliciori conditione provenit: jam enim regnant cum Christo, gloriæ illius facti participes. Utique nobis persuasum est eos plurimum posse apud Deum, quum sint illi acceptissimi, qui non consuevit preces servorum suorum rejicere: « Oculi Domini super justos, et aures ejus in preces eorum. » 6 Si quis se alicujus Sancti devotum profiteatur famulum, intelligitur significant altam virtutum æstimationem, et venerationem quam animo fovet; ner tamen obseguio quo Deum colit aliquid detrahere.

90. Obj. 5. Sancti frustra invocantur, nam preces non norunt: juxta illod Ecclesiastis: « Viventes sciunt se morituros, mortui vero nihil noverunt amplius. » 7

91. Resp. Non omnem prorsus cognitionem mortuis denegat Ecclesiastes, sed eam rerum humanarum notitiam, quæ versantibus in corpore convenit. Cæterum Sanctos in Deo plurima nosse de hominibus in terra versantibus, ex eo colligitur quod et Angeli peccatoris pænitentia gaudeant, Christo testante.

92. Obj. 6. Vel Sancti censentur nosse

<sup>(4)</sup> I. Tim. ii. 5. (2) Ibidem. 6.

<sup>(3)</sup> Conc. Trid. Sess. XXV. De invoc.

<sup>(4)</sup> Matt. vi. 7. (5) Jac. v. 46.

<sup>(6)</sup> Ps. xxxiii. 46. (7) Recles. ix. S.

reces in se, et infinita quadam scientia, Dei instar, præditi videbunur: nam preces ubique terrarum ab 10minibus innumeris funduntur: vel )eo revelante, quod superfluum et nane est; quippe revelat Sanctis reces ad eos fusas, ut ipsi deinceps rent eum.

93. Resp. Scientiam qua pollent Santi magnam esse non dubitamus, quum livino lumine perfundantur: limitibus amen eam circumscribi fatemur . nam reatura infinitæ perfectionis capax on est. Quum corpore adhuc inclusa nima tanta polleat cognitione, temere erti ponuntur limites scientiæ quam abet corpore soluta, et Dei gloria lustrata. Necesse non est ut definiaaus rationem qua singula noscant; ed non repugnat ut revelatione coningat quæ tamen simplicissima sit. t nulla actuum serie, qualem descriunt adversarii, implicata. Spirituum œlestium dotes et cognitionem nejuaquam mente assegui valemus, deoque præstat sequi veterum fidem, mi Sanctis precum notitiam non delegant, quin explicare aggrediantur Juomodo comparetur. 1 Id profecto constat de infinita scientia non agi. luum derivetur a Deo, et ad preces. numero utique finito, referatur.

94, Obj. 7. Nullo certo documento Probatur Sanctis hanc competere notitiam, quæ meris nititur conjecturis. 95. Resp. Certum est Christi documentum de notitia pœnitentis animi luam habent Angeli, et par est ratio precum; nam pœnitentia inter cordis ircana recte reponitur, guum externa (4) «When it is said that the Saints cannot hear 'ar prayers, unless God reveal them to them; that Almighty God, upon the Roman theory, onveys from us to them those requests which hey are to ask back again of Him for us, we re certainly using an unreal, because an untriptural argument, Moses on the Mount having ie sin of his people first revealed to him by od, that he in turn might intercede with God Vol. II.

indicia sint ambigua. Præterea usus veteris Ecclesiæ certos nos facit preces illas haud inutiliter fundi; ideoque non conjiciendo, sed traditionem divinam secuti cas audiendas judicamus. Modum quo audiantur, nostrum non est explicare, quum cœlestium Spirituum conditionem et dotes vix ullatenus concipere valeamus; sed de sublimiori qua præstant notitia dubitandi nulla est ratio. Optime in rem nostram Leibnitzius; « Cum igitur beatæ mentes multo magis nunc rebus nostris intersint, quam quando in terris vivehant. multoque omnia præsentius intucantur (nam homines pauca tantum quæ in conspectu geruntur aut ab aliis nuntiantur cognoscunt), cum charitas earum aut voluntas juvandi longe sit ardentior, denique cum preces earum longe sint efficaciores, quam quas olim fundebant in hac vita, constet autem quantum Deus etiam viventium intercessionibus tribuerit, et utiliter nos fratrum preces nostris conjungi expectamus: non video quomodo crimini dari possit compellare felicem animam vel sanctum Angelum, ejusque intercessionem vel auxilium postulare . . . præsertim si cultus ille consideretur tantum ut exigua accessio summi illius qui in unum Deum recta dirigitur. » ?

96, Obj. 8. S. Augustinus mediatoris nomen nec Joanni nec Paulo tribuendum contendit : « Si esset mediator Paulus, essent utique et cæteri co-apostoli ejus, ac si multi mediatores essent, nec ipsius Pauli constaret ratio qua dixerat; « Unus

for them. Indeed, it is through Ilim (in whom we live, and move, and have our being), that we are able in this life to hear the requests of each other and to present them to Him in prayer. Such an argument then, while shocking and profane to the feelings of a Romanist, is shallow even in the judgment of a philosopher. » Tract. No. 71.

<sup>(2)</sup> Syst. theol. p. 194.

» Deus, unus mediator Dei et homi-

97. Mediatoris nomen merito denegat Augustinus alicui præter Christum competere sensu Donatistarum, quod scilicet Sacramentorum vis ex ejus meritis penderet. Cæterum preces Sanctorum utiliter expeti testatur: « Habet, » inquit, « ecclesiastica disciplina, quod fideles noverunt, cum martyres co loco recitant ad altare Dei, ubi non pro ipsis oretur, pro cæteris autem defunctis oretur. Injuria est enim pro martyre orare, cujus nos debemus orationibus commendari. » <sup>2</sup>

#### CAPUT IV.

#### DE VIRGINIS CULTU.

#### 8. I. De Matris Dei titulo.

98. Eximia prorsus Virginis Mariæ dignitas postulat ut de ea speciatim agamus. Ex Nestoriana hæresi qua Christi persona a Verbo distinguebatur, sequebatur Mariam Christi Matrem Xportereza, non vero Matrem Dei terrezar dicendam: quapropter et Mariæ dignitatem impugnavit illius hæreseos artifex; eamque vindicarunt egregie Præsules christiani qui ipsi obstiterunt. Probavit Concilium Ephesinum hunc anathematismum a Cyrillo conscriptum: « Si quis non confitetur Deum esse veraciter Emmanuelem, et propterea Dei Genitricem sanctam Virginem: peperit enim secundum carnem, carnem factum Dei Verbum, secundum quod scriptum est, « Verbum caro fa-» ctum est; » anathema sit. 8 Sic et Concilium Constantinopolitanum II.: « Si quis abusive, et non vere Dei Genitricem dicit sanctam gloriosam semper Virginem Mariam, vel secundum rela-

tionem, quasi homine puro nato, sed non Deo Verbo incarnato, et nato ex ipsa, talis anathema sit, » 4 Plerione sectarii hodierni de Mariæ titulo litem non movent. Cæterum Unitarii Christum Deum denegantes. Mariam Deiparam necessaria consequentia denegant; et Protestantes universi, ne quidem exceptis Episcopalibus, eins honori detrahunt. Exceperunt quime magno cum honore in conventibus cleri Episcopum Nestorianum . qui has invisit plagas; et Henricus Onderdorié. Episcopus tunc dictus Philadelphiensis . scribere non dubitavit vocem Deiparæ vel nullam, vel prayam haber significationem.

#### Propositio.

Virgo Maria vere et proprie dicenda est Dei Mater.

99. Probatur 1. ex Scripturis. Elistbeth, Spiritu sancto inspirante, Mariam Matrem Domini sui appellavit : « Benedicta tu inter mulieres, et benedicts fructus ventris tui. Et unde hoc mili ut veniat Mater Domini mei - i pirq reữ zepres μes - ad me? » 5 Angels eum designavit Filium Dei : « Quod nascetur ex te Sanctum, vocabit Filius Dei. » 4 To yuromerer ayar, 2213irrae iter Seie. Filium suum Deum mi sisse dicit Apostolus: « Misit Dens Filium suum, factum ex muliere. 1 iğanistelde i deis rir biin aurin, yaipun i was Emmanuel. Deus nobiscum, vocatur, quem Virgo concepit et peperit: med' imer i deir. \* Ergo Maria Virgo Mater est Dei et Domini nostri. Filius est Dei Patris.

100. Probatur 2. ex Patribus. S. Ignatius M.: « Deus noster Jesus Christus in utero gestatus est a Maria. » S. Justinus dicit: « Eum qui secundum voluntatem Patris, ex Virgine generis

<sup>(1)</sup> L. II. contra Parmen. c. viii.

<sup>(2)</sup> Serm. xvii. de verbis Apostoli.

<sup>(3)</sup> Apath. i.

<sup>(4)</sup> Can. vi.

<sup>(5)</sup> Luc. i. 42. (6) Ibid. i. 35.

<sup>(7)</sup> Gal. iv. 4.

<sup>(8)</sup> Matth. i. 23.

<sup>(9)</sup> Ep. ad Eph.

. tribus Juda et stirpis David . est, Filium Dei Christum.» 4 . . mapdere perraderra vier rou feu S. Irenæus: « Verbum exi-Maria, quæ adhuc erat Virgo. ccipiebat generationem Adæ lationis. » 2 Dionysius Alexane Isaia loquens dicit: « Ostendit ricem Virginem quemdam con-» 5 S. Athanasius docet ex a: « Tum Filium fuisse semper. Deum: qui sit Verbum, et :, ac sapientia Patris : tum ropter nos eumdem illum, ascarne de Virgine Dei Genitrice ominem esse factum. » 4 S. Rahumana Christi generatione S, Virginem Storeger vocat. 5 orius Nazianzenus : « Si quis Mariam Deiparam non credit, vinitatem est. » 6 S. Hierony-Natum Deum esse de Virgine s, quia legimus. » 7 tationem cur Virgo Deipara sit, præclare explicat S. Cyrilandrinus : « Quia vero sacra um carni secundum hypostaum corporaliter genuit, ob id oque Deiparam esse dicimus: d Dei Verbi natura existendi ex carne traxerit, sed quia natura secundum hypostasim a, corpoream ex utero nativi-:perta est. » 6 « Si Deus et noster Jesus Christus, quoi Genitrix non est, quæ illum ıncta Virgo ? » 9

Objectiones solvuntur.

bj. 1. Christus Mariam numatrem vocasse noscitur : imo eam objurgavit, eo quod de vino deficiente in nuptiis Canæ quereretur:
« Quid mihi et tibi est, mulier? » 10
Joannem in filium ei dans, mulierem eam iterum appellat: « Mulier, ecce filius tuus. » 11 Eam adesse annuntianti respondit: « Quæ est mater mea, et qui sunt fratres mei? Et extendens manum in discipulos suos, dixit: Ecce mater mea, et fratres mei. Quicumque enim fecerit voluntatem Patris mei, qui in cœlis est, ipse meus frater, et soror, et mater est. » 12 Ideo censendus est ab hac appellatione abstinuisse, ne Dei Mater ipsa haberetur.

103. Resp. Sæpe Maria Mater Jesu in Scripturis dicitur; Mater Domini semel vocata est: eiusque Filius Dei Filius. Deus nobiscum, appellatur. Quum igitur hæc, Spiritu sancto afflante, dicta et scripta sint, nil obstat quod non retulerit sacer aliquis scriptor eam Matrem a Christo appellatam; nec enim qua ratione eam compellare consueverit refertur. Quum peteret ipsa divinæ qua pollebat potestatis exercitium, ut nudori nubentium de vini defectu consuleretur, tempus palam faciendi prodigiis patrandis divinam suam originem, nondum advenisse significavit. Verba autem objecta non reprehensionis vim necessario obtinent, sed ex vocis sono sensum acriorem vel mitiorem habent. Nonnumquam ita proferuntur ab Orientalibus, ut simplex sit interrogatio, ac si diceretur: Quid a me vis? 48 Nonnumquam significant: Quid contra me habes? nonnumquam: Quo jure me appellas? Mitissimam autem explicationem hocce in loco exigunt; 46

cum Tryphone Judmo. n. 43.
. adv. hær. c. xxxi. ἀνακτφαλαιούμετον sum significat qui instaurare voluit eumque e lagus erigere.
p. ad quæst. 5. Samosateni.
iv. contra Arianos.
xxv. de humana Christi gener.
ad Cleodoniam, seu Orat. 51.

<sup>(7)</sup> L. contra Helvidium.

<sup>(8)</sup> Ep. 3. ad Nestor. c. 2.

<sup>(9)</sup> Ep. ad Monachos.

<sup>(10)</sup> Joan. ii. 4.

<sup>(11)</sup> Ibid. xix. 26.

<sup>(42)</sup> Matt. xii. 48.

<sup>(43)</sup> II. Reg. xvi. 40. II. Par. xxxv. 21.

<sup>(14)</sup> In Joan. c. ii. 4. « These words cannot

nec enim cogitare fas est Christum, qui parentes honorandos præcipit, Matrem minus honorifice tractasse: cui e contra rei eventus demonstrat cum morem gessisse, licet sic videretur divina consilia de manifestationis suæ tempore prævertere. Quæstio illa Hebraica. ait Rosenmüller, מה-לי ולך » non est indignantis et molestius ferentis. . . . Nec vox 2000 iram et indignationem indicat : nam apud Græcos hæc fuit compellatio et allocutio honestissimarum feminarum. » Nihil igitur ex hac appellatione contra dignitatem Mariæ, Matris Christi Dei, concludi potest. Quod autem noluerit ab edocenda turba distrahi, etiam ut Matri obsequeretur, ostendit eum in iis quæ Patris sui sunt præsertim occupari, et affectu amplecti tenero omnes qui Patris sui faciunt voluntatem. S. Chrysostomus in rem animadvertit : « Neque enim dixit: Abi, dic matri, cam meam non esse matrem; sed loquenti respondit his verbis : • Ouæ est mater mea ? » . . . Ut neque illi neque alii, cognationi fidentes, virtutem negligerent. > 1 S. Ambrosius eum ita egisse scribit : « Non quo maternæ refutet pictatis obsequia (ipsius enim præceptum est. « Oui » non honoraverit patrem aut matrem, » morte moriatur »), sed quia paternis se mysteriis amplius quam maternis affectibus debere cognoscat. Ergo hic non lut quidam hæretici tendiculas aucupantur' mater negatur, quæ de cruce ctiam agnoscitur, sed necessitudini corporali præscriptorum cælestium forma præfertur. \* 2 \* Quantus honor parentibus debestur, facile estendit, quum statim ad actum propter matrem accedat : quem, quantum in co crat. parumper distulisset . . . . Magnam

certe auctoritatem dignitatemque de ferri sibi a Domino non ignorabat quæ, persuaso, ut par erat, filio, ministros præparat, hortaturque ut omnia faciant quæ ipse imperabit. » S. Cyril. Alex. 5

104. Obj. 2. Rectius Christi-Mater Maria dicitur, quam Deipara, quæ vox ambigua est, et videtur Deo a se existenti injuriosa.

105. Resp. Sensu obvio Maria Mater Dei dicitur, eo quod Christum conceperit et pepererit Filium Dei, Deumque ipsum. Omnes norunt divinam naturam carere initio, Deumque proinde esse a se, adeo ut quisque statim intelligat Mariam Matrem Dei dici, secundum humanam quam assumpsit naturam, « divinitas illam etiam fœminam fecerat, non in illa facta fuerat, » uti recte monet Augustinus. 4

106. Obj. 3. Impietatem et blasphemiam redolet appellatio illa : « Mater Dei. »

107. Resp. Nititur mysterio Dei facti hominis, quod hominibus suum sensum sequentibus stultum habetur, sed fidelibus divinam erga homines misercordiam et dilectionem prodit. Hocfurdamento totius fidei christianæ posito, dubitari nequit Mariam Dei Matren esse, et proinde ita appellandam.

## §. II. De perpetua Mariæ virginitate.

108. Mariam Christum concepisse el peperisse, illaso virgineo decore, probavimus in tractatu de Redemplore. Eam mansisse deinceps virginem negavit quinto sacculo Jovinianus; sed hominis impietatem tota exhoruit Ecclesia. Inter recentiores sectarios Episcopales consueverunt perpetuam ejus virginitatem vindicare, quamris

emport . . . strong reprehension . . . . As Sur as the opinion tests on the 3 eros a is usually notionalist some this was a form of address used even to the most dignished persons; and emphored is bound to meeting on the most addressing

of all occasions. > Bloomfield in loc.

<sup>(</sup> Ben. ziv. in Matth.

t in Loc. Lvs. n. 36. 38.

<sup>3</sup> In Jean, I. ii. c. xxiii. xxiv.

<sup>4</sup> L. re. de consensu Evang.

es quo par est studio. Cæteri rotestantes eam familiari serpugnare non dubitant, eo ma-Christi cultu proficere existiquo longius a Matris ejus hodunt.

#### Propositio.

a, Christi Domini Mater, virgo t perpetua.

obatur 1. ex Scripturis. Ande filio pariendo edocente, « Quomodo fiet istud, quom non cognosco? » <sup>4</sup> His verr Grotius propositum quodnitatem perpetuo servandi inenim conjugio licuisset uti, t ratio cur quæreret quomodo oret filium. In sancto proposit necesse est, ex quo Mafacta, sanctior et perfectior

obatur 2. ex traditione quam stantur. S. Gregorius Nyssea post partum virgo incorru-' fovet filium. » 2 S. Ambro-Igregia igitur Maria, quæ siæ virginitatis extulit, et inintegritatis pium Christo veavit. Et tamen cum omnes ad ginitatis sanctæ Mariæ proexemplo, fuerunt qui eam neginem perseverasse. Hoc tanegium silere jamdudum maed quia causa vocavit in meut ejus prolapsionis etiam argueretur, indemnatum imus relinquendum. » 3 « An inus Jesus eam sibi matrem juæ virili semine aulam posre cœlestem? » 4 S. Hieronylatum Deum esse de virgine quia legimus: Mariam nupsisse post partum non credimus, quia non legimus. » 8 S. Epiphanius : « Sic sancta Maria virgo nuncupatur, nec appellatio ista aliquando commutabitur. Hæc enim perpetuo incorrupta permansit. » 6 Gennadius : « Integra fide credendum beatam Mariam Dei Christi Matrem, et virginem concepisse, et virginem genuisse, et post partum virginem permansisse. » 7 S. Augustinus de Pelagio dicit : « Manichæos appellat catholicos, more illius Joviniani, qui ante paucos annos hæreticus novus, virginitatem sanctæ Mariæ destruebat. et virginitati sacræ nuptias fidelium coæquabat. » 8 Hæc aliaque manifesto probant traditionem de perpetua virginitate Mariæ, quam idcirco plurimi agnoscunt Anglicani.9

111. Probatur 3. ex Conciliis. Patres Chalcedonenses, in Sermone prosphonetico, Marcianum Imperatorem alloquentes, Virginem Dei Genitricem prædicant « propter eum qui virginitatem ipsi etiam post conceptum largitus est, atque, ut Deo dignum erat, uterum obsignavit, ut nullius injuriæ deinde pateret. » Constantinopolitanum III. hæc habet: « Mariæ virginitas ante partum, in partu, et post partum intemerabilis. »

112. Accedunt rationes theologicæ. Quum uterus Virginis sanctuarium factus sit Dei, non decuit illum altera prole impleri. Mater Filii præsentia sancta omnino facta est, et Deo plena, quam carnis commercio quodammodo profanam fieri Christi honor non sinit.

#### Objectiones solvuntur.

113. Obj. 1. Satis innuit Evangelista Matthæus Mariam post partum virginem

de Nat. Christi.
Virg. c. v.
c. vi.
rp. Virg. B. M.
:viii.
cl. dogm. c. lxix.

<sup>(8)</sup> Contra 2 ep. Pelag. l. i. c. ii.

<sup>(9) «</sup> The perpetual virginity of the Mother of God our Saviour is so likely a thing, and so universally received, that I do not see why we should not look upon it as a genuine Apostolical Tradition. » Bishop Patrick on Tradition, N. 78. p. 81. Oxford Tracts, vol. 4.

non mansisse: « antequam convenirent. » <sup>1</sup> « Non cognoscebat eam, donec peperit filium suum primogenitum. » <sup>2</sup>

114. Resp. In co totus est, locis objectis, Matthæus, ut ostendat Isaiæ vaticinium in Mariæ partu impletum : aftirmat ideireo commercium nullum eam inter et Joseph aute partum intercessisse. « Qui Incarnationis incorruptum susceperat probare mysterium, non putavit uberius prosequendum virginitatis Mariæ testimonium, ne defensor magis Virginis, quam assertor mysterii crederetur. » 8 Nihil profecto ea ratione loquendi insinuatur de iis quæ deinceps evenerunt, quæ proinde usurpatur passim in omnibus linguis, quin aliquid iis quæ prius dicta sunt contrarium secutum esse intelligatur. Non desunt in Scripturis similia loca : « Dixit Dominus Domino meo: Sede a dextris meis, donec ponam inimicos tuos scahellum pedum tuorum. » 4 « Michol filiæ Saul non est natus filius usque in diem mortis suæ. . Dui primus editus est primogenitus consuevit vocari, etiamsi alius non sequerctur, nam « post unum mensem » offerendus erat. 6

115. Obj. 2. Fratrum Jesu sæpius fit mentio in Scripturis, et quidem una cum matre; quod ostendit de fratribus uterinis esse sermonem: « Descendit Capharnaum ipse et mater ejus, et fratres cjus. » 7 « Inde fratres unde matrem, » ait Augustinus. 8

416 Resp. Notum est fratrum nomine propinquos passim in Scripturis designari: nam Abraham et Lot fratres dicuntur, patruus licet et nepos. • Quod nominentur una cum matre, non cos uterinos fratres probat; receptus enim loquendi mos sinebat ut qui vere san-

guine conjuncti erant sic passim voc.
rentur. Augustinus vehementer rejiq
quidquid Mariæ perpetuæ virginita
officit: « Num enim Maria iterum pe
pererit? Absit. Inde cœpit dignitas vir
ginum. Illa fœmina mater esse potait;
mulier esse non potuit.» 40

117. Obj. 3. Saltem otiosi est hominis de virginitate post partum inquirere, judice Basilio.

118. Resp. Perperam affirmat Bloomfield 44 post Taylor, otiosi hominis esse. Basilio judice, investigare quid fuerit Maria post partum, utpote nullius momenti ad mysterium: non enim ea fuit sanctissimo doctori mens, quum ipse virginitatem ejus perpetuam tradat at tueatur: sed Incarnationis mysterium sartum tectum manere, quidquid de a sit, merito dicit: « Nos autem, etiamsi hoc nihil pietatis rationem vitiet: nam usque ad dispensationis ministerium necessaria erat virginitas; quod vero deinceps consequutum est, nullam curiositatem rationi mysterii exhibet: 12men ut ne eorum qui Christum amant aures suscipiant, quod Deipara aliquando virgo esse desiit, illa testimonia sufficientia esse putamus. » 12

119. Obj. 4. Quum fides ea respicial quæ Deus revelavit, Mariæ perpetus virginitas ad eam referri nequit: deest enim revelatio; nec decuit Deum eam revelare, quum solam Mariam spectet

Mariæ verbis quæ retulimus, et er titulo virginis ei simpliciter in Scripturis tributo; et plane innotescit ex perpetua traditione. Porro non Mariam tantum spectat, sed cum mysterio Incarnationis intimo nexu conjungitur.

<sup>(1)</sup> Matth. i. 48. (2) Ibid. v. 2%

<sup>(</sup>a) B. Ambron. Com. in Ev. Luc. c. i. l. 2.

<sup>(4)</sup> Ps. cia. (8) II. Reg. vi. 23.

<sup>(</sup>a) Num. seili. 48. (7) Joan. ii. 42.

<sup>(</sup>n, I saul. a. in Inan. 2. Vide et Tract. xxviii. 3.

<sup>(9)</sup> Gen. xiii. 8.

<sup>(10)</sup> Ubi supra.

<sup>(14)</sup> In c. i. 25. Mat.

<sup>(12)</sup> S. Basil. hom. xxiv. in S. Christi Nativalatem, p. 248. ed. Basilem anno mox...

# §. III. De Immaculata beatissimæ Virginis Conceptione.

121. Constat esse dogma fidei Catholicæ omnes homines concipi in peccato. and originale dicitur, quaterns ex peccato Adæ factum est ut universa ejus soboles peccato inquinata sit. Hanc doctrinam guum anathemate confirmasset Concilium Tridentinum, plures e Patribus postulabant, ut beatissima Virgo ea labe immunis decreto solemni diceretur; sed nonnullis contradicentibus, satis habuerunt, ut dedaratio fieret, cam non comprehendi generali definitione, controversia in medio relicta, intra eos limites quos statuerat Xystus IV. : « Declarat tamen hæc ipsa sancta Synodus, non esse sum intentionis comprehendere in hoc decreto, ubi de peccato originali agitur, heatam et immaculatam Virginem Mariam, Dei Genitricem : sed observandas esse Constitutiones felicis recordationis Xvsti Papæ IV. sub pœnis in eis Constitutionibus contentis, quas inno-Vat. » 1 Priori Constitutione anno 1476 edita quæ incipit : « Cum præexcelsa, » largitur Pontifex Indulgentias iis qui, ut de ipsius immaculatæ Virginis mira Conceptione gratias et laudes referant.» divinis Officiis intersint. Altera Constilutione, anno 1483, reprobat et damnat tamquam « falsas et erroneas, et a veritate penitus alienas » assertiones eorum qui hæreseos vel peccati mortalis incusant eos « qui tenent aut asserunt eamdem gloriosam et immaculatam Dei Genitricem absque originalis pecati macula fuisse conceptam. » Simili toenæ ac censuræ subjicit eos qui ausi uerint asserere, contrariam opinionem enentes, videlicet « gloriosam Virginem lariam cum originali peccato fuisse Onceptam, hæresis crimen, vel pecca-<sup>1</sup>m incurrere mortale, cum nondum

sit a Romana Ecclesia et Apostolica Sede decisum.»

122. Pius V. anno 1570 Constitutione: « Super speculam Domini » reliquit « liberam cuique facultatem opinandi hujus controversiæ quamlibet partem. prout vel magis piam, vel magis probabilem esse duxerit, » vetans tamen ne in popularibus concionibus, vel ubicumque promiscua virorum et mulierum multitudo convenire solet, de hujus controversiæ alterutra parte disputare, rationibus vel doctorum auctoritate asserendo propriam sententiam, et contrariam refellendo, aut impugnando; vel de hac ipsa quæstione, cujusvis pietatis, aut necessitatis prætextu, vulgari sermone scribere vel dictare præsumat. « Cæterum quamdiu per Apostolicam Sedem altera pars definita non fuerit, oppositaque sententia condemnata, liceat viris doctis in publicis Academiæ disputationibus de illa quæstione disserere et argumentis utramlibet partem, vel asserere, vel impugnare, dum tamen neutra, veluti erronea, prædicetur, » Ita statuit Pontifex. re plane in medio relicta : qui insuper Officium a Xysto IV, sancitum, in quo Conceptio immaculata disertis verbis affirmabatur, ex Breviario Romano expunxit, ejus usu tamen Franciscanis permisso: in cuius locum substituit Nativitatis Officium, verbo Conceptionis ubique inserto, quod per universam Ecclesiam recitandum in posterum jus-

123. Sixtus V. anno 1588 indulsit Franciscanis « purissimam ipsius Dei Genitricis Conceptionem celebrare » per Octavam.

124. Paulus V. anno 1617 jussit, « ut in posterum, donec articulus hujusmodi a sancta Sede Apostolica fuerit definitus, — non audeant in publicis concionibus, lectionibus, conclusionibus

et aliis quibuscumque actibus publicis asserere, quod eadem beatissima Virgo fuerit concepta cum peccato originali.

— Per hujusmodi tamen provisionem Sanctitas sua non intendit reprobare alteram opinionem, nec ei ullum prorsus præjudicium inferre » Mandavit etiam « quod negativam opinionem, videlicet quod non fuerit concepta cum peccato originali, in prædictis publicis actibus asserentes, aliam opinionem non impugnent, nec de ea aliquo modo agant, seu tractent.»

125. Gregorius XV. anno 1621 vetitum extendit ad privata colloquia, mandans « neque etiam in sermonibus et scriptis privatis audeant asserere, quod eadem beatissima Virgo fuerit concepta cum peccato originali, nec de hac opinione affirmativa aliquo modo agere, seu tractare, exceptis tamen quibus a sancta Sede Apostolica fuerit super hoc specialiter indultum. Per hoc tamen Sanctitas sua non intendit reprobare hanc opinionem, nec ei ullum præjudicium inferre. » Mandavit insuper omnibus tam Regularibus quam Sæcularibus, « ut in sacrosancto Missæ Sacriticio, ac divino Officio celebrandis. tam publice, quam privatim, non alio, quam Conceptionis nomine uti debeant. » Consueverunt scilicet nonnulli « sanctificationis » nomen ejus loco inserere. Noluit tamen Pontifex rem definire « cum nondum æterna Sapientia Ecclesiæ suæ tanti mysterii penetralia patefecerit. » Sic rescripsit ad regem Catholicum, et ad Margaritam Austriacam.

126. Alexander VII. anno 1661 Constitutione quæ incipit: « Solicitudo omnium Ecclesiarum » hæc testatus est: « Sanc vetus est Christifidelium erga ejus heatissimam Matrem Virginem Mariam pietas, sontientium ejus animam in primo instanti creationis atque infusionis in corpus, fuisse speciali Dei gratia et privilegio, intultu meritorum Jean Christi, ejus Filii, humani generis

Redemptoris, a macula peccati originalis præservatam immunem: atque in hoc sensu eius Conceptionis festivitatem solemni ritu colentium et celebrantium. » Improbavit idcirco ess qui « Ecclesiam Romanam huic sententiæ et cultui juxta illam beatæ Virgini exhibito favere negant, pios Christifideles e sua pacifica quasi possessione deturbare conando.» Vetuit etiam « scripto seu voce loqui, concionari, tractare, disputare, contra ea quidquam determinando, aut asserendo, vel argumenta contra ea afferendo, et insoluta relinquendo, aut alio quovis excogitabili modo disserendo. » Attamen simul vetuit ne contrariam opinionem tenentes dicerentur hæretici, vel mortalis peccati rei, « cum a Romana Ecclesia et ab Apostolica Sede nondum fuerit hoc decisum, prout Nos nunc minime decidere volumus aut intendimus. »

127. Clemens XI. anno 1708 jussil α festum Conceptionis ipsius B. Mariæ Virginis Immaculatæ ubique terrarum in posterum ab omnibus, et singulis utriusque sexus fidelibus, sicut aliæ festa de præcepto, servari et celebrari.»

128. Clemens XII., anno 1730, probavit de verbo ad verbum, leges Academiæ a Philippo V. erectæ Cervariæ in Catalaunia, inter quas candidati ad gradus juramento se obstringere dicebantur, ad immaculatam B. Virginis Conceptionem tuendam.

120. Benedictus XIV. anno 1742 statuit capellam Pontificiam in Liberiana Basilica in honorem Immaculatæ Virginis, in festo Conceptionis quotannis habendam.

130. Clemens XIII. anno 1762 concessit clero in Hispaniarum regis ditione degenti facultatem recitandi Officium Leonardi de Nogarolis, quo immaculata Conceptio declaratur.

131. Gregorius XVI. plurimis episcopis rogantibus indulsit, ut « immaculata » dicerctur Conceptio in Præfatione Misut « Regina sine labe originali a» in Litaniis invocaretur. Perariter anno 1843 « ut die ejus tioni sacro in Pontificio sacello llata ipsius beatissimæ Virginis tio in solemnis Missæ Præfatione ur, » ipso adstante.

Pius IX. litteras encyclicas 2 Fe-1849 ad episcopos omnes Cajeta documenta sensus fidelium et nis exposcens, et a sexcentis fere is accepit responsa, quorum iti quinquaginta circiter postudecretum dogmaticum quo Conmmaculata declararetur; quina duobus de opportunitate subtibus, vel de modo decreti: adversantibus, qui tamen plevel omnes, sententiam illam se protestabantur, seque judicio is obsequentes fore sancte polur. Hinc factum ut die festo 1854 : inter Missarum solemnia in S. Petri, adstantibus guinguat tribus Cardinalibus et centum iginta duobus episcopis, ex toto e, ex cathedra pronuntiaverit mem, qua doctrina illa quæ teirginem esse ab omni labe pecfinalis servatam a Deo revelata ur. Nobis contigit inter Præsuifici definienti adstare.

#### Propositio.

ina quæ tenet beatissimam n in ipso primo conceptionis mento fuisse, ex speciali Dei privilegio, intuitu meritorum ab omni labe peccati origiæservatam, a Deo revelata

Probatur 1. Gen. iii. 14. « Iniponam inter te et mulierem in tuum et semen illius: ipsa caput tuum, et tu insidiaberis ejus. » Hæc quidam verba ad

serpentem directa, ex Patrum et interpretum mente, ad redemptionem per Christum referuntur: quapropter mulier cujus semen serpentis caput contrivit, juxta textum Hebraicum, Maria intelligenda est, quam inter et serpentem intercedunt inimicitiæ necessario et perpetuo: quæ idcirco peccato originis quo fit quisque servus diaboli, nunquam subjacuit.

134. S. Cyprianus ait: « Hoc semen prædixerat Deus de muliere procedere, quod calcaret caput diaboli in Genesi. » <sup>1</sup> Hesychius Hierosolymitanus, anno 595, de Maria scripsit: « Audaciam draconis abscidit. » <sup>2</sup>

135. S. Bernardus Vulgatam sequens, dixit: « Quam tibi aliam prædixisse Deus videtur, quando ad serpentem ait: « Inimicitias ponam inter te et mu» lierem? » Et si adhuc dubitas, quod de Maria dixerit, audi quod sequitur: « Ipsa conteret caput tuum. » Cui hæc servata victoria est, nisi Mariæ? » 5

136. Lucæ 1. 28. « Et ingressus Angelus ad eam, dixit: Ave gratia plena: Dominus tecum: benedicta tu in mulieribus. » Hæc verba amplissima indicant eam gratia eximia ornatam, Deo gratam, et præ cæteris mulieribus benedictam. Ib. 40. « Ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes. Quia fecit mihi magna qui potens est. » Hæc omnia quum de Maria tamquam Dei Matre prædicentur, excipiunt interpretationem tantæ dignitati congruam. Basilius Seleuciensis, qui quinto vixit sæculo, sic habet: « Ave gratia plena, immarcescibilis innocentiæ paradise. » 4

137. S. Petrus Chrysologus scribit: "Hanc gratiam detulit Angelus: accepit Virgo salutem sæculis redditura. Ave gratia plena, quia singulis gratia se est largita per partes; Mariæ vero simul se

Testimoniorum adversus Judæos, ad n. 9.

<sup>.</sup> II. de Virg. Maria.

<sup>(3)</sup> Hom. super « Missus est : » n. 4.

<sup>(4)</sup> Orat. in Deiparam p. 390. E. et 591. A. apud Combesis. Auct. t. i.

tot am dedit gratiæ plenitudo. » <sup>4</sup> In libro ecclesiastico Græcorum Paracletice dicto, hæc ad Mariam diriguntur: « In te tota divinitatis plenitudo inhabitavit corporaliter, quum plenissima esses g ratia. » <sup>2</sup>

178. S. Epiphanius ait : « Secundum omnia est gratia plena, uti Gabriel locutus est : » <sup>5</sup> τἢ κατὰ πάντα κιχαριτυμένη.

139. Prob. 2. ex traditione. Superest epistola de martyrio apostoli Andreæ scripta a presbyteris et diaconis Achajæ, quam genuinam esse plerique tenent, præsertim ex quo textum Græcum Carolus Christianus Woog, protestanticus scriptor, ex bibliotheca Bodleiana eruerit. In ea Apostolus proconsulem Ægeam allocutus esse refertur: « Et propterea quod ex immaculata terra creatus fuerat primus homo. necesse erat ut ex immaculata Virgine nasceretur perfectus homo, quo Filius Dei, qui ante condiderat hominem. vitam æternam, quam perdiderant homines, repararet. » Comparatio inter terram ex qua creatus fuit Adam, maledicto adhuc haud obnoxiam, et Virginem immaculatam, inservit ut eam labe originis caruisse intelligamus.

140 Liturgia S. Jacobi nomine insignita, cui consonant aliæ, Marci, Chrysostomi et Basilii, designat beatissimam Virginem καναγίαν, omnino sanctam, λαράντον, intaminatam, υπὶριυλογαμισην, eximic benedictam et ἐπιφινλίξον, gloriosissimam. <sup>4</sup> Voces illæ amplissimosensu pro ejus dignitate merito sumuntur, omnem nævum, labemque, tam originis quam actus proprii, ut ex-

cludant. Eam etiam honoratiorem Cherubim, incomparabiliter gloriosiorem Seraphim liturgiæ prædicant. In altera Euchologii parte \*araµoµa 8 « penitus inculpata » dicitur : quæ vox de scriptoribus plerisque Græcis sequioris ævi passim adhibetur. In Anthologio hæc leguntur: « Lætare, Joachim, qui Deiparæ factus es genitor : non est alter terrenorum patrum tui similis, o afflate divinitus: puella namque Dei capax, Dei tabernaculum, mons undequaque sanctus per te nobis donatus est. » 6 « Virtutum divitiis ornati venerabilis Joachimus et prudens Anna genuerunt reginam virginem divina gloria varie distinctam. » 7 Armeniorum Ecclesia sic Deum exorat: «Accipe preces nostrasintercessione Filii sanctæ Deiparæ immaculatæ Genitricis unigeniti Filii tui. 18 Syriaca Ecclesia, in anaphora S. Cyrilli, vocat eam « omnium Sanctorum gloriosissimam Virginem immaculatam, et sanctam Dei Genitricem Mariam., Coptica Ecclesia eam salutat : « Ave Maria immaculata veneranda. » 10 Nissale Gothicum hæc habet : « Illa enim viscera, quæ humanam non noverant maculam, Deum portare meruerunt. "

maculam, Deum portare meruerunt. 3. 441. Probatur 3. ex Patribus. S. Irenæus Mariam docet solvisse nodum, quo Eva humanum genus peccando ligaverat: « Sicut illa seducta est, ut effugeret Deum, sic hæc suasa est obedire Deo, uti virginis Evæ Virgo Maria fieret advocata. Et quemadmodum adstrictum est morti genus humanum per virginem, æqua lance disposita virginalis inobedientia per virginalem obedientiam. » 12 Eadem com-

<sup>(1)</sup> I)e Annuntial. Serm. cxliii.

<sup>(8)</sup> Paraelit pag. 408. col. 4.

in, lime, Ivill, alve Ixxviii.

<sup>(4)</sup> Inter opera Chrysost, t. xii, p. 706. c.

<sup>(</sup>a) Purhal, in offic, aques benedictes minoris pay 144 il Vida et Menolog, die iii. Dec. ad Vesp. 1164 44. 116, 6, i),

<sup>(</sup>a) Anth- p. 37, enh S. D.

 <sup>(7)</sup> Anth. die ix. Sept. Ode ii. pag. 31. col. 1. l.
 (8) Breviarii Arm. par. iii. p. 183. edit. Vir.
 dobon.

<sup>(9)</sup> Missal. Maronit. pag. 451. edit. Rom. MESTIT-

<sup>(16)</sup> Theotoch. p. 65. A 15.

<sup>(11)</sup> Apud Muratorium Lit. Rom. pag. 281.

<sup>(12)</sup> L. iii. ade. hær. c. xxxiii.

ratio apud Patres frequens 4 denotat ariam ad salutem humanam connsu operam contulisse, cui vix foret onea, si ipsa labe fuisset inquinata. Augustinus ait: « Per Evam interis, per Mariam salus. Illa corrupta quuta est seductorem, hæc integra eperit Salvatorem. » 2

142. S. Dionysius Alexandrinus in pistola synodica ad Paulum Samotenum: « Una autem et sola virgo, ia vitæ, genuit Verbum vivens, et r se subsistens. » <sup>8</sup> « Qui nunc in vissimis diebus propter nos venit c. Matrem incorruptam a pedibus que ad caput benedictam servavit. » <sup>4</sup> hujus epistolæ authentia certant uditi, Tillemontio, Bullo, Natali exandro, et aliis ei faventibus. Pagius nset eam ab aliquo ex Episcopis qui nodis adversus Paulum Samosatem celebratis interfuerunt, scriptam se.

143. Ambrosius sic Dominum Jesum oquitur : « Veni ergo : quære servum um, jam non per servulos, non per ercenarium, sed per temetipsum. iscipe me in carne quæ in Adam psa est. Suscipe me non ex Sara, d ex Maria, ut incorrupta sit virgo. d virgo per gratiam ab omni integra be peccati. » 5 Salutis remedium poulat per Verbi incarnationem, in rne Adæ labe haud inquinata, quæ ilicet assumpta est, non generatione iturali ex Sara, sed Spiritus sancti era ex Maria; decebat enim eum ex gine incorrupta nasci, imo ex ea læ per specialem Dei gratiam ab ini labe peccati foret immunis.

144. S. Augustinus universos prorsus

homines, solo Christo excepto, nasci peccatores contra Pelagianos affirmabat; quapropter exprobravit illi Julianus eum hac ratione injuriam pejorem Mariæ irrogare ea quam intulit Jovinianus ejus virginitatem in partu denegando: nam eam servam dæmonis in ortu exhibebat : « Tu ipsam Mariam diabolo nascendi conditione transcribis. » Respondit Augustinus : « Non transcribimus Mariam diabolo conditione nascendi; sed ideo, quia ipsa conditio solvitur gratia renascendi. » 6 Negat eam unquam servam fuisse diaboli auia conditio peccati labem contrahendi ablata est gratia renascendi, qua scilicet Deo nata est. Hæc secunda nativitas mentis quidem notione est conceptione posterior, sed reipsa simul existit.

143. Idem sæpius contendit omnes prorsus homines, solo Christo excepto, in peccatum aliquando incidere : animadvertit tamen semel se nolle beatam Virginem includere, quum propter honorem Domini nollet de ea habere quæstionem, quoties de peccato agitur: 7 nexum autem inter peccatum originis et necessitatem quamdam peccandi talem agnovit, ut de Christo dicat: «Profecto peccatum etiam major fecisset, si parvulus habuisset. » 8 Quum igitur eam nolit culpa actuali inquinatam affirmare, originalem in ea non agnovisse dicendus est.

146. Probatur 4. ex Ecclesiæ sensu et consensu. Festum Conceptionis apud Græcos a sæculo saltem septimo celebratum est, nomine Conceptionis sanctæ Annæ, 9 apud Latinos vero a sæculo nono Neapoli, a sæculo duodecimo

<sup>1)</sup> Justinus Dial. cum Tryphone n. 400. Tertul. 2 carne Christi c. xvii. et S. Epiphanius hær. 1iii. Contra Antidicomarianitas. S. Ephrem us, De Eccl. hymn. 55.

i) Desymbolo ad Catechumenos l. iii. c. xiv.n. 4. i) T. 4. Concil. col. 875.

<sup>.)</sup> Resp. ad decem quæst. a Paulo Samosateno. positas.

<sup>(5)</sup> Enarr. xxii. in Ps. cxviii.

<sup>(6)</sup> Op. imperf. contra Julian. l. iv. 122.

<sup>(7)</sup> L. de Natura et Gratia c. xxxvi. n. 42. se quenti sectione citabitur.

<sup>(8)</sup> L. v. in Julian. c. ix.

<sup>(9)</sup> Habetur oratio Georgii Nicomediensis , nono sæculo , eo titulo apud Combefisium Auct. t. 1. p. 1118.

in Galliis et Anglia, in tota Ecclesia a sæculo decimo quinto. Repuguat vero Christum ita derelinquere Ecclesiam,ut solemniori cultu rem fictam falsamque ubique prosequatur.

147. Sensus Ecclesiæ ubique se prodit inter fideles tanto devotionis affectu immaculatam Conceptionem colentes. Hispani a pluribus sæculis se invicem salutare consueverunt, cam benedictam prædicando: Laudetur sanctissima Mater Dei sine labe originis concepta. Præcones eam ante conciones laudabant, verborum formula. Fideles omnino abhorrebant ab omni controversia de tanto privilegio quod Universitates plures tuebantur. Eorum qui aliquando subdubitabant objectiones evanuerunt, adeo ut unus visus fuerit sensus totius Ecclesiæ, Præsulibus cum fidelibus in unam euntibus sententiam. Ei igitur accommodari possunt verba quæ de salute Adæ Augustinus protulit: « Ecclesia fere tota consentit, quod eam non inaniter credidisse credendum est, undecumque boc traditum sit. etiamsi Canonicarum Scripturarum hinc expressa non proferatur auctoritas. » 1 Objectiones.

148. Obj. 1. De revelatione hujus doctrinæ non constat, quum nullo Scripturæ loco, nullo Patrum antiquiorum perspicuo testimonio probetur. Se propterea excusavit Gregorius XV. apud regem Catholicum rogantem ut definiretur.

149. Resp. Revelatio distinguitur directa ah implicita, quæ scilicet in alia continetur. Quidquid sit de illa, hæc saltem habetur de Conceptione immaculata; quum enim constet Mariam esse Deiparam, omnia jure meritoque ei tribuuntur privilegia quæ tantæ dignitati conveniunt, omniaque procul amoventur quæ eam dedecent. Patres plerique non egerunt de Conceptione, sed verbis amplissimis Mariæ extulerunt

sanctitatem eximiam, quæ, teste Ambrosio, tanta fuit, ut « Virgo per gratiam abomni integra labe peccati immunis, » habenda sit. Quod autem Gregorius XV. dixerit Spiritum sanctum nondum patefecisse hujus mysterii penetralia, indicat eo tempore omnem caliginem non fuisse dissipatam, quamvis persuasum hahuerit piam sententiam fovendam omnino esse.

150. Obj. 2. Scriptura testante: Omnes in Ada peccaverunt: » <sup>2</sup> omnes mortui sunt: quapropter Christus pro omnibus mortuus est: non licet autem excipere Mariam arbitrio veluti proprio.

151. Resp. Non proprio arbitrio fit quod Ecclesia Dei, invocato lumine Spiritus sancti, sancit, Deiparæ elogiis, quæ in sacris Litteris referuntur, perpensis, et mysterio Incarnationis perspecto. Equidem privilegium quo a contrahenda peccati labe servata est, non obstat, quin in Ada peccasse quodammodo dicatur : re enim vera eam contraxisset nisi gratia specialis, qua idonea dignitati fieret, data fuisset. Pro ea mortuus est Christus, cujus morte factum est, ut gratia illa tribueretur-Redemptio autem qua a labe actu contrahenda servata est, eximia et præ stantior merito censetur ea qua labes abstergatur. Augustinus in eum locum Ps. LXXXV. : « Eruisti animam meam ex inferno inferiori : » ostendit medicum liberare a morte, et alium liberare e carcere vel e suspendio, qui impedit ne alius pœnam subeat.

152. Obj. 3. Fatres, præsertim Augustinus, prædicabant universos posteros Adæ, nemine præter Christum excepto, in peccato concipi. « Neminem nasciex Adam nisi vinculo delicti et damnationis obstrictum, neminemque inde liberari nisi renascendo per Christum. <sup>5</sup> Ergo Maria contra eorum mentem temere excipitur.

153. Resp. Fatres Pelagianis repugnantes amplissimis vocibus generis humani lapsum in Ada enuntiabant, Christum necessario excipientes, quod juxtanaturæ leges haud fuerit conceptus. Deprivilegio Mariæ agere vix erat opportunum, ne argumenti vis aliquatenus infirmaretur. Cæterum Juliano exprobrante Augustino eum ipsam Mariam servam exhibere diaboli ratione ortus, hic id negavit, quum gratia, Christi meritorum intuitu concessa, eam a dæmonis potestate liberam Dei filiam præstiterit.

154. Obj. 4. Augustinus ait: « Sic ergo peccatum Domini, quod factum est le peccato, quia inde carnem assumpsit, de massa ipsa quæ mortem meruerat ex peccato. Etenim ut celerius licam, Maria ex Adam mortua propter peccatum, Adam mortuus propter peccatum, et caro Domini ex Maria Dortua est propter delenda peccala, » 4

155. Resp. Augustinus eo loci Psaltis mentem explicat, cilicio se indutum prædicantis, quod de carne a Verbo asmmpta intelligit, adhibens eum in finem Apostoli verba : « Deus Filium suum mittens in similitudinem carnis peccati, st de peccato damnavit peccatum in arne. » 2 Peccati nomine mortem pro eccato interpretatur, quod scilicet arnis peccatricis similitudinem moiendo præseferret, quum ex Maria, Adæ lia, desumpta fuisset.Vaticanus et Colertinus codices manuscripti a plerisue different; hac scilicet ratione leunt textum objectum : « Maria ex dam, Adam mortuus propter peccan. . Hoc plane nil officit Mariæ imunitati: sed si communior retineatur ctio, dicendum Mariam mortuam Opter peccatum, quatenus Adæ delium mortem intulit ejus posteris, a

qua ipsa non est exempta. Mors tamen illi non fuit pæna peccati, sed meriti occasio, qua et Filio suo assimilata est. Alibi scribit : « Quid incoinquinatius illo utero Virginis, cujus caro. etiamsi de peccati propagine venit. non tamen de peccati propagine concepit? » 5 Hæc quidem ad conceptum Christi de Virgine referuntur, et ad omnem labis suspicionem inde amovendam, sed inserviunt etiam iis elucidandis testimoniis quæ de Virginis carne agunt; quæ tamquam concepta cum quodam libidinis motu, et ideo peccato obnoxia, peccati caro quodammodo dici poterit; quamvis illud numquam reapse contraxerit.

156. Obj. 5. S. Leo ait: « Quod ut fleret, sine virili semine editus est Christus ex Virgine, quam non humanus coitus, sed Spiritus sanctus fœcundavit. Et cum in omnibus matribus non flat sine peccati sorde conceptio, hæc inde purgationem traxit unde concepit.» Alias dicit: « De sola conditione nascendi una cunctis est causa peccandi. Solus itaque inter filios hominum Dominus Jesus innocens natus est, quia solus sine carnalis concupiscentiæ pollutione conceptus.» <sup>8</sup>

157. Resp. Ea testimonia probarent, si stricte accipiantur, Mariam in peccato natam, et nonnisi in Christi conceptione mundatam: quod vix affirmabunt adversarii. Benigna igitur interpretatione opus est. Mundatio ab omni labe, seu gratiæ largitio qua ab ea servata est immunis, intuitu Christi meritorum concessa est Mariæ ut idonea foret Filio concipiendo: adeo ut hinc derivarit sanctitatem unde cæteræ polluntur. Solus Christus ratione conceptus naturalis fuit omni culpa liber: Maria quippe ei subjacuisset, nisi fuisset privilegio servata.

<sup>(4)</sup> In Ps. xxxiv. Serm. II. n. 3.

<sup>(2)</sup> Rom. viii. 3.

<sup>(3)</sup> L. de Gen. ad lit. c. xviii. Vol. II.

<sup>(4)</sup> Serm. II. in Nat. Domini c. iii.

<sup>(5)</sup> Serm. V. in Nat. c. v.

188. Obj. 6. Liturgiæ Mariam immaculatam prædicantes de virgineo decore servato loquuntur, non de immunitate a labe originis.

159. Resp. Amplissima quæ adhibent elogia haud possunt ad cam restringi laudem; virginem enim immaculatam ita appellant. ut culpæ omnis notionem ab ca abesse plane significent. Quod autem speciatim eam haud tradant labe immunem originis mirum non est, quum de ea immunitate vix foret loquendi locus, nisi hominibus universis communis peccati mentio præcessisset. Jure igitur meritoque utimur liturgiarum præconiis quæ amplissima sunt, nullo limite arctata, ut Virginem probemus omni labe liberam.

160. Obj. 7. Traditio apostolica de conceptione immaculata non habetur: nam apud Latinos vix de ea agi cœptum est ante Bernardi tempora, anno circiter 1140, qui festum a Lugdunensibus celebratum reprehendit tamouam novitatem periculosam superstitionem redolentem: «novam inducendo celebritatem. quam ritus ecclesiasticus nescit, non probat ratio, non commendat antiqua traditio. »- « Ante quidem apud aliquos errorem compereram, sed dissimulabam parcens devotioni, que de simplici corde et amore Virginis veniebat. Verum apud sapientes, atque in famosa nobilique ecclesia, et cuius specialiter filius sum, superstitione deprehenza, nescio an sine gravi offensa ellam vestri omnium dissimplare potherim. \* \*

401. May, Traditio que Mariam immanulalam pradical ad apestolica temluna mundo referiar, all ex l'impüs milligilar. Quod autem serius de ea agi imparii, contiçii ex speciali cultu, qua numpare proprediente placuli cum mandui. Prioribus quidem seculis, quim mysteria ipsa l'incuruationis es

Redemptionis in dubium vocarentur. vix otium erat subtiliori indagine Mariæ dotes et privilegia explicare, mam satis habuerunt sanctissimam Deinaram agnoscere. Deinceps visum est eas enucleatius rimari, et speciali honore venerari : qua ex occasione Conceptionis S. Annæ festum apud Græcos celebratum est : quo nomine Mariæ ejus filiæ Conceptio intelligitur, quæ apud Latinos serius coli cœnit. Privato studio cultus hic in diverses ecclesias inductus Bernardo haud placuit, quum Sedis Apostolicæ sanctio defuerit: quapropter Lugdunenses canonicos monuit : « Si sic videbatur. consulenda erat prius Apostolicæ Sedis auctoritas, et non ita præcipitanter atque inconsulte paucorum sequends simplicitas imperitorum. » Quod erroris et superstitionis notis inusserit cultur illum, factum est forsan, quod embryonit quem dicunt conceptum, a intermatitales amplexus, » uti ipse ait, and animæ cum eo conjunctionem, cde brari censuerit, quum plerique animm nonnisi post plurimos dies infindi existimarent. Ceterum suam classi epistolam hoc pacto : « Que auten dixi, absque præjudicio sane dica sint sanius sapientis: Romane wat sertim Ecclesia, cujus auctoritati aique examini totum, sicut et cætera, 🕬 bujusmodi sunt, universa resero; si quid aliter sapio, paratus indicio emendare. » Liquet igitur Bernardon cultui et doctrinæ buic haud repuguturum, posteram Apostolica Sedisti accesserit auctoritas. Ait etiam : (84) et ertum Virginis didici in Ecclesia et ab Boolesia indubitanter habet Restivem atone sanctum, firmissing cum Ecclesia sentiens, in utere com accepiase at sancta prodiret. »!

162. Orj. S. S. Thomas Aquinas Marian chmoxiam fuisse originis peccalo tradi, Christi gratia emundata est: autem, qui jam in aliquibus æstari cæpit, tolerari magis probari a Sede Apostolica

esp. S. Thomas hac in re hæsisse it, verens ne Maria immunis b omni labe, redemptione haud e censeretur : quapropter ut rilegia, illæso jure Redemptoris, eam labi quidem obnoxiam, im ab ea emundatam tradidit. nabiliter creditur, beatam Virlariam, quæ genuit Unigenitum , plenum gratiæ et veritatis. omnibus gratiæ privilegia ac-, atque fuisse in utero sancti-» 1 Ouum autem nosceret feonceptionis nonnullis in locis i, opinatus est id ex induledis Romanæ tolerari, et sannem ejus nomine venire, qua Virgo sancta et Deo grata in tris utero effecta est: attamen morem illum non esse omnino dum, silente Summo Pastore. tomana Ecclesia conceptionem 'irginis non celebret, tolerat onsuetudinem aliquarum ecn illud festum celebrantium: is celebritas non est totaliter ida. » 2 Utrum existimaverit ationem ei jam conceptæ advel fuisse mentis notione tansteriorem, dubitare poterit, ejus testimoniis : sed extra dubitationis aleam positum voluisse in ea agnoscere dotes t dona quæ salvo redemptionis i tribui possunt, et animo passe judicio Ecclesiæ Romanæ

stare. Eam in ortu sanctam esse affirmat ob celebratam ejus Nativitatem: quo pacto conceptionem vindicare licet. Nonnulla ejus testimonia juvat recitare.

164. « Puritas intenditur per recessum a contrario, et ideo potest aliquid creatum inveniri quo nihil purius esse potest in rebus creatis, si nulla contagione peccati inquinatum sit. Et talis fuit puritas beatæ Virginis, quæ a peccato originali et actuali immunis fuit. Fuit tamen sub Deo in quantum erat in ea potentia ad peccandum. » 5 « Beata Virgo Maria tantam gratiæ obtinuit plenitudinem, ut esset propinguissima auctori gratiæ. » 6 Collatis testimoniis censet Marianus Spada ex Ordine Prædicatorum 5 S. Thomam tradidisse Mariam « ab originali, speciali privilegio, mundatam, » et post animationem sanctificatam, quia respexit carnis infectionem ex Ada derivatam,7 quæ nonnisi infusa anima sublata est, libidinis fomite extincto. Ideo negavit santificationem ante animationem contingere potuisse. « Culpa non potest emundari nisi per gratiam, cujus subjectum est sola creatura rationalis. Et ideo ante infusionem animæ rationalis B. Virgo sanctificata non fuit. » 8 Quum autem inferat eam post animationem .contigisse . liquet eum nihil medium ponere, et mentis conceptu, potius quam tempore, sanctificationem animatione posteriorem facere. Equidem alias dicit: « Sanctificatio B. Virginis non potuit esse decenter ante infusionem animæ, quia gratiæ capax nondum erat, sed nec etiam in ipso instanti infusionis, ut scilicet per gratiam tunc

ummæ qu. xxxvii. Art. i. Conclusio. Art. ii. ad 5. i. dist. xliv. q. i. a. iii. ad 5. Paulus V. icrepuit P. Morelles, qui in editione. Thomæ Antverpiæ facta anno 4613 riginali » omiserat, quæ jussu Pontiita est.

<sup>(4)</sup> III. p. qu. xxvii. a. v. ad 1.

<sup>(5)</sup> Esame critico sulla dottrina dell' Angelico Dottori.

<sup>(6)</sup> Opusc. 2. cap. 224.

<sup>(7)</sup> III. part. Sum. qu. xxxi. art. vii.

<sup>(8)</sup> Ibid. qu. xxvii. a. ii.

sibi infusam conservaretur, ne culpam originalem incurreret. Christus enim hoc singulariter in humano genere habet, ut redemptione non egeat. \* <sup>4</sup> Hæc explicat Spada de infectione carnis, ex qua culpæ debitum sequebatur, quod redemptione indigeret. « Hæc puritas, » inquit S. Thomas, « soli Homini Deo debebatur, ut ipse quasi unicus Redemptor humani generis nulla peccati servitute teneretur; cui competebat omnes a peccato redimere. Unde non hanc puritatem, sed sub hac maximam Virgo mater ejus habere debuit. » <sup>2</sup>

165. Obj. 9. Ecclesia Romana nonnisi sæculo decimo quinto exeunte festum Conceptionis admisit; dubium relinquens utrum immaculata habenda foret. Rem plane liberam declaravit Pius V., reprobans eos qui vehementius contendebant, tamquam si ageretur de iis quæ corde credenda sunt et ore confitenda. Sic et cæteri plerique Pontifices, nolentes præjudicium alterutri opinioni inferre. Igitur censuerunt eam incertam esse, et parvi momenti.

166. Resp. Constat festum illud Avenione coram Pontifice olim celebratum. quod tamen speciali Officio et Missa auxit Xystus IV. Quod voluerit ipsam Conceptionem colere tamquam sanctam notissimum est, quamvis nullam inusserit notam contra sentientibus: censuit scilicet sensum et traditionem totius Ecclesiæ ea de re haud adeo innotescere, ut damnandus foret qui dissentiret : largiendo tamen Indulgentias festum celebrantibus mentem suam fecit manifestam. Alii Pontifices intra eosdem limites prudenter se continuerunt. Pius V. videtur ampliasse dissensus libertatem; quam tamen qui secuti sunt Pontifices arctius restringendam duxerunt, ad offensionem fidelis populi vitandam. Illa œconomia

ostendit non agi de præcipua quadam doctrina manifesto tradita, et semper ab omnibus celebrata; sed inde non sequitur eam fuisse parvi momenti, vel adeo incertam, ut definiri nunquam posset: nam Pontifices omnes qui ea indulgentia usi sunt, indicarunt eam dari, quia nondum res erat ab Apostolica Sede decisa.

167. Obj. 10. Fidelium et cleri consensus, quo maxime videtur definitio niti, parum valet: illi enim pio quodam animi motu Virginem colunt, nihidubitantes de dotibus quibus ornatadicitur: clerus vero siluit censuris latimi impugnantes. Episcopi igitur quantum pontifici testati sunt ecclesiarum suarum hac in re sensum, nihil atturderunt quo definitio fulciri possit.

168. Resp. Consensus manifestus 1 universalis de privilegio hujusmodiad Spiritus sancti gratiam illustrantem referendus est: nec enim universi proprio veluti motu in eam ivissent sententiam de re adhud haud definita. Initio sentiendi libertas relicta est, que postea imminuta, publicis disputationibus vetitis; sed diu licuit privatim inter scholæ vel claustri parietes rem discutere: quapropter sententiarum discordia facile durasset, nisi divinum lumen dissipasset omnem nubeculam. Jure igitur optimo Præsules consensum hunc cum publico cultu plurimi fecerunt, eoque præsertim nixi oraruntut definitionis pontificiæ robur ei adderetur, ad omnem dubitationem tollendam. Quam autem animis inhæserit sententia liquet ex juramento a plurimis Universitatum doctoribus emisso eam fuso etiam sanguine tuendi.

469. Obj. 11. S. Thomas ait: « Ea quæ ex sola Dei voluntate proveniunt supra omne debitum creaturæ nobis innotescere non possunt, nisi quatenus in sacra Scriptura traduntur per quam

vina voluntas nobis innotescit. » <sup>t</sup>
tiones insuper ad privilegium Mariæ
ndicandum allatæ ex decentia infirmæ
nt: nam si quid valerent, probarent
achimi et Annæ parentes, imo omnes
risti majores labe caruisse: quum e
ntra animadvertat Chrysostomus mueres peccatrices ab Evangelista renseri, ut Christus peccatorum diendorum ergo natus intelligatur.

470. Resp. Ratiocinio solo non nitiir privilegium, sed Scripturæ elogiis, veterum, qui Mariam sanctissimam immaculatam prædicarunt. Necesse on est ut Joachim et Anna, vel alii, inseantur immaculati; nec enim ex s ipsa caro Christi desumpta est; itimus vero nexus inter ipsum et maem vetat ne labe aliqua infecta haeatur.

171. Obj. 12. Maria dolori et morti ibjacuit, quæ pœnæ sunt peccati riginis.

172. Resp. Poenæ quidem sunt ex rimo peccato derivatæ: cæterum eo iblato manent in justorum probatioem. Maria iis subjacuit, Filio ut foret milis, qui, innocens licet et sanctismus, luit nostrarum culparum pœas. Ipsa a labe servata est, quæ dilitati Deiparæ repugnabat, sed morti ansit obnoxia, quæ per se non est ala. Merito igitur propositio Baji 73 mnata est a Pio V., Gregorio XIII. et bano VII. « Nemo præter Christum t absque peccato originali : hinc Virgo mortua est propter peccatum Adam contractum, omnesque eius lictiones in hac vita, sicut et aliorum storum, fuerunt ultiones peccati Aualis vel originalis. »

173. Obj. 13. Plerique scholastici Maam in peccato conceptam agnoveint.

174. Resp. Scholæ doctores conceionis nomine embryonis formationem intellexerunt, quam in peccato fuisse nonnulli dixerunt, quod scilicet cum libidine parentum fieret, et peccati debitum induceret: omnes autem sanctificationem in utero propugnarunt, quæ contigit, anima corpori infusa. Utrum in ipso infusionis actu, seu statim postea, disputabatur, nonnullis temporis successionem, aliis mentis tantummodo discrimen agnoscentibus. Ex vocum ambiguitate et rei physicæ ignorantia exarserunt lites, animis haud semper adeo discordibus.

# §. IV. De immunitate a peccato actuali.

175. Ea est hominum lapsorum conditio ut in peccatum facile ruant, libero tamen voluntatis arbitrio, adeo ut nemo, licet justificatus, per totam vitam culpam omnem saltem venialem evitet, absque speciali Dei privilegio, uti definivit Concilium Tridentinum, testans simul illud B. Virgini concessum : « quemadmodum de B. Virgine tenet Ecclesia. » 2 Quum definitio respiciat hominum fragilitatem, Virginis vero immunitas incidenter tradatur, non inde liquet de fide constare Virginem hoc ornatam privilegio, quum non dicatur Ecclesia id fidei certitudine tenere. Cæterum indubium prorsus est et ad fidem proxime accedit, præsertim definitione de conceptu immaculato emissa; nam utrumque adeo connexum est ut eadem certitudine tenendum videatur.

### Propositio.

B. Virgo Maria 'speciali Dei privilegio ab omni culpa, etiam veniali, per totam vitam servata est immunis.

476. Probatur 1. Lucæ i. 28. « Et ingressus Angelus ad eam dixit: Ave gratia plena, Dominus tecum: benedicta tu in mulieribus: » et .48: « Ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes. Quia fecit mihi

magna qui potens est. » Hæc quidem amplissimam gratiam denotant, quæ omnem labem excludit, ut Matrem Domini decet.

177. Probatur 2. ex Liturgiis. In liturgia S. Petri αχραντος illibata dicitur: <sup>4</sup> pariter in Liturgia S. Jacobi, ubi etiam παναγία <sup>9</sup> omnino sancta nuncupatur, et παναμώματος <sup>5</sup> prorsus inculpata. Hujusmodi occurrunt in Liturgia S. Marci, S. Basilii, S. Chrysostomi Liturgia cam παναχραντος <sup>6</sup> prorsus illibatam designat. Abundant etiam in libris ecclesiasticis Græcorum, qui scilicet munera sacra spectant, et ad liturgias referri possunt.

478. Probatur 3. ex Patribus. S. Ambrosius de Maria ab Angelo salutata ait: « Erat cogitans cum verecundia, quia pavebat, cum prudentia, quia benedictionis novam formulam mirabatur, quæ nusquam lecta est, nusquam ante comperta. Soli Mariæ hæc salutatio servabatur: bene enim sola gratia plena dicitur quæ sola gratiam quam nulla alia meruerat, consecuta est, ut gratiæ repleretur auctore. Evirgo per gratiam ab omni integra labe peccati. » E

179. S. Augustinus omnes prorsus homines peccatores quidem affirmabat, cui Pelagius objecit Sanctos in Scripturis laudatos, præsertim « ipsam Domini ac Salvatoris nostri Matrem, quam dicit sine peccato coufiteri necesse est pietati. » Respondit Augustinus se de ipsa haud locutum: « Excepta itaque sancta Virgine, de qua, propter honorem Domini, nullam prorsus, cum de peccatis agitur, haberi volo quæstionem: inde enim scimus, quod ei plus gratiæ collatum fuerit ad vincendum omni ex parte peccatum, quæ

concipere ac parere meruit quem constat nullum habuisse peccatum. Hac ergo Virgine excepta, si omnes illos Sanctos et Sanctas cum hic viverent, congregare possimus, et interrogare utrum essent sine peccato, quid fuisse responsuros putamus, utrum hoc quod iste dicit, an quod Joannes apostolus? Rogo vos, quantalibet fuerint in hoc corpore excellentia sanctitatis, si de hoc interrogari potuissent, nonne una voce clamarent: « Si dixerimus quia pec» catum non habemus, nos ipsos deci-

» pimus, et veritas in nobis non est. »7 180. Probatur. 4. Ratione theologica quam proponit Doctor Angelicus : « Beata Virgo fuit electa divinitus ut esset Mater Dei. Et ideo non est dubitandum quin Deus per suam gratiam eam ad hoc idoneam reddiderit, secundum quod Angelus ad eam dicit: « Invenisti gratiam apud Deum, ecce concipies. » Non autem fuisset idonea mater Dei, si peccasset aliquando, tum quia honor parentum redundat in prolem, secundum illud, « gloria filiorum » patres eorum, » unde et per oppositum, ignominia matris ad Filum redundasset: tum etiam quia singularem affinitatem habuit ad Christun, qui ab ea carnem accepit. » 8

181. Obj. 1. Maria dubitabat, Angelo nuntiante; interrogavit quippe, instar Zachariæ: « Quomodo fiet istud?»

182. 'Resp. Ex pœna Zachariæ imogata discrimen sensus quo verba prolata sunt colligitur; ipse quippe loquelam amisit ad tempus. Equidem non debuit Maria statim excipere nuntium adeo mirum, donec constiterit eum Deum habere auctorem: quapropter merito quæsivit quo pacto mater seret, illæso proposito hominis consortium

<sup>(1)</sup> P. 124. D. (2) P. 9. D. (3) P. 16. E.

<sup>(</sup>i P. 83. B. (5) lu Luc. 4. l. ii.

<sup>(6)</sup> Euarr. xxii. in Ps. caviii.

<sup>(7)</sup> L. de Natura et Gratia c. xxxvi. n. 42. Codices duo ex Vaticanis legunt prout recitavimus.

sicut et S. Thomas. Alii habent : unde esin scimus quid ei etc. « interrogatione apposits pesi pecuatum. »

<sup>(8)</sup> III. p. qu. 121ii. 2. iv.

<sup>(2</sup> Luc. i. 34.

aritum fugiendi. Animadvertit proin-3 S. Ambrosius : « Videtur hic non edidisse Maria, nisi diligenter advers; neque enim fas est ut electa ad merandum unigenitum Dei Filium, isse videatur incredula. Quo autem odo fieri posset (licet salva prærogava sit matris, cui profecto fuit amlius deferendum : sed ut prærogativa ajor, major etiam fides ei debuit rervari) quo ergo modo fieri posset, ut icharias qui non crediderat, silentio indemnaretur: Maria autem si non edidisset, Spiritus sancti infusione altaretur? Sed neque non credere aria, neque tam temere debuit usurire: non credere Angelo, usurpare vina. Neque enim facile erat scire ysterium absconditum a sæculis in 10, quod nec superiores potestates ire potuerunt. Et tamen non fidem nuit, non officium refutavit : sed acmmodavit affectum, spopondit obseium. Etenim quum dicit, « quomodo et istud?»non de effectu dubitavit, sed alitatem ipsius quæsivit effectus. » iquet enim quia faciendum esse crelerat, quæ quomodo fieret interrovit. Unde et meruit audire : « Beata juæ credidisti. » Et vere beata, quæ erdote præstantior; quum sacerdos gasset, Virgo correxit errorem. » 1 183. Obj. 2. Iter ad Elisabeth prodit 18ilium rei veritatem scrutandi. Ita therus.

184. Resp. Iter illud necessitudinis et ritatis causa susceptum est, ut proquæ gratularetur, se interim ab honum conspectu, pudoris ergo, subta. Ex miris quæ ea occasione eveunt, constat Deum auctorem adise. S. Ambrosius in rem advertit: bi audivit hoc (Elisabeth esse gravin) Maria, non quasi incredula de culo, nec quasi incerta de nuntio,

nec quasi dubitans de exemplo; sed quasi læta pro voto, religiosa pro officio, festina pro gaudio in montana perrexit. » Deinceps ait: « Vides non dubitasse Mariam, sed credidisse, et ideo fructum fidei consecutam: « Beata, (inquit) quæ credidisti. » 5

185. Obj. 3. Chrysostomus Mariam ambitionis incusat, quod Filium urgeret ad miraculum patrandum in convivio nuptiali: « Quod illa fecit, ex ambitione proficiscebatur: volebat enim populo se ostentare ac si imperaret Filio, de quo nihil adhuc magnum imaginabatur. » 4

186. Resp. Hæc haud satis considerate prolata sunt, ipso « beatam illam Virginem » nihilominus ibidem prædicante, et alibi in ejus laudes se diffundente: « admiranda quippe Virgo erat, ejusque virtutem declarat Lucas, cum ait, eam, quando salutationem accepit, non statim gaudio perfusam fuisse, nec dicta suscepisse, sed turbatam quæsivisse, qualis esset ista salutatio. » §

187. Obj. 4. S. Basilius vaticinium Simeonis de gladio animam Virginis pertranseunte interpretatur de dubitatione quæ eam sub crucem exagitabat: « Vaticinatur Simeon et de ipsa Maria, adstante cruci, et vidente quæ gerebantur, et voces audiente; post Gabrielis testimonium, post arcanam divinæ Conceptionis cognitionem, post plurima exhibita miracula, erit, inquit, quædam et circa animam tuam fluctuatio. Oportebat enim Doninum pro omnibus gustare mortem, ac propitiationem mundi factam, omnes justificare in suo sanguine. Et te igitur ipsam, quæ cœlitus didicisti quæ ad Dominum spectant, tangit quædam dubitatio. » 6

488. Resp. Pace tanti doctoris ab hac interpretatione, quam ab Origene mutuatus videtur, omnino recedimus;

In locum. In locum. In locum.

<sup>(4)</sup> flom. xlvi. in Mat.

<sup>(5)</sup> Hom. iv. in Mat.

<sup>(6)</sup> Ep. ccix. t. 111. op. p. 400.

nam vaticinium impletum plane est, dum Virgo Mater sub crucem vehementissime doleret de Filio patiente propter peccata hominum. Nulla dubitationis apparent indicia, sed fidei, amoris, fortitudinis præclara documenta in ea cruci adstante cernimus. Vix nobis persuadere possumus Basilium dubium, quod ex fide vacillante oritur, in ea suspicatum esse, sed animi angustias ob mysterium Christi patientis, quæ culpa quidem carebant, quamvis sanguinis remedio quodammodo indigerent.

189. Obj. S. S. Ambrosius animadvertit Mariam increpari, eo quod de Christo se triduum subducente quereretur: « Hic mater arguitur, quia adhuc quæ humana sunt exigat. » 4

190. Resp. Lato sensu arguendi utitur vocabulo; nempe instituit comparationem Ambrosius inter agendi rationem a Maria diversis in rerum adjunctis servatam, animadvertens eam Christum ad miraculum patrandum deinceps impulisse, quæ ex rebus jam gestis hac occasione didicerat se nihil in divinis operibus exigere posse. « Alibi eum ad ministerium mater impellit, hic mater arguitur, quia adhuc quæ humana sunt exigat: sed cum hic duodecim describatur annorum, illic discipulos habere dicatur, vides matrem didicisse a Filio ne exigeret a validiore ministerium, quæ stupebat in juniori miraculum. > 2

491. Obj. 6. Christus insinuavit Matrem ejus non servare verbum divinum: clamante enim quadam eam esse beatam, respondit: « imo beati qui audiunt verbum bei, et custodiunt illud.» <sup>8</sup>

192. Resp. Non ea est horum verborum vis, quum constet Mariam in corde servasse quæ ad eum spectabant magno cum pietatis affectu : sed indicant

alios quoscumque qui divinum verbui fide et obedientia amplectuntur beato quoque fore : « quia , » uti animadvertit venerabilis Beda, « et eadem Dei Genitrix, et inde quidem beata, quia Verbi incarnandi ministra facta est temporalis : sed inde multo beatior, quia ejusdem semper amandi custos manebal æterna. » 4 Præiverat Augustinus : « Beatior Maria percipiendo fidem Christi, quam concipiendo carnem Christi. » 5

193. Obj. 7. Joseph suspicatus est Mariam adulterii, quam idcirco a se removere statuit, privatim tamen, ne eam pænæ et infamiæ subjiceret. 6 Colligere inde est ejus vitam non adeo fuisse sanctam, ut suspicioni non foret locus.

194. Resp. Non constat de suspicione, sed de animi angustiis ob gravidi uteri indicia. Mariæ pudor, quæ nihil protulit quo mysterium innotesceret, eum animo hærentem reliquit, donec divinitus ei patefactum sit. Eximia Mariæ sanctitas fecit ut Joseph, justitiæ et virtutis laude ipse præcellens, interim nihil tentaret, animo licet solicitus.

# §. V. De speciali Mariæ cultu.

195. Fides docet, uti demonstravimus, Mariam esse Dei Matrem, et perpetuam Virginem. Ob celsissimam dignitatem et intimam ad Christum relationem, eam speciali prosequitur cultu Ecclesia. Honorificis idcirco appellatur titulis, plures per annum celebrantur in ejus honorem festivitates, frequentissime invocatur ejus apud Deum intercessio, præsertim angelica salulatione; et plurima fiunt exercitia quibus magna in eam excitatur fiducia. Hunc cultum specialem omni nisu impugnant sectarii harum regionum, Orientalibus omnibus sectis eum magno studio foventibus.

<sup>(4)</sup> In Fr. Lucze c. ii.

<sup>(#)</sup> lindom. (#) lue si.

<sup>(4)</sup> L. iv. c. xlix. in Luc. xi.

<sup>(5)</sup> De sancta virginitate, c. iii. (6) Matt. i. if.

Propositio.

i Virgo, utpote Dei Mater, speorsus et insigni cultu honoranda

Probatur 4. ex Scripturis. Manore prosecutus est Mariam Anei ad dignitatem tantam electæ 1s: « Ave, gratia plena — χαιριαίν, — 4 Dominus tecum: ta tu in mulieribus \* ἐνλογνμίνι. » Præ mulieribus cæteris beprædicatur, \* summo favore dignata, ut Mater Filii Dei elige-

lisabeth, Spiritu sancto inspieverenter excepit Mariam, licet iditione par, et genere propinit; et vehementem animi admii significavit se tanto honore in, ut a Matre Domini sui inviqua loquente infantem in utero dum se movisse testata est: in est, ut audivit salutationem llisabeth, exultavit infans in is: et repleta est Spiritu sancto

Elisabeth: et exclamavit voce magna, et dixit: Benedicta tu inter mulieres, et benedictus fructus ventris tui. Et unde hoc mihi ut veniat mater Domini mei ad me? 4 Ecce enim ut facta est vox salutationis tuæ in auribus meis, exultavit in gaudio infans in utero meo. Et beata, quæ credidisti, quoniam perficientur ea, quæ dicta sunt tibi a Domino. » Beata dicitur Maria ob fidem . et ob rem in ea implendam, Filium pariendo. Benedicta specialiter dicitur præ mulieribus cæteris, ob benedictum uteri sui fructum. Magno se honore affectam agnoscit Elisabeth, tantam hospitem Domini sui Matrem excipiendo, quam sensit in utero latens infans. 7 Hæc confirmavit Maria, Spiritu sancto auctore, quæ etiam prædixit per omnia sæcula beatam ejus conditionem prædicandam esse : « Ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes. » - 'Idoù vào, are rie rue μακαριούσί με πάσαι άι γενεαί. 8

198. Probatur 2. ex Patribus. Orige-

nadvertit Bloomfield: « This is not well beloved » or « favourite of heaven, » upbell's version. Better (as in the Vulgratia plena. » . . For (as Valckn. obliverbs of this form, as άιματίω, etc., have a sense of heaping up, or full. » Syriaca versio ipsam phrasim

lenæ gratia.

s is said to be a Hebrew form of expresperlative, but it is found also in both and Latin classical writers. Bloomfield. s manner of speaking is a form expresniration at any unexpected honour donfield.

. 41.

re Jeremiss Taylor, Anglicanus licet:
easy to imagine what a collision of joys
blessed meeting: two mothers of two
ces, the one the greatest that was born
, and the other was his Lord; and
mothers by two miracles, met togetyand mysteriousness; where the moLord went to visit the mother of his
nd the Holy Ghost made the meeting

festival, and descended upon Elizabeth, and she prophesied. Never, but in heaven, was there more joy and ecstacy. » Life of Christ, Section II. n. A.

(7) a Elizabeth who received testimony from God, that she « walked in all the commandments of the Lord blameless, » was carried into ecstacy, wondering at the honour and favour done to her by the mother of her Lord. » Ib. Reflections, n. 5. (8) « The necessity of believing our Saviour thus to be born of the Virgin Mary , will appear both in respect of her who was the mother, and of Him who was the Son. In respect of her it was therefore necessary, that we might perpetually preserve an esteem of her person proportionable to so high a dignity. It was her own prediction : » « From henceforth all generations shall call me blessed : » but the obligation is our's to call her, to esteem her so. If Elizabeth cried out with so loud a voice : a Blessed art thou among women; > when Christ was but newly conceived in her womb, what expressions of honour and admiration can we think sufficient now that Christ is in heaven and that Mother with Him? Far be it from any Christian to derogate from that special privilege granted her, which is incommunicable to any other. We cannot bear too reverent a regard

nes de angelica salutatione dicit: « Soli enim Mariæ hæc salutatio servabatur. Si enim scisset Maria et ad alium quempiam similem factum esse sermonem, (habebat quippe legis scientiam, et erat sancta, et prophetarum vaticinia quotidiana meditatione cognoverat,) numquam quasi peregrina eam salutatio terruisset. » <sup>4</sup>

199. S. Epiphanius vocat Mariam « selectum quoddam vas atque eximium, » et commemoratis Elia, Joanne, Thecla, addit: « Cui tamen longe est anteponenda Maria, ob cœleste illud mysterium, quod in ejus utero perfectum est. » <sup>9</sup> Collyridianos qui eam collyridis oblatione colebant, reprehendens, adorationem Deo, honorem tamen Mariæ vindicat: « Honoretur sane Maria, Pater vero, Filius, et Spiritus sanctus adorentur: Mariam adorare nemo velit. » — « Maria in honore sit; Dominus adoretur. » <sup>5</sup>

200. S. Ambrosius : « Quid nobilius Dei Matre? Quid splendidius ea quam splendor elegit? » 4

201. S. Cyrillus Alexandrinus coram Concilio Ephesino de Virginis Deiparæ laudibus disseruit, in Ecclesia sub ejus nomine dicata, eamque vocavit « Pretiosissimum totius orbis monile, columbam incorruptam, lampadem inextinguibilem, ex qua natus est sol justitiæ, locum ejus qui loco non capitur, per quam salvatur omnis spiritus fidelis. » <sup>5</sup>

202. S. Proclus, Episcopus Cyzicenus Constantinopoli concionans, ad quam Sedem deinceps evectus est, dixit: « Sacra Deipara Maria in unum nos cogit. Hæc illibatæ virginis purus ille

thesaurus decusque. » Et alias : « Qu apropter dicamus ei : « Benedicta tu in » mulieribus, » quæ sola Evæ errori medelam attulisti; sola ingemiscentis absterseris lacrymas. 6

205. S. Basilius Seleuciensis Episcopus, medio quinto sæculo, sic Mariam alloquitur: « Ave gratia plena, castitatis florentissime paradise, in quo lignum vitæ plantatum, fructus salutis universis producet: ex quo Evangeliorum quaterno initio fons, miserationum flumina credentibus deducet. Ave gratia plena, Dei ac hominum mediatrix, quo medio pariete inimicitiarum sublato, coelestibus terrena coeant, ac uniantur. Quis ergo ingentem Dei Genitricis potentiam non miretur? Quamque illa universis Sanctis, siquibus honorem habemus, emineat? Siquidem enim Deus tantam servis impertitus est gratiam, ut non solum tactu ægros sanarent, sed et umbræ ipsius projectu idem præstarent: quantam putandus Matri concessisse virtutem? An non multo præ subditis majorem? Plane liquet. » 7

204. S. Anastasius, Archiepiscopus Antiochenus, ait: « Dei nostri Matrem in hæc verba cum Gabriele salutemus: Ave gratiosa, Dominus tecum: quod facta sis nobis salutis via, ascensusque ad superos, ac locus requietionis, refrigeriique tabernaculum, in quo Dominus habitavit. » <sup>8</sup> Hæc ex plurimis quæ recitat Natalis Alexander <sup>9</sup> damus specimina eximii honoris et cultus, quem Virgini Deiparæ præstiterunt veteres, Græci pariter et Latini.

205. Probatur 3. Conciliorum aucloritate. In Concilio Nicæno II recitatum

unto the Mother of our Lord, so long as we give her not that worship which is due unto God Himself. Let us keep the language of the primitive Church: Let her be honoured and esteemed; let him be worshipped and adored. > Bishop Pearson on the Creed, Art. iii.

<sup>(1)</sup> Hom. vi. in Luc.

<sup>(2)</sup> Hær. lxxix. (3) Ibidem.

<sup>(;)</sup> L. II. de Virginibus.

<sup>(5)</sup> Orat. Ephesi habita.

<sup>(6)</sup> Orat. Const. hab.

<sup>(7)</sup> Orat. in Annuntiationem.

<sup>(8)</sup> Serm. i. in Annuntiat.

<sup>(9)</sup> Hist. Eccl. vol. ix.

st et probatum synodicum Theodori atriarchæ Hierosolymitani, in quo protetur se suscipere sex universales syodos, et Ephesini decreta contra Netorii hæresim deinceps recenset, de irgine Maria ea occasione dicens: Quæ vere Dei Mater est, et ante parim et post partum virgo, atque omnis itelligibilis ac sensibilis naturæ gloria t claritate sublimior » - + + v v v v v v ισμώτερα, καὶ πρό του τόκου, καὶ μετά ROF MapSeror, zad masus rodrus re zad σθητής ύπερτέραν δόξη το καὶ λαμπρότητο δημιουργημένην φύσεως. 4 Lecta quoque it in eodem Concilio epistola Gerani patriarchæ Constantinopolitani, i Joannem Synadensem, in qua diam est: « Eam, ut vere et proprie ri Dei Matrem veneramur, et magni cimus, et quavis visibili et invisili creatura superiorem reputamus. » i yap és nugius nai annous puntipa beou αλλβιτου σέβομετ αυτήν και μεγαλύτομεν, à nasus oparus nai doçarus nristus ûnteprépas ritensta. 2

206. Probatur 4. ex Liturgiis. Hono-Beam Virginis Deiparæ commemoramem faciunt omnes Liturgiæ. In Lirgia Basilii usuali dicitur: « Præcipue Im sanctissima, illibata, super omnes enedicta, gloriosa Domina nostra Dei-Ira, et semper Virgine Maria. »

207. Accedit ratio theologica ex ipsa ignitatis Matris Dei celsitudine, quæ ajor est quam quæ verbis possit exicari: est enim intima quædam relada Deum, quæ nulli alii creaturæ aceditur. Sicut igitur prophetæ, sardotes, et famuli et ministri Dei unirsi propter relationem ad eum honotur, eximius quidam cultus ei detur quæ ad Deum tam proxime acdit.

Objectiones solvuntur.

208. Obj. 1. Hyperduliæ, seu cultus imii Virginis nullam in prioribus sæ-

culis indicium reperitur; nec enim Celsus cæterique nominis christiani hostes eum Christianis objecerunt, quamvis probra plurima Virgini intulerint.

209. Resp. Quum cultus Virginis non esset christianæ religionis finis, sed ex præcipuis fidei mysteriis consequentia veluti deductus, mirum non est Celsum cæterosve de eo litem non movisse: impugnabant enim ipsam fidem, et cultum totum christianum. Quod si Christum Deum agnovissent, et ex Maria Virgine Spiritus sancti opera natum. verosimile non est eos damnaturos venerationem qua eum prosequebatur Ecclesia. Protestantes quidem in eo parum sibi constare convincuntur, quod mysterium Incarnationis agnoscant, et tanien eam quæ præcipuum ejus instrumentum facta est, non honorent. Cæterum id non est prætermittendum mores Christianorum et dogmata non fuisse ethnicis penitus explorata, ideoque mirum non est, si qua animi veneratione coleretur Virgo ignorassent. Præclarum quidem veteris cultus documentum habetur in Liturgiis antiquissimis in quibus commemoratur Maria, et Domina nostra prædicatur, magnificis adjectis titulis.

210. Obj. 2. Cultus Virginis nititur eximiis quibus ornari creditur dotibus tamquam Deipara: de iis tamen non constat, quum e contra S. Lucas affirmet eam haud intellexisse quæ Christus protulit querelæ respondendo.

211. Resp. Ipsa Deiparæ dignitate nititur cultus. Dotes quidem eximiæ merito censentur cum ea conjunctæ. Quod autem de Maria una cum Joseph dicitur: « Ipsi non intellexerunt verbum quod locutus est ad eos; » <sup>5</sup> ostendit quidem eos plenam vim verborum: « in his quæ Patris mei sunt, oportet me esse, » haud statim percepisse; nesciebant quippe eum tunc manife-

<sup>(4)</sup> Cone. Nic. II. Act. iii. col. 445. t. iv. coll.

<sup>(2)</sup> Conc. Nic. II. Act. iv. col. 241.

<sup>(3)</sup> C. ii. 50.

stare debere scientiæ et sapientiæ thesauros qui in eo absconditi erant. Cæterum « mater ejus conservabat omnia verba hæc in corde suo; » pio affectu ea scrutans, et divina admirans consilia. 212. Obj. 3. Quæ ex veteribus afferuntur testimonia, oratorum more dicta sunt, quin cultum probent, quem Epiphanius aliique cum tota Ecclesia, quæ Collyridianos damnavit, omnino rejecerunt.

213. Resp. Præter egregias laudes cultum quoque deberi sanctissimæ Deiparæ Patres tribuendum docent. Equidem auctor qui aliquando censebatur S. Gregorius Neocæsariensis « convenientem cultum ac venerationem » adhiberi Mariæ docet. S. Proclus dicit: « Adoratur et Maria . . . tamquam quæ Mater, ancillaque, et nubes, thalamusue ac arca Domini effecta sit. Mater: eum namque peperit qui voluit nasci. Ancilla: quippe naturam confiteor, et prædico gratiam. Nubes : concepit enim de Spiritu sancto, quem illæsa integritate peperit. Thalamus: in ea enim ut nuptiali thalamo Deus Verbum habitavit. Arca: non quæ legem portaverit, sed quæ Legislatorem pepererit. » 1 Leontius, Episcopus Neapoleos Cypri, in sermone laudato in VII. Concilio OEcumenico, dicit: « Qui honorat martyrem, Deum honorat: et qui Matrem ejus adorat, ipse honorificentiam exhibet. » 2 Quod autem neget Epiphanius Mariam adorandam, intelligendum est de supremo cultu, qualem collyride in sacrificium oblata, præstabant Collyridiani. Optime S. Joannes Damascenus docet : « Solum rerum omnium Procreatorem et Opificem adoremus, et latrim cultu veneremur, ut Deum natura adorandum. Adoremus et sanctam Hel Genitricem, non tamquam Deum, and at the Matrem quantum pertinet ad Jumantiatem. » .

(4) that v. Jum. i. Auctarii Bibliothece Patrum

214. Obj. 4. Ex honoris significationibus ad cultum sensim sine sensu perventum est, donec jam præcipuum sit Catholicorum studium colere Mariam, et quidem summo obsequio: nam longe plura ei dicantur templa, quam Deo, vel Christo, nuncupantur vota, offeruntur donaria, sacrificia etiam, festivitatibus magno numero celebratis.

215. Resp. Constat cultum Mariæ vetustissimis obtinuisse temporibus; nam Concilium Ephesinum in templo eius nomine dicato habitum est, uti Acta testantur, et festi dies in ejus honorem agi consueverunt, ex veteri usu totius per orbem terrarum Ecclesiæ: « Virginea panegyris, frequens ac celebris hic conventus, festa hac luce linguamad laudem provocant; » inquiebat S. Proclus, paulo ante Concilium Constantinopoli concionem habens. . . . « Ecce enim et terra et mare Virginem honorant. . . . sacra Deipara Maria in unum nos cogit. » Liquet igitur substantiam cultus qui nunc viget a remotissima antiquitate derivatam. Non ideo autem Virgo præ Christo colitur, quod plurima templa ab ea nuncupentur: nam Deo omnia dicantur, ipsa nonnisi Patrona invocata. Deo etiam vota fiunt, Virgine veluti teste adscita; Deo offeruntur Sacrificia, quamvis ea occasione honoretur Mariæ dignitas, et celebrentur virtutes. Omnia demum cultus indicia ad Deum ultimo referuntur. Quod autem plurima sint in quibus Maria nominatur, contingit ex relatione quam habet ad mysterium Incarnationis, quod hac ratione perpetuo obversatur fidelium mentibus.

# §. VI. De invocatione Deiparæ.

216. Illud inter cultus indicia merilo recensetur quod preces Sanctorum expetantur. Hac in parte præsertim

<sup>(1)</sup> Serm. v. pro Christ. Apologia contra Jadasos, in Act. iv. Conc. OEcum. viii.

<sup>(3)</sup> Orat. iii. de SS. Imaginibus.

laret Ecclesiæ erga beatissimam Virinem devotio: semper enim consuetrunt preces ad eam fundi, ut ipsa ro nobis apud Deum intercedat. Piam ane consuetudinem probare et tueri vat.

# Propositio.

Ea semper viguit consuetudo in Ecesia Catholica ut sanctissimæ Matris i preces apud Deum expeterentur. 217. Probatur 1. Patrum testimoniis. Irenæus comparat Mariam cum Eva: Quemadmodum enim illa per angeum sermonem seducta est, ut effuret Deum, prævaricata verbum ejus; et hæc per angelicum sermonem angelizata est, ut portaret Deum; ediens ejus verbo. Et sicut illa secta est, ut effugeret Deum; sic hæc 182 est obedire Deo, uti virginis æ Virgo Maria fieret advocata. Et emadmodum adstrictum est morti aus humanum per Virginem, solvaper Virginem : æqua lance dispoa virginalis inobedientia per virgilem obedientiam.» 1 Maria igitur sua edientia ita placuit Deo, ut fieret vocata Evæ, apud Deum pro culpæ am Eva admisit venia agens. Ejus 1d Deum gratia pro toto humano 1ere morti adstricto inde liquet. 18. Basilius, Seleuciensis, eam sic npellat: « O Virgo sanctissima, ut is honesta quæque ac gloriosa de oquatur, haud quidem ille aberrabit eritate, sed pro merito haud fecerit is: nos de supernis intuens, esto pitia, ut modo quidem regas in e; in judicio autem, ac pro tribunali , sine pudore ac fiducia plenos adens, ejus nos stationis quæ a dextris , participes facias. » 3

219. His testimoniis liceat melliflui doctoris Bernardi verba adjungere. Hortatur peccatorem ad Mariam confugere tamquam advocatam apud Jesum: « Advocatum habere vis et ad ipsum? Ad Mariam recurre. Pura siquidem humanitas in Maria, non modo pura ab omni contaminatione, sed et pura singularitate naturæ. Nec dubius dixerim, exaudietur et ipsa pro reverentia sua. Exaudiet utique Matrem Filius, et exaudiet Filium Pater. Filioli, hæc peccatorum scala, hæc mea maxima fiducia est, hæc tota ratio spei meæ. » 5

220. Probatur 2. ex Liturgiis. In omnibus liturgiis vetustissimis continetur Virginis Deiparæ specialis commemoratio, et ejus apud Deum gratia imploratur, ut nobis prosit. In liturgia S. Basilii Coptica, ipsa cum Sanctis aliis commemorata, pergit sacerdos: « Quorum precibus et supplicationibus miserere omnium nostrum. »

221. Probatur 3. Conciliorum auctoritate. Concilium Nicænum II. plurima habet de Mariæ Virginis et Sanctorum intercessione. Inter cætera legimus in Actione septima: « Cum timore Dei omnia faciamus, expetentes ctiam intercessionem intemeratæ Dominæ nostræ, et natura Dei Genitricis semper Virginis Mariæ, atque sanctorum Angelorum, et simul omnium Sanctorum.» 4

### Objectiones solvuntur.

222. Obj. 1. In veteri Ecclesia Rosarium, Antiphonæ B. Mariæ Virginis, set ipsa Angelica salutatio, ea saltem parte qua Mariæ preces pro nobis expetuntur, ignota erant. Nulla ad cam fundebatur oratio, nisi concio-

L.v.c.xix.
Orat. in Annuntiat.
Serm. in Nativ. B. Virginis Mariæ.
Act. vii. sub finem, apud Harduin. col. 444.
Adnotant Oxonienses Antiphonas et preces
irginem decimo tertio sæculo in Breviarium
Vol.. 11.

inductas, quibus tamen non valde repugnant; nam Anglice eas reddiderunt, veluti recitandas suis temporibus. Gavanto etiam assentiri videntur de antiquitate invocationis: a Sancta Maria, et omnes Sancti intercedant pro nobis ad Dominum.» Vol iii. N. 75. nando, oratorum more apostrophe facta.

223. Resp. Varia devotionis exercitia ah insa substantia distinguenda sunt. Constat ex iis quæ laudavimus testimoniis' insignes quosque Patres non tautum compellasse Mariam concionando, sed et agnovisse eius ope et precibus plurima conferri beneficia eam invocantibus. Ex liturgiis, quæ antiquitatis monumenta præclara sunt. liquet ejus intercessionem apud Deum a sacerdote ubique terrarum quæri consucvisse in ipsa mysteriorum celebratione, quæ profecto solemnior est invocatio alia quacumque, amplissimis licet verbis facta, extra Sacrificium. Jam verba liturgiæ S. Gregorii Alexandrinæ recitavimus, quibus, commemoratione facta « præcipue sanctissımæ, gloriosissimæ, immaculatæ et benedictionibus cumulatæ, Dominæ nostræ Deiparæ, et semper Virginis Mariæ » cum aliis, Sanctis, adjicitur: « quorum precibus et intercessionibus miserere nostri et salva nos. » 4

224. Obj. 2. Quæ a veteribus indicata est intercessio Mariæ longe distat ab ea quæ apud Catholicos obtinet ejus invocatione : nam obiter tantum fiebat olim ejus mentio, ex persuasione eam apud Filium pro humano genere orare, quin tamen ad eam speciales porrigerentur preces, quas eam audire posse nemo suspicabatur. Jam vero ipsa invocatur, veluti largitura beneficia, vel Filio jussura matris auctoritate: «Jure matris impera Redemptori.» Ita habet Prosa in Missali Parisiis anno 1634 edito.

225. Resp. Profecto consueverunt veteres ad Mariam preces speciales dirigere, ex certa persuasione eam

benigne eas excepturam. « Adesto mihi nunc et semper, O Virgo Dei Genitrix, Mater misericordiæ, benigna et clemens, in præsenti quidem vitæ cursu fervens protectrix atque auxiliatrix, hostiles quoscumque impetus a me avertens, et in via salutis me constituens; ac in extremo vitæ articulo miseram meam animam conservans. Ita precabatur Ephrem, qua invocatiome nihil magnificentius apud recentiores facile invenias. Quod ex prosa objicitur facilem et obvium fert sensum, quod materna apud Filium gratia utatur, juxta illud:

« Monstra te esse Matrem, Sumat per Te preces, Qui pro nobis natus Tulit esse tuus. »

Cæterum prosa illa, quamvis inquodam Missali locum habuerit, Ecclesiæ universalis auctoritate sancita non est.

226. Obj. 3. S. Petrus Damiani Virginem alloquens ait: « Accedens enis ante illud aureum reconciliationis he manæ altare, non solum rogans, sed imperans; Domina, non ancilla. »

227. Resp. lis verbis exaggerat salctus Doctor Virginis apud Filium gratiam; præcedunt scilicet hæc verha: « Nil tibi impossibile, cui possibile esi desperatos in spem beatitudinis rele vare. Quomodo enim illa potestas tuz potentiæ poterit obviare, quæ de carne tua carnis suscepit originem? Accedis enim, etc. » Sensus obvius est, nes cavillationibus locus.

228. Obj. 4. Catholici jam omnia s Virgine petunt, vix aliquid a Deo, nisi ea deprecante: quo pacto fiducia longe major in ea reponitur, et cultus frequentior: quod a veterum consuelu-

<sup>11,</sup> Vol. iii, Tract. de Eucharistia P. ii. c. ii. n. 10.

<sup>(</sup>ก) พิทเท. aliv. Mirum Oxonienses hæc aliaque รางกระบร กา Insinuent potentiæ Mariæ notionem ของชี สาปฏุปกาศล plerosque obtinuisse diversam

ab ea que hodiernis Catholicis Anglus arride: sed concordiæ studiosos a cavillationibus absinere decet, ubi scriptorum mens patel. 70l. iii. Tract. N. 74.

line, et a sanæ rationis principiis longe abhorret.

229. Resp. In solemni Sacrificii celebratione Deo porriguntur preces, Mariæ facta mentione simplici illa raione quæ in Ecclesia a vetustissimis emporibus obtinuit. Quod sæpius vel arius in privatis vel minus solemnibus ietatis exercitiis invocetur Maria, ex rivata quorumdam devotione proveuit. Cæterum quoties invocatur, Deus gnoscitur omnium bonorum fargitor: ec enim ipsa donat, sed orando imetrat: quod si donare dicatur, vel erbis amplissimis efferatur ejus postas, omnes norunt eius privilegia Deo derivari. Nihil rationi adversum 1 eo reperitur quod quis frequentisme eam precando adeat, ut ipsa qua ollet gratia apud Deum in rem noram utatur : sic enim fit ut celsissima sanctissima Virgo supplex Deo exhieatur. Quod si major fiducia vel teerior affectus foveri erga Virginem ideatur, ad relationem quæ inter eam osque intercedit, utpote ex genere umano ortam, et ad officium patronæ no fungitur, Mater pro filiis quos in bristo adoptavit deprecans, referenlus est. Pulchre Bernardus : « Totis rgo medullis cordium, totis præcorliorum affectibus et votis omnibus lariam hanc veneremur, quia sic est oluntas ejus qui totum nos habere oluit per Mariam. » 1

### Animadversio.

230. Hæc de cultu Virginis fusius liquanto, sed strictim, si copia testiconiorum, et rei præstantia consieretur. Id quidem exploratum est, uo altior est de mysterio Incarnatios sensus, eo teneriorem plerumque t ardentiorem erga Deiparam esse evotionem. Quo hæc fovetur diligenus, eo etiam felicius coluntur virges, humilis præsertim sui sensus.

modestia, castitas, et inter ærumnas patientia. Qui juventutem, præsertim puellas, voluerit a labe sæculi servare mmunem, et omni informare genere virtutum, oportet ut Mariam proponat exemplar, et patronam, quam a tenerioribus annis venerari et invocare discant, eam pari studio imitari haud prætermittentes. Peccatoribus etiam in vitiorum barathrum demersis magno cum emendationis fructu Maria exhibetur advocata quæ Filii deprecetur iram, eaque obtineat gratiæ subsidia, quibus intirmæ voluntati subveniatur. Quantæ proveniant ex cultu Virginis utilitates tum sibi tum aliis probavit suo exemplo et scriptis S. Alphonsus de Ligorio.

### CAPUT V.

### DE CULTU RELICUIARUM.

231. Ex magna qua Sanctos prosecuti sunt fideles veneratione, factum est, ut corporum reliquias, et alia quæ aliquando Sanctorum fuerant, speciali honore et cultu quodam afficerent. Piam hanc consuetudinem impugnavit quinto sæculo Vigilantius, vindicavit vero Hieronymus, tota plaudente Ecclesia, quæ hæreticum dogma damnavit. Novatores decimi sexti sæculi Vigilantii impietatem longe prætergressi sunt, magnis injuriis sancta corpora pluribus in locis afficientes. Tridentini Patres ut majorum sporum fidem moresque tuerentur, præceperunt Episcopis, ut fideles diligenter edocerent « sanctorum quoque Martyrum, et aliorum cum Christo viventium sancta corpora, quæ viva membra fuerunt Christi, et templum Spiritus sancti, ab ipso ad æternam vitam suscitanda et glorificanda, a fidelibus veneranda esse, per quæ multa beneficia a Deo

hominibus præstantur: ita ut affirmantes, Sanctorum reliquiis venerationem atque honorem non deberi; vel eas, aliaque sacra monumeuta a fidelibus inutiliter honorari, atque eorum opis impetrandæ causa Sanctorum memorias frustra frequentari, omnino damnandi sint, prout jam pridem eos damnavit, et nunc etiam damnat Ecclesia. » <sup>4</sup>

# Propositio.

Sanctorum reliquiis veneratio atque honor debetur.

232. Probatur 1. ex Scripturis. « Quidam autem sepelientes hominem, viderunt latrunculos, et projecerunt cadaver in sepulchro Elisæi. Quod cum tetigisset ossa Elisæi, revixit homo, et stetit super pedes suos. » 2 Ossium prophetæ contactu cadaveri restituta est vita, Deo ita testante famuli sui virtutem, eumque coram hominibus honorante. Licet igitur honorare corpora Sanctorum.

233. « Ecce mulier, quæ sanguinis fluxum patiebatur duodecim annis, accessit retro, et tetigit fimbriam vestimenti ejus. Dicebat enim intra se: Si tetigero tantum vestimentum ejus,

salva ero. At Jesus conversus, et videns eam, dixit: Confide, filia, fides tua te salvam fecit. Et salva facta est mulier ex illa hora. » Mulieri illi persuasum est tactum vestimenti Jesu illi fore occasionem sanitatis recuperandæ: quod et eventu comprobatumest: vestimentum autem nihil habere polerat virtutis, nisi ob relationem ad Jesum: rebus igitur virtus quædam aliquando sic communicatur. 8

234. « Magis autem augebatur credentium in Domino multitudo virorum, ac mulierum, ita ut in plateas ejicerent infirmos, et ponerent in lectulis ac grabatis, ut, veniente Petro, sallem umbra illius obumbraret quemquam illorum, et liberarentur ab infirmitatibus suis. Concurrebat autem et multiludo vicinarum civitatum Jerusalem, afferentes ægros, et vexatos a spiritibus immundis: qui curabantur omnes. 16 Umbra Petri occasio erat illis liberationis a spiritibus immundis et a quibuslibet infirmitatibus: umbra autem nihil est, nulliusque virtutis, sed lucis est defectus ex corpore soli objecto. Patet Deum patrasse insignia prodigia ea occasione.

sinceritatem et bonam fidem se vindicare, 108 veretur Marcum et Lucam arguere erroris, se dicam mendacii aperti : « But , and here is the point to which I wish to direct the attention of the reader, he does not appear to have been understood by at least two of the narrators. For Mark says that Jesus discovered that some one had touched him , by the departure of a healing virtue from his person. And Luke represents Jesus as declaring in so many words that he had felt a miraculous virtue go out of him-That he really made any such declaration, his assurance to the woman that her faith made her whole, forbids me to believe. » En præclaram Evangeliorum vindicem ! Jesus and is Biographers, ch. iii. Cuique patet fidem mulieris fuisse dispositionem ad curationem impetratdam, vestimenti contactum esse occasionem set instrumentum, Jesum ipsum fuisse causam, set largitorem beneficii.

<sup>(4)</sup> Sess. xxv. Decr. de invoc. et ven. Reliq.

<sup>(2)</sup> IV. Reg. xiii. 21.

<sup>(5)</sup> Matt ix. 20.

<sup>(4)</sup> In rem hanc gestam adnotant Oxonienses: « If a poor woman, ignorant and superstitious, as might be supposed, was received by our Lond by so instant a blessing for touching the border of his clothes, may it not have been the case that in times, which are now considered dark and lost to Gospel truth, there might have been many such? That there might have been many a helpless person, who knelt to a crucifix in a village church-yard, who might have done so under a more true sense of that faith which is unto life, than those who are able to express the most enlightened knowledge. And therefore, though such as would be now considered in a state of darkness, had more fully arrived at those treasures of wisdom which are in Christ. » Vol. iv. Tract. 80. p. 48. London edition.

<sup>(5)</sup> Furnesius, dum profitetur Evangelistarum

<sup>(6)</sup> Act. v. 14.

233. De Paulo refertur: « Virtutesque on quasilibet faciebat Deus per maum Pauli: ita ut etiam super languios deferrentur a corpore ejus sudaria, t semicinctia, et recedebant ab eis anguores, et spiritus nequam egreliebantur. » \* Hæc linteola ob corporis auli contactum virtutem miram habebant, Deo per ea magna tribuente beneficia. Liquet igitur corpora Santorum, et quæ ea contingunt, Deo lonante, magnam aliquando habuisse intutem.

236. Probatur 2. ex Traditione. De limea sede S. Jacobi Apostoli refert Euebius: « Servatur cum ingenti studio, 'ekut a majoribus tradita memoria santitatis, et cum magna veneratione haletur. » <sup>2</sup>

237. Ecclesia Smyrnensis, in epitola jam laudata, de Polycarpi relipiis dicit: « Nos demum ossa illius temmis pretiosissimis chariora, et quosa auro puriora colligentes, ubi decetat, condidimus. Quo etiam in loco, tobis, si fieri poterit, convenientibus concedet Deus natalem illius martyrii liem cum gaudio celebrare. »

238. Acta S. Ignatii genuina referunt 20 pus ejus a feris absumptum: « Solæ duriores sanctarum ejus reliquiarum partes relictæ sunt, quæ Antiochiam delatæ sunt, thesaurus sane inæstimabilis ob martyris gratiam Ecclesiæ relitus.»

239. S. Hieronymus ait: « Martyrum ibique sepulchra veneramur, et sanctam favillam oculis apponentes, si liceat etiam ore contingimus. » Sic aulem pungit Vigilantium: « Dolet martyrum reliquias pretioso operiri velamine, et non vel panno, vel cilicio colligari, vel projici in sterquilinium, ut solus Vigilantius ebrius et dormiens adoretur. Ergo sacrilegi sumus, quan-

do Apostolorum basilicas ingredimur, Sacrilegus fuit Constantinus Imperator. qui sanctas reliquias Andreæ, Lucæ, et Timothei transtulit Constantinopolim: apud quas dæmones rugiunt, et inhabitatores Vigilantii illorum se sentire præsentiam confitentur? Sacrilegus dicendus est nunc Augustus Arcadius. qui ossa beati Samuelis longo post tempore de Judæa transtulit in Thraciam? Omnes episcopi non solum sacrilegi. sed et fatui judicandi, qui rem vilissimam, et cineres dissolutos in serico et vase aureo deportaverunt? Stulti omnium Ecclesiarum populi, qui occurrerunt sanctis reliquiis, et tanta lætitia. quasi præsentem, viventemque prophetam cernerent, susceperunt, ut de Palæstina usque Chalcedonem jungerentur populorum examina, et in Christi laudes una voce resonarent? » 4

240. S. Ambrosius : « Quod si dicas mihi: Quid honoras in carne jam resoluta atque consumpta? Honoro in carne martyris exceptas pro Christi nomine cicatrices: honoro viventis memoriam perennitate virtutis : honoro per confessionem Domini sacratos cineres : honoro in cineribus semina æternitatis: honoro corpus quod mihi Dominum estendit diligere, quod me propter Dominum mortem docuit non timere. Cur autem non honorent corpus illud fideles auod reverentur et dæmones? quod et afflixerunt in supplicio. sed glorificant in sepulchro? Honoro itaque corpus quod Christum honoravit in gladio, quod cum Christo regnabit in cœlo. » 8

241. S. Augustinus, de reliquiis S. Stephani protomartyris suo tempore repertis et in Africam deportatis, ait: « Exiguus pulvis tantum populum congregavit. Cinis latet, beneficia patent. Cogitate, charisssimi, quæ nobis Deus

<sup>(4)</sup> Act. xix. 44.

<sup>(2)</sup> Euseb. l. vii. hist. Eccl. c. ziv.

<sup>(3)</sup> Ep. zvii. ad Marcellam.

<sup>(4)</sup> Lib. contra Vigilantium.

<sup>(5)</sup> Serm. zciii. de SS. Nazar. et Celso in fine.

servet in regione vivorum, qui tanta præstat de pulvere mortuorum. » <sup>4</sup> Et alias: « Portant sane reliquias beatissimi et gloriosissimi martyris Stephani, quas non ignorat sanctitas vestra, sicut et nos fecimus, quam convenienter honorare debeatis. » <sup>2</sup>

942. Probatur 3. ex miraculis. Plurima et insignia miracula per reliquias Sanctorum patrata referunt probatissimi scriptores Augustinus, Orosius, et publicam plerumque appellant fidem. Equidem toto Oriente et in Africa palam patrata miracula per Stephani reliquias hi testantur. Insuper conservantur adhuc corpora integra plurium, inter quæ illud B. Claræ de Monte Falcone sat est adnotasse, quod scilicet a sexcentis annis incorruptum hodie conspicitur. Neapoli servatur sanguis S. Januarii M. qui coram capite positus in festis, precibus simul a populo fusis, solet liquescere ac fervere. Accuratissimi rerum judices rem penitius inspicientes sæpissime fassi sunt nonnisi prodigio id contingere.

245. Accedunt rationes theologicæ, quæ et in natura humana fundamentum habent. Ita sumus natura comparati, ut magni faciamus quæ eorum erant qui nobis erant sanguine vel amicitia juncti. Quapropter æstimantur minimæ quæque res a majoribus transmissæ. Æquum igitur est, et rationi consonum ut Sanctorum corpora veneremur, quum hi, utpote Dei famuli, sint nobis charissimi. Corpora illa erant etiam Spiritus sancti templa, et organa, virtutum instrumenta, gloriosis persæpe pro Christo facinoribus vel ærumnis illustria; et in resurrectione futura sunt gloriæ cœlestis consortia. Sunt igitur honore digna.

Objectiones solvuntur.
244. Obj. 1. Christus exprobravit Ju-

245. Resp. Non id Judæis exprobravit Christus, quod monumenta prophetarum ædificarent, sed quod majorum suorum, qui eos occiderunt, insisterent vestigiis, dum viderentur eorum deflere et expiare scelera. Optime Ambrosius: « Propheticorum ædificatione tumulorum sceleris eos qui occiderunt arguebant, et similium æmulatione factorum, se quoque declarabant paternæ iniquitatis hæredes: non igitur ædificatio sed æmulatio loco criminis æstimatur. » 4

246. Obj. 2. Deus ipse abscondit Moysis corpus, ne superstitioni daretur locus: « Sepelivit cum in valle terra Moab contra Phogor: et non cognovit homo sepulchrum ejus usque in præsentem diem. » <sup>5</sup>

247. Resp. Iis in rerum adjunctis periculum erat ne Moysis corpus divino cultu afficeretur, quum miraculorum quæ patraverat memoria adeo foretælebris, et gentes vicinæ idola passim colerent. Cæterum quo consilio Deus illud abscondendum curaverit, Scriptura non dicit.

248. Obj. 3. Apostolus damnat omnem cultum suo ingenio excogitatum:
« Quæ sunt rationem quidem habentia sapientiæ in superstitione — «34A45prxía — et humilitate. » 6

249. Resp. Judæos, vel Simonianos, vel alios proprii ingenii figmentis inhærentes, sapientiæ et humilitatis prætextu, Christo capite et doctore re-

dæis studium quod ponebant in prophetarum monumentis exstruendis, et ornandis: « Væ vobis, qui ædificatis monumenta prophetarum: patres autem vestri occiderunt illos. Profecto testificamini quod consentitis operibus patrum vestrorum: quoniam ipsi quidem eos occiderunt, vos autem ædificatis eorum sepulchra.» <sup>5</sup>

<sup>(1)</sup> Serm. cccxvii. alias xcii. de diversis.

<sup>(1)</sup> Ep. cexii. alias ciii. ad Quintilian.

<sup>(3)</sup> Luc. xi. 47.

<sup>(4)</sup> In c. xi. Luc.

<sup>(3)</sup> Deut. xxxiv. 6.

<sup>(6)</sup> Col. ii. 23.

ecto, arguit Apostolus, uti supra ostenlimus. Reliquiarum autem cultus non st humani ingenii figmentum, sed diinitus commendatur miraculis quæ in icripturis referuntur patrata, tum osium Elisæi contactu, tum linteolis uæ Pauli contigerant corpus.

250. Obj. 4. Concilium Eliberitanum ecrevit: « Cereos per diem placuit in memeteriis non incendi: inquietandi nim spiritus Sanctorum non sunt. Qui ac non observaverint, arceantur ab celesiæ communione. » 4

251. Resp. Ex canonibus illius Conci-, qui plerique respiciunt idololaiam, vel mores ea labe non immunes, itis patet consuetudinem illam ideo probari quia ex superstitione ethnicæ fini prodibat. Quæ fuerit mens eorum li cereos incendebant non adeo certo ci potest. Cæterum merito vetant cclesiæ Præsules quidquid fit ex suerstitione, vel secum affert superitionis discrimen. Hieronymi ætate. ni sæculo integro posterior est Conlio illo, consuetudo cereos accendenjuxta martyrum sepulchra non obtiuerat, quamvis a quibusdam cœperit iduci, de quibus dicit : « Quicumque cendunt cereos, secundum fidem 1am habent mercedem. » 2 De pecuari illo more jam non agitur, sed de onore et cultu auocumque, cuius doamenta plurima omni sæculo repeuntur. Quod autem comparatio a quiusdam instituta sit inter hunc ritum. tethnicorum quemdam morem, nihil fert, quam et ritus et finis diversi nt. Dicere licet cum Hieronymo: « Ild fiebat idolis, et idcirco detestandum it: hoc fit martyribus, et idcirco reciendum est. » 3

252. Obj. 5. Optatus Milevitanus rert Lucillam matronam Carthaginenm a Cæciliano archidiacono objurgam, eo quod martyris ossa oscularetur. 254. Obj. 6. Reliquiarum cultus facit ut homines a Deo colendo spiritu et veritate avertantur, rebus materialibus intenti.

255. Resp. verbis Joannis XV. in Bulla pro canonizatione S. Udalrici: « Sic adoramus et colimus reliquias martyrum et confessorum, ut eum cujus martyres et confessores sunt, adoremus: honoramus servos, ut honor redundet in Dominum. » <sup>5</sup> Occasione reliquiarum mens excitatur ad virtutes et cruciatus Sanctorum recolendum et imitandum: quo pacto Deus spiritu et veritate colitur.

256. Obj. 7. Incertæ sunt reliquiæ, imo plurimæ plane supposititiæ: nam adeo multiplicatæ sunt particulæ crucis, ut molis immensæ fuerit necesse sit, et caput alicujus Sancti et corpus pluribus in locis exhibeatur. Innumeris fraudibus, mendaciis, et superstitionibus locus fit reliquiarum colendarum prætextu.

257. Resp. Non id nobis probandum

<sup>253.</sup> Resp. Eam reprehendit Optatus. quod ita ageret, antequam publica Ecclesiæ auctoritate constaret de martyrio. Originem schismatis Donatistarum eo loci enarrat : « Hoc apud Carthaginem post ordinationem Cæciliani factum esse, nemo est qui nesciat: per Lucillam scilicet, nescio quam fœminam factiosam, quæ ante concussam persecutionis turbinibus pacem, dum adhuc in tranquillo esset Ecclesia, cum correptionem archidiaconi Cæciliani ferre non posset, quæ ante spiritalem cibum et potum, os nescio cujus martyris, si tamen martyris, libare dicebatur, et cum præponeret calici salutari os nescio cuius hominis mortui, etsi martyris, sed necdum vindicati, correpta, cum confusione, irata discessit. » 4 Vindicari martyr censebatur, quando Præsulis auctoritate, prævio examine, agnoscebatur.

<sup>(4)</sup> Can. xxxiv. (2) L. contra Vigilantium.

<sup>(5)</sup> Ibidem.

<sup>(4)</sup> De Schismate Donatistarum I. i. n. 16.

<sup>(5)</sup> Conc. col. reg. Vol. VI. col. 727.

suscepimus, reliquias omnes quæ exhibentur esse genuinas, et idcirco colendas, sed eas quæ genuinæ sunt cultu quodam esse dignas. Cæterum non temere pronuntiandum omnes esse supposititias quæ prima fronte difficultatem faciunt : nam ex magna qua prosecuti sunt veteres veneratione quæcumque fuerant Christi Domini vel Sauctorum, est gravis ratio existimandi pleraque magno studio servata, et a cæteris non adeo sacris discreta. Minutissimæ quæ distribuuntur crucis particulæ non tantam molem collectæ constituerent. Pars quædam capitis vel corporis fuit nonnullis occasio dicendi se caput vel corpus habere, quo pacto contigit ut pluribus in locis haberi dicerentur. Cæterum auidauid sit de erroribus vel abusibus qui irrepere possent, quibus omni studio est obviam eundum, non ideo ipsa reliquiarum veneratio rejicienda est. 1 Concilium Lateranense IV cavit ne falsæ reliquiæ exponerentur.

### CAPUT VI.

# DE CULTU IMAGINUM.

258. Sæculo octavo vehemens exarsit disputatio de imaginum sacrarum usu et cultu, Imperatore Leone Isaurico bellum iis inferente. Eas S. Germanus, Constantinopolitanus patriarcha, et S. Joannes Damascenus egregie vindicarunt: sed et Concilium Nicænum II. anno 781 solemni decreto probavit. Galli ea ætate sacras habebant imagines in ecclesiis, easque reverentia

(4) Oxonienses in rem mostram dicunt : « The Romanists complain of their opponents, that instead of referring to the authoritative documents of their Church, Protestants avail themselves of any errors or excesses of individuals in it, as if the Church were responsible for acts and opinions which it does not enjoin. Thus the legends of relics, superstitions about images, the cruelty of particular prelates or kings, or the accidental fury of a populace, are unfairly imputed to the Church itself. » Tract 74, vol. iii.

quadam prosequebantur, quamvis non iisdem cultus indiciis, quæ apud Orientales moribus recepta erant, hi scilicet thus iis adolebant, et coram prosternebantur. Petrobrusiani, Henriciani, Waldenses, Albigenses, Wickleffitæ, Hussitæ imaginum hostes babentur, quos secuti sunt sæculi decimi sexti novatores, Iconomachorum et Iconoclastarum facinora prætergressi, bello imaginibus, quas impio furore frangebant, indicto.

259. Concilium Tridentinum docet imagines . . '. Christi , Deiparæ Virginis, et aliorum Sanctorum in templis præsertim habendas et retinendas. eisque debitum honorem et venerationem impertiendam, non quod eredatw inesse aliqua in iis divinitas, vel virtus, propter quam sint colendæ, vel quod ab eis sit aliquid petendum, vel quod fiducia in imaginibus sit figenda, veluti olim fiebat a gentibus, quæ in idolis spem suam collocabant; sed quoniam honos qui eis exhibetur, refertur ad prototypa, quæ illæ repræ sentant; ita ut per imagines, quas osculamur, et coram quibus caput aperimus, et procumbimus, Christum adoremus, et Sanctos, quorum illæ similtudinem gerunt, veneremur.... Si quis autem his decretis contraria docuerit, aut senserit; anathema sit. >2 Ab hac veneratione iis terminis concepta non admodum abhorrent Oxonienses: 5 qui simul mores regionum Catholicarum ultra progredi queruntur, quos tamen intra eos limites sisti porunt æqui judices.

- (2) Sess. xxxv. decr. de invoc. et ven reig-Sanctorum.
- (3) « The Tridentine Decree declares that it is good and useful suppliantly to invoke the Sainle, and that the Images of Christ, and the Blessel Virgin, and the other Saints should « receive de » honor and veneration;] » words, which themselves go to the very verge of what could be received by the cautious Christian, though possibly admitting of an honest interpretation. » Tract. N° 71.

Nicænorum Patrum hac de re m recitare etiam juvat : « Sedivinitus inspiratum sanctorum nostrorum magisterium, et Catraditionem Ecclesiæ, (nam sancti hanc esse novimus, qui 1 in ipsa inhabitat), definimus certitudine et diligentia, sicuti pretiosæ ac vivificæ crucis, ita iles et sanctas imagines propo-, tam quæ ex coloribus et tesquam quæ ex alia materia conr in sanctis Dei ecclesiis, et 'asis et vestibus, et in parietitabulis, domibus et viis, tam t imaginem Domini Dei et Salnostri Jesu Christi, quam inte-Dominæ nostræ sanctæ Dei Gehonorabiliumque Angelorum, um Sanctorum simul et almoorum. Quanto enim frequentius ginalem formationem videntur. ii eas contemplantur, alacrius ir ad primitivorum earum meet desiderium, et ad osculum. morariam his adorationem trin; non tamen ad veram lajuæ secundum fidem est . quæım naturam divinam decet, imlam. » 4

dnotandum duximus cum Petaginum sacrarum usum ad discipertinere, totumque ex Eccletoritate pendere: sunt enim
templorum quæ ornatui simul
uctioni inserviunt. Dogma auest Ecclesiam labem idololan admittere iis utentem, vel eis
dantem honorem, quem culellamus, latiori, quem fert vo1, hoc sensu.

### Propositio.

nes Christi, Deiparæ Virginis, ım Sanctorum retinendæ sunt lis præsertim, eisque honor et o impertienda. 262. Probatur 1. ex consuetudine antiquissimæ Ecclesiæ. Quo tempore Leo Isauricus imagines sacras tollendas jussit, earum usus et veneratio ubique obtinuerant ex antiquissima traditione, tota probante Ecclesia. Illius usus origo haud innotuit, sed ad primordia religionis christianæ referebatur, insignibus Præsulibus veterem morem contra Imperatoris impetus vindicantibus. De Orientalium moribus et fide dubitari nequit, quum ea occasione claruerint.

263. Occidentalium disciplina et fides sæculo sexto exeunte ex S. Gregorii M. epistolis colligitur. Ad Secundinum scripsit: « Scio quod imaginem Servatoris nostri non ideo petis, ut quasi Deum colas, sed ob recordationem Filii Dei in ejus amore recalescas, cujus te imaginem videre consideras. Et nos quidem non quasi ante divinitatem ante illam prosternimur, sed illum adoramus, quem per imaginem aut natum, aut passum, sed et in throno sedentem recordamur. » <sup>5</sup> Indicia hæc sunt cultus relativi qualem præstat adhuc Ecclesia sacris imaginibus.

264. De more pingendi Sanctorum imagines in basilicarum parietibus habemus plurima testimonia. S. Gregorius Nyssenus, de S. Theodoro martyre disserens, refert ejus certamina in parietibus depicta: S. Paulinus Nolanus de S. Felici martyre concionans dicit sacras imagines in basilicis exstare. In fornice cubiculi, in quo sacra mysteria Romæ celebrabantur in cœmeterio Prætextati, imaginem Salvatoris adhuc videre est; sicut et in cœmeteriis Callixti, S. Agnetis, Priscillæ, ac SS. Petri et Marcelli in via Lavicana, referente Boldetti apud Perroneum. De iis etiam loquuntur Gregorius Nazianzenus, Chrysostomus, Ambrosius, Augustinus et alii plures : Eusebius testatur se vidisse Apostolorum Petri et Pauli, Chri-

riì. col. 455. t. iv. coll. Hard. carn. l.xv. c. xiii. §. 4.

stique ipsius pictas imagines servatas in tabulis, 1 et statuam Cæsareæ Philippi, in Christi honorem erectam a muliere quam sanavit. Huc refertur mos cælaturis et sculpturis plurimis res gestas Christi Domini vel documenta evangelica exprimendi. Claret pastoris exemplum ovem deferentis, qui in calice consuevit Tertulliani tempore exhiberi : « Si forte patrocinabitur pastor, quem in calice depingis. » 2 Ex his omnibus liquet perpetuum fuisse morem ab Apostolica ætate derivatum picturis symbolisque res sacras exhibendi, et imagines fuisse in sacris ædibus depictas ætate valde remota, easque honorifice habitas, adeo ut iis tribuerentur cultus indicia, qui tamen ad prototypa referretur.

265. Equidem ratio ipsa dictat licere oculis exhibere res vel personas sacras pingendi arte, ut alios edoceamus, \* vel sanctas inficiamus cogitationes, et excitemus affectus. Suadet etiam honore quodam et cultu imagines illas afficiendas prout exhibent Christum vel Sanctos: ita enim sumus natura comparati, ut affectum quo prosequimur alios, honorantes eorum imagines ostendamus. Sic imago vel statua Washingtoni loco plerumque conspicuo et honorifico exhibetur; cui injuria illata in ipsius patris patriæ contemptum cedere censetur; adeo ut pœna lege statuta sit in Septentrionalis Carolinæ Statu, anno 1821, in eos qui eam inferrent.

# Objectiones solvuntur.

266. Obj. 1. Cultus quicumque imaginum adversatur divino præcepto: « Non facies tibi sculptile, neque omnem similitudinem quæ est in cælo desuper, et quæ in terra deorsum: Non adorabis ea, neque coles. » <sup>8</sup> Hinc Pontificii secundum hoc Decalogi præceptum consueverunt omittere, et ulti-

mum in duo scindere, ut numero impleto fraudem celent.

267. Resp. Adoratio eo præcepto vetita ea est quæ Deo dari solet, quam nefas est ad imagines, seu sculptilia transferre: « Non facietis deos argenteos, nec deos aureos facietis vobis. »6 « Recte de illis observat Joannes Clericus, » inquit Walchius, « heic Deum damnare mores, et idololatriam Ægyptiorum inter quos vixerant Israelitæ. Apud Ægyptios enim sidera et aves, quæ sunt supra in cælis; simulacra hominum et brutorum quæ infra in terris; pisces denique, qui sunt in aqua terris subjecta, cole bantur. » 7 Quod in brevioribus quibusdam Catechismis verba objecta omittantur, nullo fraudis consilio contingit, sed ut pueris consulatur, præceptorum substantia tantum memo. riæ commendanda. Quum igitur priora verba : « Non habebis deos afienos coram me; .» totam præcepti vim contineant, quæ adjiciuntur, veluti explicandi causa, absque ullo sensus detrimento possunt omitti. Placuit Protestantibus plerisque novum inde cudere præceptum; sed Lutherani nobis assentiuntur distinctionem apud veleres magis receptam sequentibus, quæ aptior est: « Quum reformati, » animadvertit iterum Walchius, « pro suadivisione acriter pugnent, et quam nos sequimur, ut falsam atque erroneans rejiciant, merito illis contradicimus et gravissimis argumentis, nostrant dividendi rationem præferendam esse monstramus. Primum id patet ex indole ipsius rei, quæ in præceptis controversis præscribitur. In primo et quod reformati constituunt secundo occurrit res eadem. Quod enim in primo prohibetur quoad genus, illud quoque in secundo prohibetur et de-

<sup>(4)</sup> Hist. Eccl. I. vii. c. xviii.

<sup>(2)</sup> L. de pudicitia c. x.

<sup>(3)</sup> S. Gregor. M. ep. cix.

<sup>(4)</sup> Taylor's Revisal p. 48.

<sup>(5)</sup> Exod. xx. 4. (6) Ibidem 25.

<sup>(7)</sup> Introd. ad lib. symbol. l. i. c. vi. §. xl. p. 656.

præceptis nono et decimo, quæ reformati veluti unum conjungunt, objeclum est diversum ac spectat ad diversitatem pravæ cupiditatis. Id quod argumentum eo nomine firmum est et grave, quoniam ex objectorum diversitate dependet diversitas præceptorum. Ad hæc nostra divisio præsidium suum habet in accentuatione, quod pluribus theologi nostri docuerunt, » 1 Hæc Lutheranus theologus, Id liceat adjicere verba Decalogi non eadem serie in Deuteronomio, 2 et Exodo referri, unde patet sensum præcipue respici, qui accurate et sincere in brevissima quaque Catholicorum formula habetur. Cæterum ipsissima verba eo quo referuntur utroque loco ordine in Bibliis Catholicis reperiuntur; et in Catechismo Romano, prout in Exodo sunt, recitantur, sicut et in plerisque Catechismis prolixioribus, præsertim qui adultorum usui destinantur, adeo ut putida sit calumnia præceptum secundum omitti. In theologia Venetiis impressa anno 1492, quam præ manibus habemus, dicitur: « Primum præceptum tres habet clausulas; » quibus explicatis, subjungitur: « ex his patet quod non reprehenduntur Christiani lui faciunt imagines, non quidem ad dorandum, sed ad memorandum. lonor autem qui exhibetur Sanctis On est latriæ, sed duliæ. » 5

268. Obj. 2. In Deo colendo imagines d'hibere vetitum est, uti patet ex contanti usu Judæorum, qui optimus est interpres.

269. Resp. Deo ipso jubente, Cherubim acta sunt, quæ arcam suis alis obtesebant; 4 et serpens æneus in deserto erectus est, ut quos serpens momorderat in eum aspicientes, fiducia utique in Deum ea occasione concepta, sana-

270. Obj. 3. Concilium Eliberitanum decrevit: « Placuit picturas esse in Ecclesia non debere, ne quod colitur et adoratur in parietibus depingatur.»<sup>8</sup>

271. Resp. Ex canonum illius Concilii serie liquet idololatriæ periculum adfuisse, quod in Numine depingendo recens conversis ab idolorum cultu facile contingere poterat. Jam adnotavimus picturarum usum ad disciplinam spectare, qui proinde posset ab Ecclesia prohiberi, si periculum inde immineret. Cæterum compertum non habemus quid canone illo feriatur.

272. Obj. 4 S. Irenæus Carpocratis hæreses recensens, eum de imaginis Christi cultu damnat.

275. Resp. De eo queritur cultu quo Christi imago cum philosophorum ethnicorum imaginibus pariter afficiebatur. « Etiam imagines quasdam quidem depictas, quasdam autem et de reliqua materia fabricatas habent, dicentes formam Christi factam a Pilato illo in tempore quo fuit Jesus cum hominibus, et has coronant et proponunt eas cum imaginibus mundi philosophorum, videlicet cum imagine Pythagoræ, et Platonis, et Aristotelis,

terminatur quoad speciem. At vero in rentur. 5 Salomon quoque « omnes parietes templi per circuitum sculpsit variis cælaturis, et torno : et fecit in eis Cherubim, et palmas, et picturas varias. » 6 Fatemur cultum nullum imaginibus eo tempore præstitum, sed carum usum in Deo colendo vetitum non esse liquet. Præterea arca quodammodo colebatur : nam prosternebant se homines coram ea. Deum utique, cujus sedes veluti habebatur, adorantes, eamque « in jubilo et in clamore buccinæ » 7 deferebant. Pari ratione licet venerari imagines quæ Deum et salutis mysteria nobis in memoriam revocant.

<sup>(</sup>f) Introd. ad lib. symbol. l. i c. vi. §. xl. p. 656.

<sup>(2)</sup> Deut. v. (3) C. lx.

<sup>(4)</sup> Exod. xxv. 48. (5) Num. xxi. 8.

<sup>(6)</sup> III. Reg. vi. 29. (7) II. Reg. vi. 45.

<sup>(8)</sup> Can. xxxvi.

et reliquorum, et reliquam observationem circa eas similiter ut Gentes faciunt. » <sup>4</sup>

274. Obj. 5. Tertullianus statuarum et imaginum artifices a diabolo sæculo illatos dicit, addens: « Idolum tam fieri quam coli prohibet Deus. »2 Dei venia et auctoritate opus esse docet, ut quis simulacra faciat: « Bene quod idem Deus qui lege vetuit similitudinem fieri, extraordinario præcepto serpentis similitudinem indixit. Si eumdem Deum observas, habes legem ejus. Ne feceris similitudinem. Si et præceptum factæ postea similitudinis respicis, et tu imitare Moysen, ne facias adversus legem simulacrum aliquod, nisi et Deus jusserit. »5 Si viguisset mos sacras imagines colendi, non ita scripsisset.

275. Resp. Eos arguit Tertullianus. qui falso sibi persuadebant licere idola sculpere, quæ ethnici colerent, quibus merito dicit Deum prohibere ea fieri: præcepto enim quo alieni dii vetantur colendi, vetatur quidquid eorum cultui inservit et destinatur. Nil eis prodesse dicit Moysis exemplum, qui, Deo jubente, serpentem æneum fecit: nam hujusmodi jussionem ut idola facerent allegare non poterant Hæc dicere licuit, quamvis quidam imaginum honor apud Christianos vigeret, quia ex mysterio salutis auctoritas illud oculis exhibendi pictura inferri poterat. Cæterum libenter damus simulacra seu statuas Christi vel Sanctorum non fuisse in primordiis rei christianæ usurpata, quum oporteret fidelium recens ab idolorum cultu conversorum saluti consulere, omni lapsus occasione procul habita. Fiebant tamen cælaturæ in calicibus, et symbola quædam et imagines. Progredienté vero tempore, sublato idololatriæ periculo, et aucto

splendore cultus, tabulæ majores depictæ in Ecclesiis suspensæ sunt, et statuæ etiam erectæ.

276. Obj. 6. S. Epiphanius narrat se dilacerasse velum in quo imago depicta erat: « Cum ergo hoc vidissemin Ecclesia Christi, contra authoritatem Scripturarum hominis pendere imaginem, scidi illud. » 4

277. Resp. De integritate epistolæ in qua id narratur movetur lis, sicut et de re ipsa gesta. Cæterum ne in incertis moremur, testem appellamus Gregorium Nyssenum de tabulis sacris in ecclesiis quarto sæculo jam appensis. Hominis imago quam dilaceravit Epiphanius « quasi Christi, vel Sancti cujusdam, » videtur fuisse profani alicujus, quem utique non decebat ad valvas ecclesiæ 'exhiberi. Æquum non est singularem illam rem gestam, cujus adjuncta ignorantur, contra consuetudinem publicam et probatam totus Ecclesiæ urgere.

278. Obj. 7. Hieronymus ait: «Sive statuam, sive imaginem auream voluerimus legere, cultores Dei eam adorare non debent. Ergo judices et principes sæculi, qui Imperatorum statuas adorant et imagines, hoc se facere intelligant, quod tres pueri facere nolentes placuerunt Deo » <sup>8</sup>

279. Resp. De statua Nabuchodonosoris eo loci agit Hieronymus, monetque judices et principes sæculi ne Imperatoribus ut gratificentur nimio honore eorum statuas et imagines prosequantur. Adeo moribus receptus erat honor ille, ut Theodosius lege vetuerit ne suæ statuæ indebiti honores redderentur. De Sanctorum imaginibus Hieronymus nil hic dicit; alias autem testatur in vasculis Apostolorum imagines adumbrari solere, quod licet ad ornatum potius quam ad cultum factum

<sup>(4)</sup> L. i. adv. hær. c. xxiv.

<sup>(2)</sup> L. de Id l. c. iv. (3) Ibidem.

<sup>(4)</sup> Ep. ad Joan. Hierosolymit.

<sup>(5)</sup> Comm. in c. iii. Danielis.

ideatur, gravem præbet rationem onjiciendi eorum imagines Christianis isse familiares, et magno in pretio abitas: « Et revera in ipsis cucuritis vasculorum, quas vulgo Saucolarias vocant, solent Apostolorum nagines adumbrare. » <sup>1</sup>

280. Obj. 8. Augustinus cavendum ibet a picturarum cultu: « Nolite insectari turbas imperitorum, qui vel ipsa vera religione superstitiosi int, vel ita libidinibus dediti, ut obliti nt quid promiserint Deo. Novi multos se sepulchrorum vel picturarum loratores. » 2

28t. Resp. De his queritur Augusti18, quod « luxuriosissime super mor08 bibant, et epulas cadaveribus
hibentes, super sepultos scipsos
peliant, et voracitates ebrietatesque
as deputent religioni. » 5 Usum leginum picturarum certe non damnavit:
m de Stephani martyrio concionans
xit: « Dulcissima pictura est hæc,
i videtis S. Stephanum lapidari, vitis Saulum lapidantium vestimenta
rvantem. » 4 Liquet igitur in Ecclesia
cturam illam fuisse appensam.

282. Obi. 9. Ouum Massilienses contes imagines Serenus Episcopus Mexisset, has fregit indignabundus: papropter a Gregorio M. reprehensus it, quod eas frangens spernere vieretur, sed laudatus quod cultum absilisset : « Perlatum ad nos fuerat, 10d inconsiderato zelo succensus Sanorum imagines sub hac quasi excuttione, ne adorari debuissent, confreris. Et quidem quia eas adorari tuisses, omnino laudavimus, fregisse ro reprehendimus. . . . Frangi vero In debuit, quod non ad adorandum Ecclesiis, sed ad instruendas solum-0do mentes nescientium fuit collotum. » 5

283. Resp. S. Gregorius mansuete reprehendit Episcopum illum, cujus studium in imaginum adoratione tollenda nimis exarsit. Utilitatem ex earum usu derivandam præ oculis ponit, de reverentia iis propterea exhibenda silens: quam tamen ipsi probari ex epistola ejus ad Secundinum, quam jam laudavimus, liquet. Equidem non omnis honor cultusve denegatus censendus est, quod adoratio rejecta sit.

284. Obj. 10. Concilium Constantinopolitanum, Leonis Isaurici temporibus, et alterum sub Copronymo anno 754 imaginum cultum damnarunt. Concilium Francofordiense rejecit reprobavitque Concilii Nicæni decreta, quibus cultus ille sanciebatur. Constat Gallos et plerosque Occidentales imaginum cultum respuisse, iis tantum instructionis causa retentis.

285. Resp. Imperatorum imagines impugnantium potentia duo illa Concilia Constantinopolitana coacta sunt. fidei athletis ex adverso invicte pro earum cultu pugnantibus : quibus favit Pontifex Romanus, avitam fidem moresque contra novitias omnes opiniones semper vindicans; tandemque accesserunt Theodora imperatrix et filius eius Michael Augustus, quorum opera extinctum est incendium anno 842. Antea et deinecps claruit apud Græcos aliosque Orientales imaginum cultus. qui et solemnioribus honoris indiciis exhiberi consuevit. Ab his moribus alieni erant Galli, qui imagines reverenter habebant, nec tamen adeo solemniter colebant: quapropter minus æque de decretis Nicænis censuerunt. interpretatione infelici in eam sententiam adducti, Patres Græcos latriæ cultum imaginibus detulisse. Cæterum errore hoc sublato, totius Orientis et

 <sup>(4)</sup> Comm. in c. iv. Jone.
 (5) L. i. de moribus Eccl. Cath. c. xxxiv. (5) Ibid.
 VOL. II.

<sup>(4)</sup> Serm. cccxvi. alias xciv. de diversis.

<sup>(8)</sup> L. ix. ep. ix. ad Serenum Massil.

Occidentis in earum veneratione concordia claruit.

286. Obj. 11. Ipse a vulgo Catholicorum præstatur imaginibus cultus qui ab ethnicis olim idolis, doctis ingeniose magis quam vere discrimen statuentibus: nam plerique prosternunt se coram, iis thus adolent, easque venerabundi osculantur, fiduciam in iis. quas aliquando collo appensas deferunt, ponunt: aliam præ alia colunt, eas alloquuntur, easque sæpe locutas esse referunt, et beneficia ab iis petunt. Majora utique cultus indicia apud ethnicos reperire non est, quorum plerosque saltem ad eos, quorum imagines erant, mentem elevasse indubium est; nec enim adeo hebetes fuerunt, ut lignum vel lapidem videre et audire censerent.

287. Resp. Optime norunt quotquot sunt catholici nominis professores imagines nihil habere virtutis, nisi Deo donante, et Sanctorum precibus. Qui coram cruce procumbunt, Crucifixum adorant : qui coram Virginis Deiparæ imagine precantur, ipsam alloquuntur Virginem. De prosternendo corpore. quod passim fiebat Angelis, prophetis, regibus, animadvertit Grotius: « Cum ergo ipsum illud externum reverentiæ signum divini cultus proprium non fuerit, quoties extra divinum cultum usurpatum est, rectene id an secus fieret, ex sensu tum exigentis, tum præstantis, erat æstimandum. » 1 Quod imagini osculum figatur, vel alia dentur amoris vel honoris indicia, contingit ex intima quam habet ad exemplar relatione. Sic fit ut eas alloquamur, Christum, Deiparam vel Sanctos vere alloquentes, quos præsentes nobis exhibent. Quod aliquando voces ex imaginibus emissæ referantur, factum censetur miraculo, quod tamen pendet ex scriptorum fide. Fiducia quæ ımagines deferendo fovetur, ex studio quo memoriam colimus Sanctorum, et invocamus preces, oritur: nam imaginis delatio excitat memoriam, et sanctas sæpe injicit cogitationes. Quod alia præ alia colatur imago, contingit plerumque pluribus eius occasione impetratia beneficiis, cujus discriminis ratio nulla dari potest, præter Dei voluntatem, qui dona sua summo distribuit arbitrio, et nonnullis in locis majori largitate. Omnia cultus indicia pendentex animi proposito, et solemni Ecclesize doctrina, ideoque ex externa quadam similitudine non posset jure inferri, cultum eumdem a nobis præstari, ac quem olim idolis suis præstiterunt ethnici. Equidem hic vitiosus erat, tum quia fictos falsosque deos imagines exhibebant, tum quia ipsis imaginibus dii insidere credebantur; vel saltem divina quædam virtus inesse, ob quam fiducia in iis poneretur. De Judæis in idololatriam lapsis questus est Deus per Jeremiam : « Dicentes ligno : Pater meus es tu : et lapidi : Tu me genuisti. . . . Ubi sunt dii tui quos fecisti tibi? surgant et liberent te in tempore afflictionis tuæ. > 2 Arnobius, sub finem tertii sæculi ad fidem conversus, plorat cæcitatem : « Venerabar, o cæcitas! nuper simulacra modo ex fornacibus prompta, in incudibus deos, et ex malleis fabricatos . . . tamquam inesset vis præsens, adulabar, et beneficia poscebam, nihil sentiente trunco; et eos ipsos divos quos esse mihi persuaseram, afficiebam contumeliis gravibus, cum eos esse credebam ligna, lapides, atque ossa, aut in ejusmodi rerum habitare materia. » 5

288. Obj. 12. Quæ afferuntur documenta non probant picturarum sacrarum cultum per priora Ecclesiæ sæcula ullatenus viguisse, imo nec usum, saltem frequentem. Ad rerum memoriam

lepictæ videntur nonnumquam quarto andem sæculo, deinceps in ecclesiis ppendi cœperunt, nec nisi sexto sæulo exeunte, ex vulgi superstitione, uam reprobarunt Episcopi, honoari.

289. Resp. In Romanis catacumbis lurimæ repertæ sunt imagines minoes quas ad sæculum secundum æræ hristianæ periti antiquitatum referunt. Imago Christi sub figura boni pastois, vel pascentis vel succollantis ovem. a vitris, in lucernis, in sarcophagis, parietibus, in gemmis, in calicibus assim reperitur. » 4 Habentur etiam etustissima symbola B. Virginis, Anelorum, et Sanctorum: adeo ut pro e explorata habendum sit, Christianos b ipsis rei christianæ exordiis consueisse symbolis et sacris imaginibus uti: lec enim refert utrum minoris vel maoris molis fuerint. A sæculo III. superst « vitrum repertum in coemeterio allixti sanguine adhuc aspersum, in 100 exhibetur B. Virgo in throno selens elevato, ac super genibus tenens nfantulum Jesum. Infantulo Jesu adtat diaconus cum flabello. Porro tum ufantis Jesu, tum B. Virginis caput imbo, seu aureola circumdatum est. » 3 rectis ecclesiis, quum jam liceret altum solemniter peragere, tabulæ saræ parietibus appendebantur, et delita veneratione affectæ. Porro honoem iis ab initio datum esse ex aureolis luibus ornantur licet inferre. Toto riente viguit, donec sæculo octavo mperator eum evellere conatus sit. Vijuit etiam per Occidentem, quamvis laud adeo solemni ritu. Testem jam Ppellavimus ipsum Gregorium Manum.

290. Obj. 13. Quod retineantur sacræ magines et reverenter habeantur, neno forsan repugnaret, nisi occasio inle orta fuisset eas colendi ritibus qui

ethnicam sapiunt superstitionem: deferuntur quippe per vicos in regionibus catholicis, turba in genua se prosternente, ornantur floribus vel indumentis pretiosis, adoletur iis thus, et alii plurimi deferuntur honores.

291. Resp. Ecclesia satis habet ut agnoscamus sacras imagines honorandas esse propter prototypa, quin cogat probare mores diversarum regionum, quibus honor ille præstatur. Cæterum omnia illa honoris indicia per se innocua sunt, et eo animo dantur ut Sanctorum vencratio significetur, et eorum imploretur opis. Viatores plerumque falluntur, dum populorum mores suis præjudiciis æstimant. Nihil ethnicum in illis honoris significationibus reperitur, quum prodeant ex altiori sensu pietatis qua Deo Sancti inserviunt, et gloriæ qua ab ipso coronati sunt.

# CAPUT VII.

#### DE VENERATIONE CRUCIS.

292. Quum sacras reliquias venerandas esse probaverimus, liquet crucem, in qua passus est Christus, esse veneratione maxime dignam : habet enim specialem ad eum relationem. Crux autem quælibet in Christi crucifixi memoriam facta, imaginis habet rationem, ideoque est honore digna. Adeo insederat christianæ fidei cultoribus reverentiæ erga crucem sensus, ut Iconomachi ei reluctari haud auderent. Sæculo tandem nono Claudius Hispanus, Felicis Urgellitani discipulus, Taurinensis episcopus, in crucis cultum insurrexit. Eodem sæculo Pauliciani in Oriente eadem impietate laborarunt. Sæculo duodecimo Bogomili, Basilii cujusdam discipuli, eam renovarunt; quam et in Galliis propugnavit Petrus de Bruis. Wickleffitæ, et deinceps sex-

<sup>(</sup>i) Perrone, Tract. de cultu Sanctorum c. v. . 119.

todecimi sæculi novatores illorum presserunt vestigia. Cæterum plurimi inter Anglicanos, et qui hos sequuntur apud nos Episcopaliani, crucem jam veluti vexillum christianum erigendum probant, quin ei cultum aliquem deferant.

293. Quo cultus genere honoranda sit crux a theologis inquiritur. Censuit S. Thomas Aquinas latriæ cultum ei deberi, ob relationem ejus ad Christum, quia « creaturæ insensibili non debetur honor vel reverentia, nisi ratione rationalis naturæ; » 4 ideoque ejusdem esse generis ac illum qui rationali naturæ debetur. Bellarminus tamen censuit honorem esse inferioris generis, quia nullum putat esse latriæ cultum qui absolutus non sit. In die Parasceves, dum crux detegitur, dicitur : « Ecce lignum crucis : venite adoremus: » et statim genua flectuntur. Ter etiam genibus flexis sacerdos, et post ipsum reliquus clerus populusque fidelis, pro animi devotione, ad crucem accedunt venerabundi, quam et osculantur. Ritus hic, qui adoratio appellatur, S. Thomæ sententiæ favere prima fronte videtur; sed quum vox sit ambigua, ad cultum inferiorem designandum referri potest. Otho a Tacito dicitur vulgus adorasse, 2 quia militum gratiam inibat amicitiæ indiciis. Citat in suæ sententiæ subsidium S. Thomas cantici sacri verba : « O crux, ave spes unica, hoc passionis tempore, auge piis justitiam, reisque dona veniam; » 5 sed crux pro Christo crucifixo illic plane sumitur. Ipse angelicus Doctor animadvertit: « Crucem alloquimur et deprecamur quasi ipsum crucifixum. » 6 Pro more nostro de disceptatione scholastica circa cultus genus haud sumus soliciti; id tamen animadvertimus, nullam idololatriæ labem ex crucis latria, quam propugnat S. Thomas, derivari, quum referatur ultimo ad Christum; ipso docente creaturæ insensibili nullum deberi honorem, nisi propter relationem ad rationalem naturam.

# Propositio.

Vera crux in qua Christus passus est speciali honore est digna, cujus etiam participes sunt cruces quælibet ad eam repræsentandam factæ.

294 Probatur 1. ex Scripturis. « Sicut Moyses exaltavit serpentem in deserto, ita exaltari oportet Filium hominis: ut omnis, qui credit in ipsum, non pereat, sed habeat vitam æternam. » <sup>5</sup> « Et ego si exaltatus fuero a terra, omnia traham ad meipsum. » <sup>6</sup> Christi in crucem sublatio causa salutis fuit generi humano, gloriæ autem Christo, qui domuit orbem non ferro, sed ligno. Ergo crux illa pretiosa est et gloriosa, et magno honore dignata, cujus particeps esse debet quælibet ejus imago.

295. Paulus dicit: « Mihi autem absit gloriari, nisi in cruce Domini nostra Jesu Christi. » 7 Dum alii in carne gloriarentur, circumcisionem fidelibus ab ethnicismo conversis suadentes, Paulus in cruce Christi gloriabatur, fidem in eum prædicans, et salutem inde sperans. Crux igitur tum qua instrumentum facta est salutis, tum qua symbolum est fidei speique christianæ, gloriandi est justa causa, et honore proinde digna.

296. Probatur 2. Patrum unanimi consensu. S. Cyrillus Hierosolymitanus ait: « Crux omnes congregavit, Persas servire fecit, Scythas cicuravit, Egyptios a cattis et canibus ad Dei cognitionem adduxit. Curat morbos, dæmones fugat, veneficiorum et incantatio-

<sup>(1)</sup> Sum. iii. p. qu. xxv. art. 1v. Resp.

<sup>(2)</sup> Hist. l. 4.

<sup>(3)</sup> Sum. iii. p. qu. xxv. art. iv. Sed contra.

<sup>(4)</sup> Sum. iii. p. qu. xxv. art. iv. Si ergo.

<sup>(5)</sup> Joan. iii. 44. (6) Ib. xii. 32.

<sup>(7)</sup> Gal. vi. 14.

ertit imposturas : cum Jesu apin cœlo. » 4 S. Ambrosius : « Sa-Helena egit, quæ crucem in evavit et locavit, ut crux Christi bus adoretur. » 2 S. Joannes stomus: « Reges, deposito dia-.crucem suscipiunt, mortis illius . In purpureis vestibus crux indiadematibus crux : in oratiorux: in armis crux: in sacra crux: et ubique terrarum crux so clarius refulget. » 5 S. Hieroad Marcellam scribens, animi n sic prodit : « Ergone erit illa juando nobis liceat speluncam ris intrare, crucis deinde lamgnum. » 6 S. Augustinus ait: ipse honoraturus erat fideles i fine sæculi, prius honoravit in hoc sæculo; ut terrarum prinedentes in eum prohiberent alilocentium crucifigi : et quod agna insultatione persecutores Jomino procurarunt, magna fiervi ejus etiam reges in fronte ortant. » 8 S. Leo M.: « Pulchra riumphi sui portabat trophæum. tissimæ patientiæ humeris sialutis adorandum populis omnirehat. » 6

Probatur 3. ex miracutis. De itino narrat Eusebius quæ ab : exceperat : « Cum jam sol ad cœlum ascendisset, die in ponum tempus paululum inclidixit se crucis signum ex lucis re figuratum, in ipso cœlo, ninens, manifesto oculis aspeinque eo inscriptionem consi-: In hoc vinces : » 7 Divino moemperans, crucem in vexillum adoptavit, et de hostibus suis, Maxentio, Maximino, et Licinio reportavit triumphum.

298. Helenam, Constantini matrem. magna diligentia et successu felici exquisiisse ipsam in qua Christus passus est crucem, testantur gravissimi scriptores, Cyrillus Hierosolymitanus, 8 Ambrosius, 9 Paulinus Nolanus, 40 Severus Sulpitius, 44 Rufinus, 42 Sozomenus, 48 Theodoretus. 46 Matronam in exitu vitæ fere positam sanitatem statim recuperasse, crucis Dominicæ contactu, duabus aliis, latronum scilicet, crucibus frustra adhibitis, testantur Rufinus, Socrates, Sozomenus et Theodoretus. Mortuum resuscitatum. cruce cadaveri admota, referunt Paulinus Nolanus, Sulpitius, Sozomenus, Hæ res gestæ a scriptoribus coævis relatæ, et quæ publico cultu ab ipso tempore celebratæ sunt, ostendunt Deum crucem miraculis honorandam exhibuisse.

299. Probatur 4. ex publico cultu. Ex quo Helena crucem Domini invenit. « digno mox ambitu crucem consecravit, condita in passionis loco Basilica, quæ auratis corusca laquearibus, et aureis dives altaribus, arcano positam sacrario crucem servat; quam Episcopus urbis ejus quotannis, cum Pascha Domini agitur, adorandam populo, princeps ipse venerantium promit. » Ita refert Paulinus Nolanus. 48 S. Chrysostomus dicit: « Ipsum lignum in quo positum sanctum corpus Domini et crucifixum, quanto omnium studio expetitur? Itaque multi exiguum ex eo frustum adepti, auro includentes, viri pariter ac fœminæ, de collo suo sus-

ch. xiii.

at. fun. Theodosii.

<sup>.</sup> lxi. quod Christus sit Deus.

viii.

a. Ixxxviii, alias xviii, de verbis Do-

<sup>.</sup> viii, de Passione Domini.

ita Constantini l. i. c. xxii. et l. ii.

<sup>(8)</sup> Epist. ad Constantium.

<sup>(9)</sup> Orat. fun. Theodosii.

<sup>(10)</sup> Epist. xi. ad Severum.

<sup>(11)</sup> L. ii. hist. sac.

<sup>(12)</sup> L. i. hist. c. viii.

<sup>(43)</sup> Hist, eccl. l. ii. c. l.

<sup>(44)</sup> Hist. eccl. l. i. c. aviii.

<sup>(15)</sup> Ep. xi. ad Severum.

pendunt. » <sup>1</sup> S. Leo ad Juvenalem Hierosolymitanum scripsit: « Particulam Dominicæ crucis cum eulogiis dilectionis vestræ veneranter accepi. » <sup>2</sup> Hæc de vera cruce. De qualibet ejus imagine sat crit Theodoreti recitare verba: « Græci, Romani, ac barbari crucifixum profitentes Deum, crucisque signum venerantes. » <sup>5</sup>

Objectiones solvuntur.

300. Obj. 1. Fabellam sapit illa de cruce in cœlo visa narratio.

301. Resp. Gravissimus profecto testis Constantinus habendus est, præsertim quum christianæ religionis patrocinium susceperit, majorum suorum exemplis posthabitis. Tanta rerum conversio cum visione illa conjungitur, ut hæc maxime suadeatur credenda.

302. Obj. 2. Eusebius de cruce inventa silet, diligens alioquin rerum suo tempore gestarum relator.

303. Resp. Silentium unius Eusebii non potest prævalere testimoniis scriptorum plurimorum coævorum vel supparium, et notissimo cultui qui Hierosolymis cruci deinceps præstabatur. Cyrillus Hierosolymitanus, anno 350 ad Constantium scribens, optimus est testis rei Hierosolymis anno 326 gestæ. et publico cultu celebratæ: « Tempore quidem Deo dilectissimi beatæque memoriæ patris tui Constantini, salutare crucis lignum inventum est : divina gratia ei qui pietatem recte quærebat etiam occultorum sanctorum locorum inventionem annuente. • 4 Præterea in epistola Constantini ad Macarium Hierosolymitanum, quam refert Eusebius. indicatur res illa gesta. 5

304. Obj. 3. Minucius Felix tamquam calumniam refellit crimen Christianis Objectum quod crucem colerent: « Cru-

ces etiam nec colimus, nec optamus. » 6

308. Resp. Objiciebant ethnici Chrstianis, quod « hominem summo supplicio pro facinore punitum, et crucis ligna feralia colerent. » Optime respondit ille Christianos nec colere nec optare cruces illas in quibus scelesti homines luebant pœnas; nec ideo censendus est negasse cruci in qua Christus passus est deferri honorem.

306. Obj. 4. Ambrosius de Helena dicit: « Regem adoravit, non lignum: quia hic gentilis est error, et vanilas impiorum: sed adoravit illum qui pependit in ligno. » 7

307. Resp. Optime, nec enim cultus aliquis ligno datur, nisi ob relationem ad Christum, uti supra ex S. Thoma didicimus. Cæterum adoratur et cru, docente ibidem Ambrosio, cultu tamen relativo.

308. Obj. 5. Crux maledicta in lege habebatur, et execranda habenda est, quum Christo fuerit supplicii extremi instrumentum.

309. Resp. Christus salutem nobis, et gloriam sibi moriens in cruce comparavit: « Humiliavit semetipsum, factus obediens usque ad mortem, mortem autem crucis. Propter quod et Deus exaltavit illum, et donavit illinomen quod est super omne nomen. 

Convertit igitur Christus instrumentum supplicii in currum triumphi, ideoque nobis eo gloriandi dedit occasionem.

310. Obj. 6. Labia Judæ et tortorum manus adorandæ erunt pari ratione 20 crux.

311. Resp. Minime gentium, quum iniqua voluntas illos omni execratione dignos reddat. Sed res per se innocua, in instrumenta suppliciorum adhibita, sanctæ effectæ sunt ex Christicontactu.

<sup>(4)</sup> Hom. Quod Christus sit Dens.

<sup>(2)</sup> Ep. lxxii.

<sup>(3)</sup> Serm. vi. contra Græces.

<sup>(4)</sup> Ep. ad Constantium.

<sup>(5)</sup> In vita Constantini , I. iii. c. usiu.

<sup>(6)</sup> In Octavio.

<sup>(7)</sup> In Orat. funeb. Theodosii.

<sup>(8)</sup> Phil. ii. 8.

312. Obj. 7. Lanceæ, spongiæ, selchra omnia adoranda erunt, quia ncea confossum est Christi latus, songia aceto intincta ei in cruce porecta est, et corpus ejus sepulchro est emandatum.

313. Resp. Lancea ipsa, spongia, et epulchrum Christi Domini honore dina sunt, ob rationes haud absimiles, namvis crux præcipuum fuerit redemionis instrumentum. Cæterum non nnes lanceæ, spongiæ, et sepulchra unt pariter honoranda, quum non ibeant ad Christum relationem: nec im fiunt ad repræsentanda illa quæ im habuerunt.

314. Obj. 8. Serpentis ænei cultus a 20 improbatus est: nam laudatur Ezeilas ob eum confractum, « siquidem que ad illud tempus filii Israel adobant ei incensum. » 1 Solent autem tholici thus cruci adolere.

545. Resp. Ex sacri Scriptoris relame satis colligitur Israelitas, Genm more, thus adolevisse serpenti, soque optime egisse Ezechiam, ocsionem superstitionis auferentem. uidem ea ætate thus erat sacrifiappendix, et ad Numinis cultum similitudinem, quæ in rtinebat. Quod autem cruci adomus thus, honoris causa fit, et inscriptione signatur. \*\*

ultimo ad Christum crucifixum refer tur, quem summo afficere cultu tenemur.

# Animadversio.

316. Pia consuetudo crucis signum manu faciendi est ritus ab ultima antiquitate christiana derivatus. Tertullianus dicit : « Ad omnem progressum atque promotum, ad omnem aditum et exitum, ad vestitum, ad calceatum, ad lavacra, ad mensas, ad lumina, ad cubilia, ad sedilia: quacumque nos conversatio exercet, frontem crucis signaculo terimus. » 2 S. Cyrillus Hierosolymitanus scribit : « Non erubescamus crucem Christi. Sed licet alius hanc celet, tu palam in fronte signare: ut dæmones, signo illo regio conspecto. procul trepidantes fugiant. Hoc vero signum facito, manducana et bibens, sedens, cubans, de lecto surgens, loquens, ambulans; et ut uno verbo dicam, in omni re. » 5 S. Hieronymus in illa verba scribens : « Signa Thau super frontes virorum gementium; » animadvertit : « Antiquis Hebræorum litteris, quibus usque hodie utuntur Samaritani, extrema Thau littera crucis habet similitudinem, quæ in Christianorum frontibus pingitur, et frequenti manus

<sup>)</sup> IV. Reg. xviii. 4. L. de corona militis c. iii. Hæc probant dum ant Oxonienses. Tract. N. 34.

<sup>(5)</sup> Catech. iv.

<sup>(4)</sup> In c. ix. 4. Exech.

|   | • |  |  |
|---|---|--|--|
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
| · |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |

# TRACTATUS X.

# DE VITA FUTURA.

#### CAPUT I.

# DE BEATITUDINE ÆTERNA.

. Hominem ex suæ naturæ condile necessario in beatitudinem ferri let; quem in hac vita sæpius miserum. tquam corporis animæque nexus rte fuerit solutus, beatum tandem . si Deo fideliter fuerit famulatus. s docet. Hæc vero justorum felicitas nulla sensuum voluptate, quali hic li » est, quod scilicet Deus illis gitur, torrente voluptatis suæ pos eos. In ipsius notitia, et manifesta templatione, seu visione, tota relitur; mens, scilicet, divino illuta lumine, claram Numinis cogniem adipiscitur, qua fit summe ta, ejus purissimo amore flagrans. n eum quodammodo rapta, adeo i similis sit. « Videmus nunc per Julum in ænigmate: tunc autem e ad faciem. Nunc cognosco ex le: tunc autem cognoscam sicut ognitus sum. » 1 Nunc filii Dei su-

mus; et nondum apparuit quid erimus. Scimus quoniam cum apparuerit, similes ei erimus: quoniam videbimus eum sicuti est. » a Quanta erit illa felicitas, » merito exclamat Augustinus, « ubi nullum erit malum, nullum latebit bonum, vacabitur Dei laudibus, qui erit omnia in omnibus! . . . . Inse finis erit desideriorum nostrorum, qui sine fine videbitur, sine fastidio amabitur, sine fatigatione laudabitur. » . . . « Ibi vacabimus et videbimus : videimur, sita est, sed « gaudium Do- · bimus et amabimus : amabimus et laudabimus. Ecce quod erit in fine sine fine. » 5

2. Beguardi et Beguinæ sæculo xiv. docuerunt Deum ab intellectu creato videri posse, et « animam non indigere lumine gloriæ ipsam elevante ad videndum Deum : » qui error fuerat iv. sæculo Anomæorum, et a Concilio Viennensi iterum damnatus est. Equidem Scripturæ gloriam cælestem magnum Dei donum esse prædicant: « Oculus non vidit, Deus, absque te, quæ præparasti expectantibus te. » 4 « Gratiam et gloriam dabit Dominus. » 5

I. Cor. xiii. 42. I. Joan, iii. 2.

<sup>(3)</sup> L. xxii. de civit. Dei. c. 30.

<sup>(4)</sup> Isaim lxiv. 4. (5) Ps. lxxxiii. 42 .

« Gratia Dei, vita æterna.» <sup>4</sup> S. Irenæus ait: « Quemadmodum videntes lumen intra lumen sunt, et claritatem ejus percipiunt: sic et qui vident Deum, intra Deum sunt, percipientes ejus claritatem: vivificat autem eos claritas; percipiunt ergo vitam, qui vident Deum.» <sup>2</sup>

3. Infinita Dei natura a creatura nulla, etiam superne illustrata et adjuta, comprehendi potest; Deus enim prædicatur « magnus consilio et incomprehensibilis cogitatu. » « Immensurabilis » dicitur ab Irenæo « in corde Deus, et incomprehensibilis in animo. » Augustinus autem ait : « Attingere aliquantum mente Deum, magna beatitudo est; comprehendere autem omnino impossibile. » Quod igitur dicitur ab Apostolo: « Tunc autem cognoscam sicut et cognitus sum » claram Dei visionem, non perfectam comprehensionem indicat.

# §. I. De gloriæ gradibus.

4. Gradus esse diversos gloriæ et beatitudinis, quamvis una omnibus sit gloria essentialis, Deus nempe visus, fides docet: Concilium enim Florentinum definivit Sanctos post mortem Deum intueri, « pro meritorum tamen diversitate, alium alio perfectius. » Meritorum et præmiorum diversitatem negavit quinto sæculo Jovinianus, quem refellit Hieronymus. Lutherus etiam, ex principio de fide justificante, in eumdem incidit errorem.

# Propositio.

Sancti Deum vident, pro meritorum tamen diversitate alius alio perfectius.

5. Probatur 1. ex Scripturis. Christus

dicit Apostolis: « In domo Patris mei mansiones multæ sunt. » 7 Verba hæc loca plurima ostendunt, et graduum diversitatem indicant. Paulus dicit: « Unusquisque propriam mercedem accipiet secundum suum laborem. » 8 Et de resurrectione disserens ait : « Alia claritas solis, alia claritas lunæ, alia claritas stellarum. Stella enim a stella differt in claritate : sic et resurrectio mortuorum. » Ad eleemosynarum largitionem hortatur, amplioris mercedis spe : « Qui parce seminat, parce et metet; et qui seminat in benedictionibus, de benedictionibus et metet. » 10 Hæc ostendunt præmia diversa fore pro operum et laborum, seu meritorum, diversitate.

6. Probatur 2. ex Patribus. S. Irenæus ait : « Quanto autem plus eum dilexerimus, hoc majorem ab eo gloriam accipiemus, cum simus semper in conspectu Patris. » 44 Tertullianus: « Quomodo mansiones multæ anud Patrem, si non pro varietate meritorum? Quomodo et stella a stella distabit in gloria, nisi pro diversitate radiorum? » 12 S. Chrysostomus: « Tametsi in regno coelesti sint omnes, non omnes tamen iisdem potiri præmiis illa similitudine stellarum ostenditur. » 45 S. Hieronymus: « Non est Filii dare, et quomodo est Patris præparare? Paralæ, inquit, sunt in coelo diversæ et plurimæ mansiones plurimis diversisque virtutibus, quas non personæ accipiunt, sed opera. Frustra ergo a me petitis quod in vobis situm est. quod Pater meus illis paravit, qui dignis virtutibus ad tantam ascensuri sunt dignitatem. » 44 S. Augustinus dicit: « Multæ mansiones diversas meritorum

<sup>(1)</sup> Rom. iv. 23.

<sup>(2)</sup> L. iv. adv. hær. c. xxxvii.

<sup>(5)</sup> Jer. xxxii. 49.

<sup>(4)</sup> L. iv. adv. hær. c. xix. n. 2.

<sup>(5)</sup> Serm. cxvii. de verbis Evang. Joan. c. v.

<sup>(6)</sup> I Cor. xiii. 43.

<sup>(7)</sup> Joan. xiv. 2. (8) I Cor. iii. 8.

<sup>(9)</sup> Ibidem xv. 41. (40) II. Cor. ix. 6.

<sup>(44)</sup> L. iv. adv. hær. c. xiii. alias xxvii-

<sup>(42)</sup> In Scorpiaco.

<sup>(43)</sup> Hom. xli. in I ad Cor.

<sup>(44)</sup> L. ii. adv. Jovinian.

una vita æterna significant dignites... tamquam stellæ Sancti, dirsas mansiones, diversas claritates, mquam in cœlo, sortiuntur in re10. » <sup>4</sup> S. Fulgentius: « Tantum amius alio in illa vita Deum videbit, lantum amplius alio in hac vita eum llexit. » <sup>2</sup> S. Gregorius M.: « Apud Paem mansiones multæ sunt, quia in la beatitudinis vita sunt dispares: nusquisque juxta dispar meritum loum disparem percipit. » <sup>5</sup>

7. Accedunt rationes theologicæ quas erbis Hieronymi, dogmatis hujus prælari vindicis, juvat exponere. De Paulo e minimum Apostolorum profitente icit: « Verumtamen in eo quod se umiliat, ostendit posse Apostolos alios ninores, alios esse majores, et qui tique vas electionis dicitur, et cunlis amplius laboravit : non est injustus leus, ut obliviscatur operis ejus, et ispar meritum æquali mercede comenset. » . . . « Certe inter natos muerum non surrexit major Joanne Batista. Ubi autem major dicitur, necesse st ut cæteros habuerit minores. Et ui minimus est in regno cœlorum. lajor est illo. Vides ergo quod in cœlis it maximus et minimus, et inter Anelos quoque et invisibiles creaturas it multiplex et infinita diversitas. »... Qua consequentia ibi erit minimus maximus, si omnes æquales futuri Int?» . . . « Jam nostri laboris est . 'o diversitate laborum diversa nobis æparare præmia. » . . . Joviniani Ctatores arguit : « Nequicquam Epi-Opi, frustra Episcopi, sine causa aconi sunt. Quid perseverant virgi-18 ? Quid laborant viduæ? Cur maribe se continent? Peccemus omnes. post pænitentiam idem erimus quod )Ostoli sunt. » 4

- 8. Obj. 1. Jovinianus apud Hieronymum objiciebat: « Operariis primæ horæ et tertiæ et sextæ et nonæ et undecimæ unus denarius æqualiter redditur: et quo magis admireris, ab his incipit præmium, qui minus in vinea laborarunt. » 8
- 9. Resp. verbis Hieronymi: « Hic non unius temporis, et unius ætatis homines describuntur, sed ab exordio mundi usque ad finem vocationum sacramenta sunt diversarum. Prima hora vocatus est Abel et Seth: tertia Enoch et Noe : sexta Abraham, Isaac et Jacob : nona Moyses et prophetæ: undecima Gentium populus : cui primo redditur merces, quia in crucifixum credens Dominum, difficultate fidei magnitudinem meruit præmiorum. Multique reges et prophetæ quæsierunt videre quæ videmus, et non viderunt. Unus autem denarius, non unum est præmium, sed una vita, et una de gehenna liberatio. » 6 S. Augustinus aliam præbet responsionem : « Ille denarius vita æterna est, et in vita æterna omnes æquales erunt. Quamvis enim meritorum diversitate fulgebunt, alius magis, alius minus : quod tamen ad vitam æternam pertinet, æqualis erit omnibus: non enim alii brevius, alteri longius, quod pariter æternum est. » 7
- 10. Obj. 2. Liquet a duos esse ordines ovium et hircorum: alterum justorum, alterum peccatorum: alios stare a dextris, alios a sinistris: et audire justos: a Venite, benedicti Patris mei, possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi. » <sup>8</sup> Ita Jovinianus.
- 11. Resp. Hieronymus iterum audiatur: « Parabola ista non ovium inter

Objectiones solvuntur.

<sup>(!)</sup> Tract. lxvii. in Joan.

<sup>(3)</sup> L. de Trinit.

<sup>[3]</sup> L. xxxv. Mor. c. 1v.

<sup>(4)</sup> L. ii. adv. ovinian.

<sup>(5)</sup> Ibidem.

<sup>(6)</sup> Ibidem.

<sup>(7)</sup> Serm. lvi. de verbis Domini c. iv.

<sup>(8)</sup> L. ii. adv. Jovin.

se merita, et e contrario describit hircorum, sed inter oves et hircos tantum distantiam facit. Neque enim in omnibus locis docentur omnia, sed unaquæque similitudo ad id refertur, cuius similitudo est. » . . . « Stant quidem omnes ad dexteram : sed alius stat ut sponsus, alius ut frater, alius ut filius. . . . Inter David virum sanctum, et Saul regem pessimum, medius Jonathas fuit. Quem nec inter hœdos possumus ponere, quia prophetæ amore dignus est; nec inter arietes, ne parem eum faciamus David, maxime cum et ipse interfectus sit. Erit igitur inter oves, sed in inferiori ordine. Et quomodo inter David et Jonathan, ita inter ovem et ovem cogeris suscipere differentias. » 1 Merito idcirco addit : « Hæc vera est Antichristi prædicatio. quæ inter Joannem et ultimum pænitentem nullam facit distantiam. »

12. Obj. 5. Qui diversa præmia pro virtutum meritorumque varietate statuit, gloriam ex hominum meritis, magis quam ex Dei munificentia, et Christi meritis pendere facit.

13. Resp. Vita æterna gratis donatur a Deo propter Christi merita: attamen sapientissimo consilio Deus majora gaudia tribuit ardentius diligentibus, et fidelius laborantibus, qua ratione homines ad bonorum operum exercitium provocantur. Divina munificentia in eo elucet, quod præmia longe excedant laborem, et propter Christum tribuantur, quum homo nullis suis viribus ea promereri posset.

14. Obj. 4. Dei visio, quum ipse sit simplicissimum et purissimum ens, graduum varietatem non admittit.

15. Resp. Licet Deus sit ens omni partium compositione immune, se suasque perfectiones magis minusve pro sua voluntate pandit, ipsa Angelorum

distinctio dotium varietatem, et gradus gloriæ diversos indicat : « Quare in regno cœlorum, » clamat Hieronymus « Archangeli sunt, Angeli, Throni, Dominationes, Potestates, Cherubim, et Seraphim, et omne nomen quod nominatur non solum in præsenti sæculo, sed etiam in futuro? » 2 Nil igitur obstat quin et Sancti, pro meritorum diversitate, clarius vel minus clare Deum intueantur, majori vel minori gloria proinde effulgentes. « Cæterum qui futuri sunt, » bene animadvertit Augustinus, « pro meritis præmiorum etiam gradus honorum atque gloriarum, quis est idoneus cogitare, quanto magis dicere? Quod tamen futuri sint, non est ambigendum. » 8

16. Obj. 5. Ipsa beatitudo graduum diversitate tolleretur: nec enim quis omnino beatus foret, aliis præ illo majori gloria donatis.

17. Resp. Voluntas Sanctorum nihil habebit vitii, sed amplectetur quod æquum est, et divinis consiliis congruum, ideoque omnes in Deo conquiescent: « Atque id etiam beata civitas illa magnum in se bonum videbit, quod nulli superiori ullus inferior invidebit, sicut nunc non invident Archangelis Angeli cæteri : tamquam nolit esse unusquisque quod non accepit, quamvis sit pacatissimo concordiæ vinculo ei qui accepit obstrictus, quam nec in corpore vult oculus esse qui est digitus, cum membrum utrumque contineat totius carnis pacata compago. Ita Augustinus.

# §. II. De gloria statim post mortem.

18. Statim post mortem animas illas quæ omni labe carent, ex Christi gratia emundatæ, hanc ingredi requiem, hoc frui gaudio, in ipso cœlorum regno sedes sortiri, Dei factas yeluti consor-

<sup>(4)</sup> L. ii. adv. Jovinian.

<sup>(2)</sup> lbidem.

<sup>(5)</sup> L. xxii. de civ. Dei. c. xxx.

<sup>(4)</sup> Ibidem.

s. fides docet: guod beneficium inintibus post Baptismum decedentibus : artyribus suo sanguine dilectionem. ua nemo habet majorem, exhibentius; aliisque perfectis contingere creimus: sed plerosque justos ob labem iquam leviorem detineri, ne summa la beatitudine statim post exitum e orpore fruantur, haud ægre fatemur. lum animarum statum, quæ ad temus a cœlestis regni aditu prohibentur, 'urgatorium solemus vocare : ad purandam scilicet animam destinatur. Il-1d post ultimum judicium non futuum in confesso est. Utrum autem suplicio aliquo torqueantur, fides non eterminat.

19. Vigilantius, quinto sæculo, douit neminem ante diem judicii ad Deum ntuendum admitti : quod et Luthero, A Calvino, et Socinianis visum est. De 30 dicit Calvinus : « Porro de intermelio earum statu curiosius inquirere aeque fas est, neque expedit. Valde se orquent multi disputando quem loum occupent, et an cœlesti gloria ruantur, necne. Atqui stultum et temearium est de rebus incognitis altius inluirere, quam Deus nobis scire permitat. Scriptura, ubi dixit, Christum illis ræsentem esse, et eas recipere in paadisum (Jo. 12, 32) ut consolationem percipiant, reproborum vero animas ruciatus quales meritæ sunt, perpeti, 10n ultra progreditur . . . Quod sinus brahæ dicitur beata sanctorum spiriuum collectio, nobis abunde est, ex ac peregrinatione excipi a communi delium Patre, ut nobiscum fidei suæ 'uctum communicet. Interea quum Scriptura ubique jubeat pendere ab expectatione adventus Christi, et gloriæ coronam eousque differat, contenti simus his finibus divinitus nobis præscriptis, animas piorum militiæ labore perfunctas in beatam quietem concedere. ubi cum felici lætitia fruitionem promissæ gloriæ expectent: atque ita omnia teneri suspensa, donec Christus appareat redemptor. » 4 A magistri sui sententia discesserunt Presbyteriani Westmonasterienses, qui justorum animas in cœlos altissimos statim post mortem recipi dicunt, et Dei faciem in lumine gloriæ intueri. 2 Ita etiam Baptistæ, qui tamen dicunt in Paradisum animas recipi, et cum Christo esse. 8 Calvini sententia inter Anglicanos plures habuit patronos. 4

20. Concilium Lugdunense II. anno 1247 docuit animas omni labe immunes mox in cœlum recipi, quod et definivit Concilium Florentinum, addens: « et intueri clare Deum unum et trinum sicuti est. » <sup>8</sup> Hæserat hac in re Joannes XXII., in sententiam de differenda Dei visione proclivior; sed « recitando et conferendo, et non determinando, nec etiam tenendo, » uti ipse sub mortem Diplomate edito, anno 1334, declaravit, quæcumque dixisset revocando. Cæterum animas beatas jam esse cum Christo, in confesso apud omnes erat. Propositio.

Animæ sanctorum nulla macula inquinatæ statim post obitum ad Deum intuendum admittuntur.

21. Probatur 1. ex Scripturis. Apostolus ait : « Scimus quoniam si terrestris domus nostra hujus habitationis

(t) Inst. I. iii. c. xxv. 6. Vide etiam Burneti anasim Art. xxii. p. 340: « Some thought that the ruls of the good were happy, but that they did it see God till the resurrection. » behold the face of God in light and glory. Confession of faith, ch. xxxii. Ita etiam Confessio Presbyteriana Americana. (3) Ch. xxxiii.

<sup>(3)</sup> a Their souls (which neither die nor sleep) wing an immortal subsistence, immediately turn to God who gave them. The souls of the ghteous, being then made perfect in holiness, re-received into the highest heavens, where they Vot... II.

<sup>(4)</sup> Vide J. Burnetum de statu mortuorum, cit. in Analysi, p. 340. Vide etiam Usherum: Of the place and condition of souls departed, apud Oxonienses Tract. 72. Vol. iii. Hi ea utuntur sententia ut consuetudinem orandi pro mortuis, quam tuentur, explicent. (5) Sess. xv.

dissolvatur, quod ædificationem ex Deo habemus, domum non manufactam, æternam in cœlis. Nam et in hoc ingemiscimus, habitationem nostram, quæ de cœlo est, superindui cupientes... Audentes igitur semper, scientes quoniam dum sumus in corpore, peregrinamur a Domino (per fidem enim ambulamus, et non per speciem). Audemus autem, et bonam voluntatem habemus magis peregrinari a corpore, et præsentes esse ad Dominum, »4 Liquet cœlestem habitationem, nullo interposito intervallo, segui terrestris domus eversionem; spiritumque hinc evadere, illuc sine mora ingressurum. Dum sumus in corpore, peregrinamur a Domino; sed soluti a corpore præsentes sumus ad Dominum; non jam fide eum contemplantes, sed speciem ejus intuentes - Sia lisour. Illa animarum conditio æterna erit, haud post tempus alteri cessura. De sinu Abrahæ hic nullus est sermo; se 1 de Domini præsentia, et de felicitate a Deo proveniente. Quod si quis contenderit Christum hominem Dominum designari, non ipsam Dei naturam, meminisse oportet eum a dextris Dei sedere: adeo ut qui cum ipso sunt, divinam essentiam intueri censendi sint.

22. Probatur 2. ex Patribus. S. Ignatius M. Romanos obsecrat, ne suis precibus a martyrio eum retineant: « Sinite me ferarum escam fleri, per quas licet Deum adipisci. » <sup>2</sup> Ergo ea fuit pristina fides, martyrio ad Deum statim iri. Pulcherrime Cyprianus: « Clauduntur oculi in persecutionibus terræ, sed patet cœlum: minatur Antichristus, sed Christus tuetur: mors infertur, sed immortalitas sequitur: occiso mundus eripitur, sed restituto paradisus exhibetur. Quanta est dignitas et quanta securitas exire hinc lætum, exire inter

# Objectiones solvuntur.

23. Obj. 1. Joannes refert: « Vidi subtus altare animas interfectorum propter verbum Dei. . . . Et datæ sunt illis singulæ stolæ albæ: et dictum est illis, ut requiescerent adhuc tempus modicum, donec compleantur servi eorum, et fratres eorum, qui interficiendi sunt sicut et illi: » 6 Igitur ante completum martyrum numerum, qui prius passi sunt propter Christum, Deum non videbunt.

24. Resp. Ipsi Joanni Sancti visi sunt « stantes ante thronum, et in conspectu Agni, amicti stolis albis, et palmæ in manibus eorum. » 7 Gaudent igitur beata visione; subtus altare tamen dicuntur, quia corpora eorum terræ demandata ante resurrectionem gloria non coronabuntur. « Jam acceperunt, » inquit Bernardus, « singulas stolas; sed non vestiuntur duplicibus, donet vestiamur et nos. Stola enim prima ipsa est quam diximus felicitas et requies animarum: secunda vero immortalitas et gloria corporum. » 8 Cæterum id

pressuras et angustias gloriosum, claudere in momento oculos, quibus homines videbantur et mundus, et aperire eosdem statim, ut Deus videaturet Christus! Tam feliciter migrandi quanta velocitas! Terris repente subtraheris, ut in regnis cœlestibus reponaris! 35 S. Ambrosius de lapsu Petri agens, exclamat: « Unde te evocem. Petre. ut doceas me quid flens cogitaveris? unde, inquam, te evocem? de cœlo, ubi jam choro insertus es Angelorum, an etiam de tumulo? » 4 S. Hieronymus Vigilantium ex professo refellit: « Tu Apostolis vincula injicies, ut usque ad diem judicii teneantur custodia, nec sint cum Domino suo; de quibus scriptum est : « Sequuntur » Agnum quocumque vadit. » 8

<sup>(1)</sup> II. Cor. v. 4. (2) Ep. ad Rom.

<sup>(3)</sup> De exhort. martyr. ad Fortunat. c. xii.

<sup>(4)</sup> L. x. in Lucam. c. xxii.

<sup>(5)</sup> L. adv. Vigil. (6) Apoc. vi. 9.

<sup>(7)</sup> Ibidem vii. 9.

<sup>(8)</sup> Serm. iii. in festo omnium Sanctorum.

præcipue eo loci edocetur, Dei consilio vindictam de martyrum interfectoribus non statim sumi, sed expectari tempus quando plurimorum sanguis effusus eam provocabit: « Usquequo Domine (sanctus, et verus) non judicas, et non vindicas sanguinem nostrum de iis qui habitant in terra? » ¹ lis responsum est expectandum donec numerus martyrum impleatur.

25. Obj. 2. Apostolus de Sanctis veteribus loquens, dicit: « Hi omnes testimonio fidei probati, non acceperunt repromissionem: Deo pro nobis melius aliquid providente, ut non sine nobis consummarentur. » <sup>2</sup>

26. Resp. Veteres illi Sancti non acceperunt promissa, nisi adveniente Christo, qui ea implevit, et cœli aditum patefecit. Sine nobis consummati non sunt, ætas scilicet nostra habetur totum illud tempus a Christi adventu. Mens Apostoli patet ex tota epistola: «Hoc significante Spiritu sancto, nondum propalatam esse sanctorum viam, adhuc priore tabernaculo habente statum. » 5 « Habentes itaque, fratres, fiduciam in introitu sanctorum in sanguine Christi, quam initiavit nobis viam. » 4

27. Obj. 3. Nonnisi in die judicii initandi sunt sancti in regnum: » Venite, benedicti Patris mei, possidete Paratum vobis regnum a constitutione nundi. » <sup>8</sup> Consonat parabola: merces nim soluta dicitur omnibus simul sub 'esperam. <sup>6</sup>

28. Resp. Invitatio illa omnibus eletis simul fit, judicio peracto, quorum amen quotquot ante finem mundi jutitia perfecti obierant, jam cœli gaudia ossederant; nam domo terrena morte iruta, induuntur cœlesti gloria. Procto et peccatores tunc in ignem æterum amandandi sunt, quem tamen eos

post mortem statim experiri, Christo docente, novimus: dives quippe in locum tormentorum mox decessit, in flamma cruciandus. Dicendum igitur Christum voluisse supremi judicii et æternæ hominum conditionis exponere æquitatem, quin de priori animarum statu tunc loqueretur.

29. Obj. 3. S. Ambrosius dicit: « Scriptura habitacula illa animarum promptuaria nuncupavit : quæ occurrens querelæ humanæ, eo quod justi qui præcesserunt videantur usque ad judicii diem, per plurimum scilicet temporis, debita sibi remuneratione fraudari, mirabiliter ait coronæ esse similem illum judicii diem, in quo sicut non novissimorum tarditas, sic nec priorum velocitas. Coronæ enimdies expectatur ab omnibus, ut intra eum diem et victi erubescant, et victores palmam adipiscantur victoriæ.»7 Lætitiam animarum sanctarum ex spe conceptam describens dicit: « Incipiunt intelligere requiem suam, et futuram sui gloriam prævidere, eaque se consolatione mulcentes, in habitaculis suis cum magna tranquillitate requiescent, stipatæ præsidiis Angelorum. » 8

30. Resp. Apocryphi quarti libri Esdræ eo loci Ambrosius secutus est auctoritatem, ideoque minus accurate locutus dicendus est; nisi placeat verba ejus referre ad beatitudinem perfectam animæ simul et corporis. Ocrte post verba ultimo objecta statim ait: Quintus autem ordo exultationis uberrimæ habet suavitatem, quod ex hoc corruptibilis corporis careere in lucem libertatemque pervenerint, et repromissam sibi possideant hæreditatem. Et in Oratione de obitu Theodosii: « Regio illa vivorum est, ubi anima est, quæ ad imaginem et similitudinem

<sup>(1)</sup> Apoc. vi. 40. (2) Heb. xi. 39.

<sup>(5)</sup> Ibidem ix. 8. (4) Ibidem. x. 49.

<sup>(5)</sup> Matt. xxv. 54. (6) Ibidem xx 8.

<sup>(7)</sup> L. de bono mortis c. x.

<sup>(8)</sup> Ibidem c. xi.

<sup>(9)</sup> Tournely Tract. de Deo, qu. 42.

Dei facta est, non caro figurata de limo. Ideo in terram revertitur, anima ad requiem festinat supernam, cui dicitur: « Convertere anima mea in » requiem tuam. » In quam festinavit intrare Theodosius, atque ingredicivitatem Hierusalem, de qua dictum est: « Et reges terræ ferent gloriam » suam in illam. » Illa est vera gloria quæ ibi sumitur; illud regnum beatissimum quod ibi possidetur, ad quod festinabat Apostolus, dicens: « Aude-» mus ergo et consentimus magis pe-» regrinari de corpore, et adesse ad » Dominum : et ideo connitimur sive absentes sive præsentes placere illi. » Absolutus igitur dubio certamine, truitur nunc augustæ memoriæ Theodosius luce perpetua, tranquillitate diuturna, et pro iis quæ in hoc gessit corpore, munerationis divinæ fructibus gratulatur. » Hæc quidem conveniunt homini, cui persuasum sit Sanctos post mortem statim Domino adesse. coque frui. Quæ autem obscurius dicta sunt ab hoc, vel alio Ecclesiæ Patre, juxta ea quæ alias clarius protulerunt sunt explicanda: et paucorum sententia, Tertulliani, scilicet, Lactantii, aliorumque, cæterorum Patrum et Ecclesiæ totius fide et judicio corrigenda.

#### CAPUT II.

#### DE PURGATORIO.

31. Concilium Tridentinum docet purgatorium esse, animasque ibi

(1) Sess. xxv. Decr. de Purg.

detentas fidelium suffragiis, potissimum vero acceptabili altaris Sacrificio iuvari. » 1 De pœnarum genere duratione, vel loco speciali nihil definitum vel a Tridentino, vel alio quopiam Concilio reperitur : quapropter communione Ecclesiæ frui quis poterit, qui ex animo credat purgatorium esse, quin de pœnarum natura aliquid certo sibi statuat. Immerito igitur Oxonienses simplicitatem definitionis, cui vix se aliquid objicere posse fatentur, opinionibus inter Catholicos vigentibus, et consuetudinibus cum his conjunctis onerare quærunt. Equidem ipsam in purgatorio detentionem pœnæ habere rationem liquet; quapropter merito definieruut Patres Tridentini : . Si quis post acceptam justificationis gratiam, cuilibet peccatori pœnitenti ita culpam remitti, et reatum æternæpænæ deleri dixerit, ut nullus remaneat reatus pœnæ temporalis exsolvendæ vel in hoc sæculo, vel in futuro in purgatorio, antequam ad regna cœlorum aditus patere possit; anathema sit. » 8 Calvinus asseruit « purgatorium exitiale esse satanæ commentum, quod Christi crucem evacuat, quod contumeliam Dei misericordiæ non ferendam irrogat, quod fidem nostram labefacit ac evertit. » 4 Sectarii omnes hodiera his subscribunt, si exceperis 0x0nienses, qui purgatorium dum impugnant, ei se haud admodum reluctari satis produnt. Græci in doctrinæ substantia nobiscum concordant, uti ex Concilio Florentino patet. 8

Purgatorium datur, in quo que

it than in it, and that they cannot, of their own will, leave it: which is not much to grant. Farther, that the prayers of the living benefit the dead in Christ, is, to say the least, not inconsistent, as Usher shews us, with the primitive belief. Tract. 79. §. i. p. 5. vol. iv.

- (3) Sess. vi. can. xxx.
- (4) Inst. l. iii. c. v. §. 3.
- (5) a They agreed together, as the council shews or at least with the slightest difference, on the

<sup>(2) «</sup> Such is the Roman doctrine, and taken in the mere letter, there is little in it against which we shall be able to sustain formal objections, Purgatory is not spoken, of at all as a place of pain; it need only mean, what its name implies, a place of purification. . . The word « detentas » indeed expresses a somewhat stronger idea; yet after all, hardly more than that the souls in purgatory would be happier out of

detinentur animæ fidelium suffragiis, potissimum vero altaris Sacrificio, juvantur.

32. Probatur 1. ex Scripturis. Judas Machabæus refertur post prælium invenisse sub cadaveribus mortuorum donaria idolorum quæ lex vetuit ne sibi sumerent Judæi. « Omnibus ergo manifestum factum est, ob hanc causam eos corruisse... Atque ita ad preces conversi, rogaverunt ut id, quod factum erat, delictum oblivioni traderetur. » Judas deinde « facta collatione, duodecim millia drachmas argenti misit Jerosolymam, offerri pro peccatis mortuorum sacrificium, bene et religiose de resurrectione cogitans. (Nisi enim eos, qui ceciderant, resurrecturos speraret, superfluum videretur, et vanum orare pro mortuis.) Et quia considerabat quod hi, qui cum pietate dormitionem acceperant, optimam haberent repositam gratiam. Sancta ergo et salubris est cogitatio pro defunctis exorare, ut a peccatis solvantur, p 4

33. Liquet eam fuisse certam persuasionem fidemque tum Judæ Machabæi, tum omnium conferentium æs in sacrificiorum impensas, tum sacerdotum qui offerebant victimas, esse luemdam animarum statum labe aliqua nquinatarum, quæ sacrificiis oblatis \*\*Piarentur. \* Hanc probatam esse contat sacro scriptori, qui sanctam vocat salutarem consuetudinem pro deunctis exorandi ut a peccatis solvan-Ur. Equidem constat ex Judæorum ibris Ritualibus consuetudinem orandi Pro mortuis semper ab eis servatam et adhuc vigere; quæ quum a Christo Domino nunquam improbata sit, licet publicus esset Judæorum mos ea ætate. nihil habeat censura dignum necesse est, uti bene animadvertit episcopus-Auglicanus Jeremias Taylor.

34. Christus dixit: « Qui autem dixerit contra Spiritum sanctum, non remittetur ei, neque in hoc sæculo, neque in futuro.» <sup>5</sup> Id veluti speciale de peccato contra Spiritum sanctum traditur, quod non sit remittendum in alterutro sæculo, quod indicat quædam esse peccata quæ in altera vita remittuntur.

35. Augustinum et Gregorium damus interpretes : « Pro defunctis quibusdam . » inquit Augustinus . « vel insius Ecclesiæ, vel quorumdam piorum exauditur oratio: sed pro his quorum in Christo regeneratorum, nec usque adeo vita in corpore male gesta est, ut tali misericordia judicentur digni non esse; nec usque adeo bene ut talem misericordiam reperiantur necessariam non habere. . . . . Neque enim de quibusdam veraciter diceretur, quod non eis remittatur neque in hoc sæculo, neque in futuro, nisi essent, quibus etsi non in isto, tamen remittetur in futuro. » 4 S. Gregorius M. dicit : « Dequibusdam levibus culpis esse ante judicium purgatorius ignis credendus est; pro eo quod Veritas dicit: Si quis in Spiritum sanctum blasphemiam dixerit, neque in hoc sæculo remittetur ei, neque in futuro. In qua sententia datur intelligi, quasdam culpas in hoc sæculo, quasdam in futuro posse laxari: quod enim de uno negatur, consequens intellectus patet, quia de quibusdam conceditur. Sed tamen, ut prædixi, hoc de parvis minimisque peccatis fieri posse credendum est, sicut est assiduus otiosus sermo, immoderatus risus, vel peccatum curæ

position in which we are concerned, while the absequent resentment of the Greeks at home had title or no reference to it; and their agreement nder such circumstances was only the more markable. • Oxford Tracts, N°. 79. p. 60.

<sup>(1)</sup> L. ii. Mach. xii. 40.

<sup>(2)</sup> In hodierno textu reperitur: « Sancta et pia ea cogitatio, unde pro defunctis fecit expiationem ut a peccato solverentur. »

<sup>(5)</sup> Matt. xii. 52. (4) L. xxi. de civit. Dei, c. xxiv.

rei familiaris, quæ vix sine culpa vel
ab ipsis agitur, qui culpam qualiter
declinare debeant, sciunt: aut in non
gravibus rebus error ignorantiæ, quæ
cuncta etiam post mortem gravant, si
adhuc in hac via positis minime fuerint
relaxata.» 

tiosis constanti; cui etiam similia sunt
opera perfecta. Lignum, fœnum, stipula imagines sunt prædicationis humanis quibusdam studiis vitiatæ, sicut
et operum minus perfectorum. Præclari
ædificii fabricator mercedem accipit:
magna enim manet merces Evangelii

36. Christus præcepta explicans dicit: 
« Omnis, qui irascitur fratri suo, reus erit judicio. Qui autem dixerit fratri suo, raca: reus erit concilio. Qui autem dixerit, fatue: reus erit gehennæ ignis. » 
3 De culpa et pæna coram Deo loquitur: nam divinum explicat præceptum, et gehennæ ignem graviori legis violationi servatum esse docet. Ergo levioribus quas recenset culpis pænas in altera vita servatas indicat, a Judæorum tribunalibus, judicio scilicet, et concilio, mutuatis imaginibus. Præteræternas pænas aliæ etiam in altera vita sunt ideo admittendæ.

37. Apostolus Paulus de Evangelii præconibus disserens, se adsimilat sapienti architecto, alios iis qui extruunt ædes super fundamentum jam positum, quos monet quam caute laborandum sit: « Fundamentum euim aliud nemo potest ponere præter id, quod positum est, quod est Christus Jesus. Si quis autem superædificat super fundamentum hoc, aurum, argentum, lapides pretiosos, ligna, fœnum, stipulam, uniuscujusque opus manifestum erit: Dies enim Domini declarabit, quia in igne revelabitur : et uniuscujusque opus quale sit, ignis probabit. Si cujus opus manserit quod superædificavit, mercedem accipiet. Si cujus opus arserit, detrimentum patietur: ipse autem salvus erit : sic tamen quasi per ignem. » 5 Dei judicium igni quo ædificii vis probatur adsimilat : perfectam prædicationem ex purissimo fidei studio, ædificio auro argento et lapidibus preopera perfecta. Lignum. fœnum. stipula imagines sunt prædicationis humanis quibusdam studiis vitiatæ, sicut et operum minus perfectorum. Præclari ædificii fabricator mercedem accipit: magna enim manet merces Evangelii fidelem præconem, et famulum Christi perfectum. Orto incendio domus male constructæ, artifex sibi ægre consulit, satisque habet, si, plurimis deperditis, vitam servet, ex igne evadens sospes. Pari ratione contingit homini qui evangelico fungitur ministerio, el humanis se rationibus abduci aliquatenus sinit, vel alteri cuicumque in leviores culpas incidenti : servata enim fidei integritate, et virtutum substantia, salvus erit, sed cum plurimo sui damno, quasi per ignem. Nil dicitur quod detrimentum hoc ad hujus vitæ ænmnas referat, quum tota orationis series alteram vitam potius respiciat.

38. Augustinum præstat audire, qui visionem Abrahæ de igne transeunte inter divisiones animantium cum Apostoli verbis de igne probante ædificia exponendo conjungit. « Veniet et caminus: nam consedit ibi Abraham usque ad vesperam, et venit magnus terror diei judicii. Vespera enim illa finis est sæculi, et caminus ille veniens dies judicii. Divisit inter media illa quæ divisa erant, etiam caminus. Si inter media transiit caminus, alia in dextram, alia in sinistram separavit. Sunt ergo quidam carnales, et tamen Ecclesiæ gremio continentur, viventes secundum quemdam modum suum, quibus timemus ne seducantur ab hæreticis. Quamdiu enim carnales sunt. divisibiles sunt. Aves quippe non divisit : carnales dividuntur. Non potui loqui vobis quasi spiritalibus, sed quasi carnalibus. Et quomodo probatur, quia carnales dividun-

<sup>(4)</sup> L. iv. Dialog. c. xxx.x.

<sup>(2)</sup> Mat. v. 23.

r? Adjungit, « Cum enim dicit unusquisque vestrum, Ego sum Pauli, ego autem Apollo, ego vero Cephæ, nonne carnales estis, et secundum hominem ambulatis? Rogo vos. fraes, audite et proficite; excutite vos : loco carnali, pergite in turturem et lumbam : aves enim non divisit. Sed nicumque talis permanserit, et secunım quemdam modum vitæ aptum carilibus, et de gremio Ecclesiæ non cesserit, et non fuerit seductus ab ereticis, ut ex contraria parte dividar; veniet caminus, et ad dextram mi sine camino non poterit. Sed si minum pati non vult, pergat in turrem et columbam. Qui potest capere, ipiat. Si autem non sic erit, et ædifiwerit super fundamentum ligna, foeum, stipulam, id est, amores sæculas fundamento fidei suæ superædificarit; tamen si in fundamento sit Chrius, ut primum locum ipse habeat in orde, et ei nihil omnino anteponatur; ortantur et tales, tolerantur et tales : miet caminus, incendet ligna, fænum, ipulam : ipse autem . inquit , salvus it, sic tamen quasi per ignem. Hoc get caminus: alios in sinistram sepaubit: alios in dextram quodam modo iquabit. » 4 Augustinus igitur quosam censuit levioribus suis maculis ne purgandos, et sic salutem assecuiros. Quod autem ad diem judicii purgationem eam referat, non sic accipiendum est, quasi nemo antea purgandus sit, sed quod purgatio tandem omnium tunc perficienda sit. 2 Ignem emendatorium plane agnoscit: « Ædificarent autem aurum, argentum, lapides pretiosos, et de utroque igne securi essent; non solum de illo æterno qui in æternum cruciaturus est impios, sed etiam de illo qui emendabit eos qui per ignem salvi erunt. Dicitur enim: « lpse autem salvus erit, sic tamen » quasi per ignem. » Et quia dicitur : « salvus erit, » contemnitur ille ignis. Ita plane, quamvis salvi per ignem, gravior tamen erit ille ignis quam quidquid potest homo pati in hac vita. » 5

Plurima alia quæ solent adduci Scripturæ testimonia prætermittimus, non quod omni carere vi videantur, sed quod hæc sufficiant, accedente traditione, cujus lumine omnia mire illustrantur. <sup>5</sup>

39. Probatur 2. ex Patribus. Tertullianus: « Oblationes pro defunctis pro natalitiis annua die facimus. » <sup>5</sup> Et de viduæ fidelis erga defunctum maritum officio scribit: « Enimvero et pro anima ejus orat, et refrigerium interim adpostulat ei, et in prima resurrectione consortium, et offert annuis diebus dormitionis ejus. » <sup>6</sup>

40. S. Cyprianus: « Episcopi antecessores nostri religiose considerantes,

<sup>(1)</sup> In Ps. ciii. Enarratio Serm. iii. n. 5.

<sup>(</sup>t) Oxonienses admittunt varia Augustini loca componi posse: recitate enim hoc testimonio, imadvertunt: « This is one notion St. Austin d of Purgatory; another was that it would be a certain duration in proportion to the sins of the individual. Without asserting that this view plainly inconsistent with the former, it fairly by be called a distinct one. » Tract. 79. p. 40.

<sup>3)</sup> In Ps. xxxvii. n. 5. Vide et in Ps. lxxx. n. 2t.
4) Oxonienses de testimoniis quæ recenset Belminus, dicunt: « Could indeed competent evice be brought from other quarters, that the trine really was true and Apostolical, we uld not unreasonably have believed that some them did allude to it; especially if writers of

name, who might speak from tradition, so considered. We could not have taken upon ourselves to say at first sight that it certainly was not contained in them, only we should have waited for evidence that it was. Some of the texts in question are obscure, and seem to desiderate a meaning; and so far it is a sort of gain when they have any meaning [assigned them, as though they were unappropriated territory which the first comer might seize. Again the coincidence of several of them in one and the same mode of expression, implies that they have a common drift.» Tract. 79. p. 18. vol. iv.

<sup>(5)</sup> L. de Corona mil. e. iii.

<sup>(6)</sup> L. de Monogam. c. x.

et salubriter providentes, censuerunt, ne quis frater excedens, ad tutelam vel curam Clericum nominaret, ac si quis hoc fecisset, non offerretur pro eo, nec Sacrificium pro dormitione ejus celebraretur. » 4 Et : « Aliud est ad veniam stare, aliud ad gloriam pervenire, aliud missum in carcerem non exire inde, donec solvat novissimum quadrantem : aliud statim virtutis et fidei ardore mercedem accipere: aliud pro peccatis longo dolore cruciatum. emundari et purgari diu igne : aliud peccata omnia passione purgasse. » 2 Sic Martyrum præ aliis effert felicitatem: ipsis quippe statim gloria tribuitur; cæteris plerisque maculas leviores luentibus. 8

- 41. S. Cyrillus Jerosolymitanus:
  « Deinde pro defunctis sanctis Patribus
  et Episcopis: denique pro omnibus
  oramus, qui inter nos vita functi sunt,
  maximum esse credentes animarum
  juvamen, pro quibus offertur precatio
  sancti illius et tremendi, quod in altari
  positum est, sacrificii. » 4
- 42. S. Gregorius Nyssenus ait eos « vel in præsenti vita sapientiæ studio et precibus purgatos, vel post obitum, per expurgantis ignis fornacem expiatos, ad sempiternam felicitatem pervenire. » <sup>8</sup>
- 43. Eusebius de Constantini funere ait : « Ac beatus quidem princeps alto in suggestu jacens, laudibus tum cele-

- brabatur. Innumerabilis autem populus una cum sacerdotibus Dei, non sine gemitu ac lacrymis, pro Imperatoris anima preces offerebant Deo, gratissimum pio principi officium exhibentes. » 6
- 44. Epiphanius: « Cæterum quæ pro mortuis concipiuntur preces, iis utiles sunt, tametsi non omnes culpas extinguant. » <sup>7</sup> Et: « Jam vero quoad mortuos spectat, nominatim de illis mentio fit, et preces ac sacrificia, mysteriaque frequentantur. » <sup>8</sup>
- 45. S. Chrysostomus : « Si peccator excessit, propterea etiam lætari oportet quod interscissa sunt peccata, et vitio non adjecit, et quoad fieri potest, succurrere, non lacrymis, sed precibus, et supplicationibus, et eleemosynis, et oblationibus. Non sunt enim hæc temere excogitata, neque frustra eorum qui excesserunt, in divinis mysteriis meminimus, et pro ipsis accedimus, propositum, qui rogantes Agnum mundi peccatum tulit, sed ut eis inde aliqua sit consolatio. Neque absquere is qui adstat altari, dum veneranda peraguntur mysteria, clamat: Pro omnibus qui in Christo dormierunt, et iis qui pro ipsis celebrant memorias. » 9
- 46. S. Ambrosius docet omnes transituros per ignem, quo judicium posi mortem statim subeundum indical. « Omnes oportet transire per flammas,

<sup>(1)</sup> Ep. lxvi. ad cler. et plebem Furnitan.

<sup>(2)</sup> Ep. lii. ad Anton.

<sup>(5)</sup> Fatentur Oxonienses in Ecclesia Africana obtinuisse remota valde ætate doctrinam nostræ admodum similem; apud Græcos vero putant purgationem in diem judicii dilatam: «While the Greek Churches, and thence the Italian held the doctrine of a judgment Purgatory, a doctrine far more like the Roman is found from an early age in the African Church. » Recitatis Tertulliani et Cypriani verbis, explicationem Rigaltii et Fabri, qui de disciplina pœnitentiali ea interpretantur, rejiciunt: « The words in themselves seem to go beyond any mere ecclesiastical, though

virtually divine censure, especially « missum is carcerem, » and « purgari diu igne.... Further » Tertullian explains Cyprian, Cyprian sanctions » Tertullian.» It should be recollected moreover that Cyprian used to call Tertullian his Master, and the inference deducible from all this is greatly strengthened, when we come to consider the views of St. Austin, another African. » Tract. 79. p. 39.

<sup>(4)</sup> Cat. Myst. v.

<sup>(5)</sup> Orat. de mortuis.

<sup>(6)</sup> L. iv. de vita Const. c. lxxi.

<sup>(7)</sup> Hær. lxxv. quæ est Aerian.

<sup>(8)</sup> Expos. fidei cath. N. 23.

<sup>(9)</sup> Hom. xli. in ep. i. ad Cor-

sive ille Joannes Evangelista sit, quem ita dilexit Dominus, ut de eo dicerct ad Petrum: « Sic eum volo manere: »quid ad te? tu me sequere.» De morte ejus aliqui dubitaverunt; de transitu per ignem dubitare non possumus. quia in paradiso est, nec separatur a Christo. Sive ille sit Petrus, qui claves accepit regni cœlorum, qui supra mare ambulavit. oportet dicat : « Transivimus » per ignem et aquam, induxisti nos in refrigerium. » Sed Joanni cito versabitur igneus gladius, quia non invenitur in eo iniquitas quem dilexit æquitas. Si quid in eo vitii humani fuit, charitas divina decoxit. Alæ enim ejus sicut alæ ignis. Qui habuerit hic charitatis ignem, illic ignem gladii timere non poterit. Ipsi Petro, qui toties mortem suam pro Christo obtulit, dicet: « Transi, recum-» be. »Sed ille dicet : « Igne nos examinasti, sicut examinatur argentum. » Etenim in quo aqua multa excludere non poterit charitatem, quomodo eam ignis excludet? Sed ille examinabitur ut argentum; ego examinabor ut plumbum; donec plumbum tabescat, ardebo. Si nihil argenti in me inventum fuerit : heu me, in ultima inferni detrudar, aut ut stipula totus exurar. Si quid inventum in me fuerit auri vel argenti, non per meos actus, sed per misericordiam et gratiam Christi, per ministerium sacerdotii, dicam fortasse ego: \* Etenim qui sperant in te non confun-\* dentur.» Illo igitur igneo gladio iniquitas exurctur quæ sedet super talentum Plumbeum. » 4 Liquet juxta Ambrosium Perfectos, instar Joannis et Petri, sta-

tim evadere: peccatores graviores in inferna detrudi; levioribus culpis maculatos exuri donec evanescant maculæ. Igitur datur purgatorium, quod subcunt animæ statim post mortem: nam judicium jam peractum dicit Ambrosius, affirmans Joannem jam esse in paradiso, Christo conjunctum, ideoque transiisse per ignem, scilicet judicatum esse, quum alias ad regnum non pateat aditus. 2 Porro preces prodesse animabus purgatorium illum ignem patientibus Ambrosio persuasum est, secus pro illis haud oraturus : « Tibi nunc, » inquit, fratris sui Satyri commendans animam, « omnipotens Deus, innoxiam commendo animam: tibi hostiam meam offero : cape propitius ac serenus fraternum munus, sacrificium sacerdotis. » 5 Et ad. orandum pro anima Valentiniani Imperatoris fideles invitavit : « Date cœlestia sacramenta. Piam animam nostris orationibus prosequamur. » 4

47. S. Hieronymus de Paulinæ obitu:

« Cæteri mariti super tumulum conjugum spargunt violas, rosas, floresque purpureos, et his officiis dolorem peccatoris consolantur. Fammachius noster sanctam favillam ossaque veneranda, eleemosynæ balsamis rigat. His pigmentis atque odoribus fovet cineres quiescentes, sciens scriptum, « quod » sicut aqua extinguit ignem, ita eleemosyna extinguit peccatum. » 8

48. S. Augustinus: « Non sunt prætermittendæ supplicationes pro spiritibus mortuorum: quas faciendas pro omnibus in Christiana et Catholica so-

(1) In Ps. cxviii. Serm. xx. i.

(2) Oxonienses dicunt, recitate hoc testimonio:

a It is now sufficiently clear what St. Ambrose's
belief was. The only point of approximation between it and the doctrine of Purgatory is this;
that he conceived that for all but the highest
saints, in whom love dissolved all remaining
dross whatever, some transient suffering,
more or less in duration, was in store in the
day of judgment. And hence the force of the ordi-

nary prayers of the early Church, as based on Scripture, (and described at length by Archbishop Usher, in Tract. N. 72,) that departed believers might have a merciful trial at the last day. Tract. 70, p. 35. Falluntur, nam de judicio statim post mortem agit Ambřosius; et Ecclesia semper consuevit orare pro requie et gloria mox tribuenda. (3) Orat. de obitu Satyri.

<sup>(4)</sup> Orat. de obitu Valentiniani.

<sup>(5)</sup> Ep. xxvi. ad Pammachium.

cietate defunctis, etiam tacitis nominibus quorumcumque sub generali commemoratione suscepit Ecclesia. » 4 « Orationibus vero sanctæ Ecclesiæ, et sacrificio salutari, et eleemosynis quæ pro eorum spiritibus erogantur, non est dubitandum mortuos adjuvari: ut cum eis misericordius agatur a Domino, quam eorum peccata meruerunt. Hoc enim a Patribus traditum universa observat Ecclesia, ut pro eis qui in corporis et sanguinis Christi communione defuncti sunt, cum ad ipsum sacrificium loco suo commemorantur, oretur, ac pro illis quoque id offerri commemoretur. Cum vero eorum commendandorum causa opera misericordiæ celebrantur, quis eis dubitet suffragari pro quibus orationes Deo non inaniter allegantur? Non omnino ambigendum est ista prodesse defunctis, sed talibus qui ita vixerunt ante mortem, ut possint eis hæc utilia esse post mortem. » 2

49. Isidorus Hispalensis: « Sacrificium pro defunctorum fidelium requie offerri, vel pro eis orare, quia per totum hoc orbem custoditur, credimus quod ab ipsis Apostolis traditum sit. Hoc enim ubique Catholica tenet Ecclesia; quæ nisi crederct fidelibus defunctis dimitti peccata, non pro eorum spiritibus vel eleemosynam faceret, vel Deo Sacrificium offerret. Nam et cum Dominus dicit (Matt. 12...) « Qui pecca-» verit in Spiritum sanctum, non re-» mittetur ei neque in hoc sæculo, ne-» que in futuro, » demonstrat quibusdam illic dimittenda peccata, et quodam purgatorio igne probanda. » 5

50. Probatur 3. ex Conciliis. Conci-

lium Carthaginense III. decrevit: «Ut sacramenta altaris nonnisi a jejunis hominibus celebrentur, excepto uno die anniversario, quo cœna Domini celebratur. 4 Nam si aliquorum pomeridiano tempore defunctorum, sive Episcoporum, seu clericorum, sive cæterorum commendatio facienda est, solis orationibus flat, si illi qui faciunt, jam pransi inveniantur. » 8 Carthaginense IV. : « Pœnitentes qui attente leges pœnitentiæ exequentur, si casu in itinere, vel in mari mortui fuerint, ubi eis subveniri non possit, memoria eorum et orationibus et oblationibus commendetur. » 6

51. Probatur 4. ex liturgiis. Omnes liturgiæ antiquissimæ continent preces pro defunctis eo directas ut quietis gaudiique locus iis obtineatur. 7 Hæc consuetudo orandi pro defunctis, que ab Apostolorum ætate viguisse noscitur, probat id semper omnibus persuasum fuisse ex Apostolorum doctrina: esse quemdam animarum statum, in quo preces viventium iis valeant. Liquet autem eas prodesse non posse damnatis, nec iis quæ jam gloria fruuntur cœlesti. Ergo medius agnoscendus est status, qualem Catholici purgatorium vocant. Calvinus ipse ait : « Mos vetustissimus est, » et subjungit : « Si admittimus pro mortuis orandum esse, simul hoc recipiendum erit, illos pænas nunc solvere Dei judicio, quod in hac vita pro peccatis non satisfecerint. 8

52. Probatur 5. ex Græcorum et omnium Orientalium consensione. Constat apud Græcos et sectas omnes Orientales vigere morem orandi et offerendi sacrificium pro defunctis, ex certa per-

<sup>(1)</sup> L. de cura pro mortuis c. iv.

<sup>(2)</sup> Serm. xxxii. de verbis Apostoli. Vide et l. i. de orig. animæ c. x. et l. iii. c. ix. ubi refert Dingeratem precibus sororis suæ Perpetuæ liberatam esse tenebris.

<sup>(3)</sup> L. i. de officiis Eccl. c. xviii.

<sup>(4)</sup> Exceptio hæc jamdiu sublata est.

<sup>5)</sup> Can. xxix. (6) Can. lxxix.

<sup>(7)</sup> Vide Vol. III. Tract. de Eucharistia c. ii. n. 84. « Let it be recollected that we are not disputing the existence in the Ritual of the Church, of the custom of praying for the dead. » Oxford Tracts, No. 79. p. 20. « The universal and apparently apostolical custom of praying for the dead in Christ. Ibidem p. 34.

<sup>(8)</sup> In Acta Apost. c. xv. 10.

animas sic adjuvari et eripi miseriæ et tenebrarum. a, » inquit Gabriel Philadel-« Catholica et Apostolica Ecentis, et reliquæ omnes nae illi subjiciuntur, et cum ea it, bis in anno Sacrificium communi celebrant, et orant ii pie obdormierunt orthodoanis. » Hinc Græci cum Laticilio Florentino definierunt: pænitentes in Dei charitate it, antequam dignis pænitenous de commissis satisfecenissis, eorum animas pœnis s post mortem purgari, et ut aujusmodi releventur, prodvorum suffragia. »

bjectiones solvuntur.

1. Argumentum ex re gesta habæi infirmum est, quum ocryphus, et exemplum non æ de purgatorio accomodadecesserant milites gravioris i, donariis contra legem

. Auctoritatem libri jam alias ius. <sup>2</sup> Præterea ipsi doctissiarii ejus historicam veritatunt, ideoque manet vis proum consuetudo et fides Jude pateant. Quod donaria it, gravioris peccati labes le pænitentia aliquorum saleo vitæ exitu erat sperandi um, quum alioquin religiopugnarent. Pro iis tantum pietate dormitionem accepem est sacrificium.

loctrine is said to have been, that nperfect christians went to a place and sadness, where they were far affliction, and deprived of the light tenance, in which they were beneharistic offerings and by alms. » in Concilio Florentino sententiam nienses, Tract. No. 79. p. 59. ract. III. de Verbo Dei c. v.

55. Obj. 2. Ecclesiastes dicit: « Si ceciderit lignum ad austrum, aut ad aquilonem, in quocumque loco ceciderit, ibi erit. » <sup>5</sup>

56. Resp. Non constat quid documenti eo loci dare voluerit sacer scriptor; et proinde argumentum certum inde nequit deduci : quapropter Oxonienses fatentur illud perperam purgatorio objici. <sup>4</sup> Cæterum si quis velit illud de mortuorum statu interpretari, non obstamus, quum revera quisque futurus sit semper qualis discessit, justus vel peccator : quæ enim contingit mora a beatitudine, leviorum culparum causa, non mutat statum perpetuum, qui animæ conditione in vitæ exitu determinatur.

57 Obj. 3. Ecclesiastes pariter dicit: α Quodcumque facere potest manus tua, instanter operare: quia nec opus, nec ratio, nec sapientia, nec scientia erunt apud inferos, quo tu properas. »<sup>5</sup>

58. Resp. verbis S. Gregorii M.: « Salomon dicit: « Quodcumque potest facere » manus tua, instanter operare: quia » nec opus, nec ratio est apud inferos.» Ex quibus constat, quia qualis hinc egreditur quisque, talis in judicio præsentatur. Sed tamen de quibusdam levibus culpis esse ante judicium purgatorius ignis credendus est. . . . Hoc tamen sciendum est, quia illic saltem de minimis nihil quisque purgationis obtinebit, nisi bonis actibus, in hac vita positus, ut illic obtineat, promereatur. » 6

59. Obj. 4. Christus vitam æternam absque ulla prævia pæna dandam dicit

(4) a Here may be mentioned that unwarrantable application of texts, such as that of John v. 39: a Search the Scriptures, » in disproof of the Roman doctrine that the Apostles bave handed down some necessary truths by Catholic Tradition; or again, Eccles. xi. 3. a If the tree fall towards the south, or towards the north, in the place where the tree falleth, there it shall lie, as a palmary objection to Purgatory. » Tract. N. 71. vol. iii. (5) Eccl. ix. 40. (6) Dial. l. iv. c. xxxix.

credentibus: « Amen, Amen, dico vobis, quia qui verbum meum audit, et credit ei qui misit me, habet vitam æternam, et in judicium non venit, sed transit a morte in vitam. » 4

- 60. Resp. Iis verbis declaratur fidem esse vitæ æternæ principium, adeo ut credens damnationem quam peccando meruerat effugiat, et a morte in vitam transeat. De fide qua quis ad pœnitentiam movetur Christus loquitur, ejusque explicat virtutem, quin neget credenti etiam pænas aliquando irrogari.
- 61. Obj. S. « Beati mortui qui in Domino moriuntur. Amodo jam dicit Spiritus, ut requiescant a laboritus suis: opera enim illorum sequentur illos. » <sup>2</sup>
  Non ita apud Catholicos qui eos igne purgatorio cruciandos credunt.
- 62. Resp. De martyribus fatetur Beza loqui Joannem; quod ex serie orationis liquet: «Hic patientia sanctorum est, qui custodiunt mandata Dei, et fidem Jesu. » <sup>5</sup> Cæterum justi omnes a laboribus hujus vitæ morientes requiescunt, quamvis non omnibus contingat Dei visione statim frui. Fides catholica non exigit ut eos igne cruciari credamus.
- 65. Obj. 6. « Nihil damnationis est iis qui sunt in Christo Jesu. » <sup>4</sup> Ergo fideles Christo conjuncti nullam pænarum in altera vita causam habent, sed per eum omni culpa immunes habentur.
- 64. Resp. Apostolus de cupiditatibus egerat, quas docet nihil afferre præjudicii. Fatetur in homine christiano manere concupiscentiam, sed viro suo spoliatam. Inde tamen nequit inferri justos nullam pænæ causam habere, quum in multis offendant omnes.
- 65. Obj. 7. Christus paradisi gaudia latroni pœnitenti pollicitus est, ipso quo mortuus est die : at purgatorii pœ-

nas hic, si quis alius, luere debuit. <sup>8</sup>

- 66. Resp. Supremo arbitrio potest Christus pœnas peccatis debitas remittere: quod maxime decuit iis in rerum adjunctis, dum eum precaretur latro, et contra alterum sui in suppliçiis consortem vindicaret. Ex indulgentia a Christo concessa, dum funderetur sanguis, nequit inferri omnes peccatores statim ac eos pœnituerit omni pœna liberari.
- 67. Obj. 8. Duo tantum recensentur ordines judicandorum: duo loca æterna, Dei regnum, et ignis æternus.
- 68. Resp. Utique in die judicii extremi duo tantum erunt ordines, et duo deinceps loca: sed antea justi qui levioribus maculis inquinati discedunt, aliquamdiu detinentur a Deo videndo.
- 69. Obj. 9. Apostolus excludit opem ab aliorum orationibus vel bonis operibus derivandam: « Omnes enim nos manifestari oportet ante tribunal Christi, ut referat unusquisque propria corporis prout gessit, sive bonum, sive malum. » 7 « Unusquisque onus suum portabit. » 8
- 70. Resp. verbis S. Augustini: « Hic omne meritum comparatur, quo possit post hanc vitam relevari quispiam vel gravari. Nemo autem se speret, quod hic neglexerit, cum obierit, apud Deum promereri. Non igitur ista, que pro defunctis commendandis frequentat Ecclesia, illi Apostolicæ sunt adversa sententiæ, qua dictum est: « Omnes enim adstabimus ante tribl-» nal Christi, ut referat unusquisque « secundum ea quæ per corpus gessil, » sive bonum, sive malum: » quia etiam hoc meritum sibi quisque, cum in corpore viveret, comparavit, ut ei possent ista prodesse. Non enim omni-

<sup>(1)</sup> Joan. v. 24.

<sup>(2)</sup> Apoc. xiv. 13.

<sup>(3)</sup> Ibidem 42.

<sup>4)</sup> Rom. viti. 1.

<sup>(5)</sup> Luc. xxiii. 45.

<sup>(6)</sup> Matth. xxv. 34.

<sup>(7)</sup> II. Cor. v. 10.

<sup>(8)</sup> Gal. vi. 5.

nibus prosunt. Et quare non omnibus rosunt, nisi propter differentiam vitæ quam quisque gessit in corpore? » <sup>4</sup> If alias: « Unusquisque proprium onus ortabit, onus videlicet reddendæ raionis: quia unusquisque nostrum pro e rationem reddet. Non itaque amplius nvicem judicemus. Nam quantum atinet ad onera mutuæ charitatis, invicem mera vestra portate, et sie adimplebis legem Christi. » <sup>2</sup>

71. Obj. 10. Christus « dilexit nos, t lavit nos a peccatis nostris in sanuine suo. » 5 Ergo justi in morte altem ab omni macula et reatu pœnæ ximuntur.

72. Resp. Testimonium illud probat antum Christum suo sanguine peecata iostra expiasse; quin tamen inde seuatur nos omni eximi culpa, omemve effugere pænam. Sicut igitur ui manet cupiditate prava gravique celere adstrictus, æternas luiturus st pænas; ita qui levioribus detinetur ulpis mitiora patietur: nullo quippe estimonio probatur culpas omnes pæasque morienti justo remitti, quem onstat nonnumquam sub mortem leiter peccare.

73. Obj. 11. Auctor Hypognostici: Primum locum Fides Catholicorum livina auctoritate regnum credidit sse cœlorum: secundum gehennam, bi omnis apostata, vel a Christi fide lienus, æterna supplicia experietur. 'ertium penitus ignoramus; imo nec sse in Scripturis sanctis invenimus. » 4 dem tradidit Augustinus ipse. §

74. Resp. Auctor ille, sicut Augustitus, iis locis non agit de temporali
tatu, sed de æternis statibus beatoum et reproborum: Pelagiani sciliet, quos refellebant, contendebant
arvulos absque Baptismo decedentes
uituros gloria et felicitate, quamyis

in regnum cœleste non ingrederentur. Eos arguens auctor statim subjungit: « Finge, Pelagiane, locum ex officina perversi dogmatis tui, ubi alieni a Christi gratia vitam requiei et gloriæ possidere parvuli possint. »

75. Obj. 12. Orationes Ecclesiæ, si quid probent, ostendunt ex ipsis inferis damnatos erui posse; in Offertorio quippe Missæ pro defunctis dicitur: « Libera animas omnium fidelium defunctorum de pænis inferni, et de profundo lacu: libera eas de ore leonis, ne absorbeat eas tartarus. »

76. Resp. Preces illæ piam Ecclesiæ solicitudinem de salute suorum filiorum exprimunt, quæ tanta est ut vehementer desideret neminem in inferna tradi. Liberationem ex inferis damnatorum certe non precatur, quum ipsa doceat supplicia illa esse æterna, nullamque esse ex inferno redemptionem: sed sese veluti præsentem statuit morientibus, funditque preces ne in damnationem æternam incidant. Simul autem orat ut ab omni vinculo delictorum solvantur : quæ oratio ipsis jam defunctis prodest ut leviora impedimenta tollantur. Profecto ex precibus et sacrificiis quæ pro mortuis offert Ecclesia, rite concluditur eos viventium suffragiis adjuvari posse, quum alias hæc omnia forent prorsus supervacanea.

77. Obj. 13. De purgatorio dubius hæsit Augustinus. Ergo non est dogmatis auctoritate donandum.

78. Resp. Augustinus minime dubitavit de purgatorio ipso, seu de statu quodam defunctorum qui temporales luunt pœnas, quique viventium adjuvantur precibus: « Neque negandum est » inquit, « defunctorum animas pietate suorum viventium relevari, cum pro illis sacrificium Mediatoris

<sup>(4)</sup> Enchir. c. ex.

<sup>(2)</sup> L. iii. contra lit. Petil. Donat. c. v.

<sup>(3)</sup> Apoc. i. 5.

Vol. 11.

<sup>(4)</sup> Hypogn. l. v. c. v.

<sup>(5)</sup> Serm. xiv. de verb. Apost.

<sup>(6)</sup> Enchir. 6. lxiv. et l. xxi. de civ. Dei c. xxvi.

offertur, vel eleemosynæ in Ecclesia fiunt. » <sup>1</sup> Et inter dogmata Aerii hæretici recensuit, « Orare vel offerre pro mortuis oblationem non oportere. » <sup>2</sup> Utrum autem Apostoli ad Corinthios sententia <sup>3</sup> de salvandis per 1gnem, ad purgatorii pænas referenda foret, anceps hæsit aliguamdiu. <sup>4</sup>

79. Obj. 14. Consuetudo orandi pro mortuis orta est ex persuasione animabus beatitudinem nonnisi in die judicii tribuendam: interim tamen credebantur quiete gaudere, nec ulla affici pœna: quod longe differt a purgatorii notione. Ita Oxonienses.

80. Resp. Consuetudo toti Ecclesiæ communis non potest explicari sententia illa falsa, quæ cum cæteris Vigilantii erroribus sæculo quinto rejecta est. Ostendimus jam ex Scriptura et traditione animas perfectas statim post divortium a corpore, quod morte contingit, beatas fieri, et Dei donari visione. Ipsa quæ aliquamdiu exagitata est sæculo quartodecimo controversia de essentiæ divinæ ante diem judicii visione, beatitudinem earum cum Christo in quæstionem non revocabat. Eas inter et animas levioribus maculis inquinatas discrimen manifestum fit, tum in Patrum scriptis. tum in liturgiis : illarum enim gloria celebratur, et invocatur intercessio; his quies, lux, beatitudo imploratur. Quam propugnamus purgatorii notionem ex Patrum scriptis, quibus et Scripturarum sensus illustratur. derivavimus.

- (4) Enchir. c. ix.
- (2) Lib. de Hær.
- (3) I. Cor. iii.
- (4) L. de fide et opere c. xvi.
- (5) Oxonienses sic se defendunt contra quemdam sum sectme præconem: « And now I would venture to ask any Clergyman, I would even appeal to yourself, if a Parochial Minister, whether, when you have heard of the death of one of your flock, of whom you hoped well, your first impulse has not been to pray to God to make

81. Obj. 15. Varietas sententiarum de purgatorii pœnis, de precum utilitate, et de animarum justarum post mortem statu ante resurrectionem, ostendit nihil certi de iis ex traditione vel Scriptura constare.

82. Resp. In eo concors omnium est sententia et doctrina, orandum esse pro defunctis, iis utilitatem magnam ex precibus Ecclesiæ provenire, easque plene purgatas ad beatitudinem tum demum transire. Quod si de prenarum genere vel ratione non adoclare vel constanter omnes locuti sin, dogmatis certitudini non obstat, quum de iis nihil tamquam fide credendum tradatur.

83. Obj. 16. Purgatorii notio ex Ethnicorum de altera vita fabulis ora est, favente animo in defunctos propenso; sic enim homines instinctu quodam naturæ iis requiem apprecaptur.

84. Resp. Quæ apud Ethnicos leguntur de animarum expiatione ad primævam traditionem merito referuntur, cujus vestigia in omnibus gentibus reperire est. Cæterum ab iis, quæ de purgatorio tenemus haud didicimus; sed christianam sequimur traditionem et fidem, solemni cultu a primordiis Ecclesiæ manifestatam. Non nostræ mentis cogitatione nec sensu quodam humanitatis ducimur; quamvis dogmatis veritati nihil detrahat quod rationi et sensui humano, dirinitus veluti indito, congruat. 8

85. Obj. 17. Purgatorii doctrina vir

up to the departed whatever had been deficient in your ministrations? whether (as Luther did you have not prayed for the perfecting and interested blessedness of a departed friend or relation, even though you have subsequently checked yourself? whether you did not find a comfet from that prayer? and whether this dictate of human nature, warranted as it is by the early church, may not, after all, be implanted by the God of nature — may not be the voice of God within us. » Tract. 77.

utem crucis evacuat, Deum animaum, etiam justarum, tortorem facit, et tristia tetraque subeunda exhibet antequam ad cœlum pateat aditus.

86. Resp. Nihil crucis virtuti detrahitur, docendo non plenam omnibus præstari indulgentiam, sed luendas quandoque a peccatore pœnas, ut toto quo tenebatur reatu liberetur. Profecto non ita pro nobis satisfecit Christus ut omni poena necessario simus immunes. Nullum supplicium a Deo irrogatum fides tradit; sed animas levioribus culpis, vel pœnæ debito detineri a Deo fruendo. Cæterum si Theologorum plerorumque placita de igne quo purgantur animæ respiciantur, justitia summa et sanctitas Dei adorandæ erunt, tum in purgandis electis, tum in puniendis impiis. Nulla autem necessitas est purgatorii pœnas luendi, si quis voluerit Deum ardentiori amplecti affectu, et pro viribus divinæ justitiæ satisfacere studuerit: morientibus ideirco non tristia tetraque exhibentur, sed cœli promittuntur gaudia; si tamen ipsi toto cordis afectu Deum quærant et diligant.

87. Obj. 18. Turpis lucri studio purgatorium excogitatum videtur, ut Misse veneant, cœlo nonnisi argento comparando: ca vero admissa doctrina, miseranda est pauperum conditio, divitibus mox liberandis, Missis Plurimis pro iis oblatis.

88. Resp. Orandi pro mortuis et satrificium pro iis offerendi consuetudo ad ipsum rei christianæ initium refertur, et Apostolos habet auctores, ut nihil nunc dicamus de priori Judæorum consuetudine. Quis autem dixerit lucri studio eam ab Apostolis statutam? Ouod ca occasione dentur eleemosynæ in sustentationem sacerdotum, consonum est iis quæ Deus ipse statuit, ut qui inserviunt altari, de altari victum derivent. Quod vero pauperibus deesse videri posset, ex thesauro Ecclesiæ, juxta divina consilia, suppeditatur, quum pro omnibus fidelibus defunctis preces et sacrificia indesinenter offerantur. Divites igitur potioris conditionis vix dici possunt, quum onera secum ferant divitiæ, et sacrificiorum applicatio flat arcano Dei consilio.

# Animadversio.

89. Purgatorium esse probavimus: quæ autem animæ ibi detineantur indicavimus, eas scilicet qui levioribus culpis, quas veniales vocamus, discesserint inquinatæ, vel quæ haud satis expiaverint peccata graviora pœnitentiæ operibus. De loco, pænarum genere, vel duratione nihil duximus proferendum, ne fidei limites prætergredi videremur. Cæterum apud Latinos obtinet sententia ignis pœnam irrogandam. Charitas viventium erga defunctos exercetur orando pro eis, offerendo sacrificium, eleemosynas dando, et alias divinam iis implorando misericordiam. Indulgentiarum etiam applicatio iis fieri potest, ad modum suffragii. 4 De his alias disseruimus.

(i) Juvat Oxoniensium verba recitare: « There ione other means of escaping the penalties duo is in in Purgatory, which may briefly be mentioned, viz: by the grant of indulgences; these are spensed on the following theory. Granting that certain fixed temporal penalty is attached to very act of sin, in such case, it would be conivable that, as the multitude of Christians did to discharge their total debt in this life, so some traordinary boly men might more than disarge it. Such are the Prophets, Apostles, Marage it.

tyrs, Ascetics, and the like, who have committed few sins, and have undergone extreme labours and sufferings, voluntary or involuntary. This being supposed the question rises, what becomes of the overplus; and then there seems a fitness that what is not needed for themselves, should avail for the brethren who are still debtors. It is accordingly stored, together with Chaiss's merits, in a kind of treasure-house, to be dispensed according to the occasion, and that at the discretion of the Church. The application of this treasure is called

#### CAPUT III.

#### DE IMPIORUM SUPPLICIES.

90. Æterna esse impiorum supplicia fides Catholica constanter docuit; idcirco contraria Origenis placita in Concilio V., anno 553, damnata sunt. Attamen hodiernis temporibus plurimi ab hoc dogmate abhorrent, et universos prorsus homines salvandos prædicant, post pænam aliquam, vel nulla pæna irrogata; quapropter Universatistæ dicuntur. Unitarii plurimi in hoc versantur errore. ¹ Rationalistæ quoque Germani, quorum propago in ipsa qua scribimus urbe habetur, idem sentiunt.

# Propositio.

Reproborum supplicia æterna prorsus sunt, adeo ut semel Dei judicio damnati numquam ad salutem perventuri sint.

91. Probatur 1. ex Scripturis. Christus allocuturus est reprobos in judicio extremo : « Discedite a me maledicti in ignem æternum. » . . . « Et ibunt hi in supplicium æternum, justi autem in vitam æternam. » 2 Voces plane significant supplicia perpetua, omni caritura fine : - rò xũp rò ἀιώνιον - ιἰς κὸλασι ἀιώτιος - tum ignis, tum pæna et supplicium perpetua dicitur. Sicut vita æterna felicitatem absque termino designat, ita supplicium æternum pænam absque fine. Sententia profertur in rerum omnium consummatione : ergo respicit perpetuam inde secuturam conditionem.

an Indulgence, which stands instead of a certain time of penance in this life, or for the period, whatever it be; to which that time is commuted in Purgatory. In this way, the supererogatory works of the Saints are supposed to go in payment of the debts of ordinary christians. » Tract. N. 79, 43. (1) « Unitarians as a body universally believe

in the future punishment of the wicked. By a very large number this punishment has been con-

92. Alias sæpe tradit Christus perpetua fore impiorum supplicia: « Si scandalizaverit te manus tua, abscide illam : bonum est tibi debilem introire in vitam, quam duas manus habentem ire in gehennam, in ignem inextinguibilem : ubi vermis eorum non moritur, et ignis non extinguitur. » 5 Liquet de valle Hinnom quæ adjacebat Hierosolymis, ubi cadavera comburi solebant, hic non esse sermonem; sed de alterius vitæ suppliciis quæ - rò xvp rò àoboror - designantur. Eorum perpetua duratio verbis magis perspicuis enuntiari non poterat.

93. De iis « qui non obediunt Evangelio Domini nostri Jesu Christi » dicit Apostolus : « Pœnas dabunt in interitu æternas — « rute » δίκην τίσουση , δλίδη» ἀίδιτοι — a facie Domini, et a gloria virtutis ejus : cum venerit glorificari in sanctis suis. » 4 Voces sempiternam perditionem plane designant.

94. S. Joannes dicit: « Diabolus missus est in stagnum ignis et sulphuris, ubi et bestia et pseudopropheta cruciabuntur die ac nocte in sæcula sæculorum. » <sup>8</sup> Illa supplicia utique perpetua minatur Angelus bestiæ cultoribus: « Si quis adoraverit bestiam. . . . cruciabitur igne et sulphure in conspectu Angelorum sanctorum, et ante conspectum Agni: et fumus tormentorum eorum ascendet in sæcula sæculorum. » <sup>9</sup> Hæ voces tempora absque fine, ævum perpetuum, denotant: nec aliquid occurrit, quo earum arctetur significatio.

95. Probatur ex traditione et side perpetua Ecclesiæ. Epistola nomine Eccle

sidered eternal. By others it is supposed to be limited in duration, but to be severe and dreadul, according to the representations of the Scriptures, and in proportion to the sins of each individual. » Unitarian Miscellany, vol. ii. p. 26.

- (2) Matt. xxv. 41. 46.
- (3) Marc. ix. 42.
- (4) II. Thess. i. 9.
- (5) Apoc. xx. 9. (6) Apoc. xiv. 9. 10. 11.

ensium de Polycarpi marty, circa annum 166, laudat unius horæ spatio se ab na redimentes. Frigidus ipsis immanium carnificum ignis. Juippe habebant, illum effuæternus est, numquamque r. »— ro aibrior xài publicare

inus M. a Christo scelestos dicit: « Similiter quidem robos, cum ad Minoem et thum venerint, punitum iri xit: Nos autem idem illis i dicimus, sed a Christo; idntibus in iisdem corporibus. uis animabus, ut pœna ætertur, non mille annorum, ut circuitu definita. » 2 — xae TOMASI MITA TOT JUXOT YITOMITOT, χολασιι χολασθησομείωι, αλλ' έχι περιοδον, ώς έχειτος εφα, μοτον. us « unumquemque ad æterpænam, sive salutem pro tionum suarum proficisci. Si ta omnibus hominibus essent, m ad breve tempus eligeret. d æternam ignis condemnaoficisci sciret. » - izagrer in' lasir à surapiar xar' àliar tur ιευεσθαι, εί γαρ δι παττες άτθρωπει GROF, EX AF TIS THE RARIAN WHOS ., Piradur mopivichai in' aluriar xaradıxır. 3 « Qui improbe c immutantur, eos igne ætermus puniri » - κολαξισθαι fixor xai pu perabaddoras. is πιστευομεν. 4 « Apud nos enim malorum dæmonum serpens et satanas, et diabolus, ut ex literis nostris scrutando e. Hunc Christus præmonstra-

vit cum ipsius exercitu et assectantibus hominibus in ignem missum iri, ut in infinitum æyum excrucientur. » - ir is то жир жемфэнсеста мета тис айты страттар rai rut incurrut ardpunut, redacoucous тог ажераттет аным, жрееминост в Хритгет. 5 - Christifidelium persecutoribus, et « omnibus injusto odio indulgentibus nec prenitentiam agentibus, æternum per ignem supplicium » servari docet - xodavir Sia woper aimriar. 6 Refert mulierem ad fidem conversam ethnico marito Christianam doctrinam exponentem, libidinose viventibus « in æterno igne supplicia » denuntiasse έι άιωτιφ πυρι κολασιι άπαγγελλυσα. 7 Dæmonibus et eorum cultoribus in æterno igne supplicium servari dicit, ex prophetarum et Jesu Christi doctrina u ir nupi aimili xodatims brus yap xal il профигал паттег проекироват устиосодал, кал Invour à imerepor didavanter ididate. 8 Cum Tryphone disserens ait: « Alii quidem in judicium et condemnationem ignis perpetuo cruciandi mittentur. » is per ils upidir nas naradiunt re mupos amaud-דשר צינאמלני שנו אנושלשטוו. 9

97. S. Irenæus: « Quoniam quidem transgressoribus ignis æternus præparatus est, et Dominus manifeste dixit, et reliquæ demonstrant Scripturæ. Et quoniam præsciit Deus hoc futurum, similiter demonstrant Scripturæ, quemadmodum et ignem æternum his qui transgressuri sunt, præparavit ab initio.» 10

98. Theophilus Antiochenus suadet Autolyco ut credat resurrectioni, « ne si nunc incredulus fueris, credas tunc suppliciis cruciatus ælernis. Quæ supplicia cum prædicta a prophetis fuissent, etc. » — ἐνιωμείος τοτι ἐν ἐνιωνιος

<sup>2.</sup> p. 196. vol. ii. Patr. Apest. a Cote-

<sup>.</sup> i. (alias ii.) n. 8. p. 128. vol. i. ed. 12 p. 132.

<sup>(4)</sup> Apol. i. (alias ii.) n. 21. p. 452.

<sup>(3)</sup> Ib. n. 28. p. 460.

<sup>(6)</sup> lb. n. 45. p. 186.

<sup>(7)</sup> II. Apol. alias i. n. 2. p. 236.

<sup>(8)</sup> Ib. n. 8. (9) Dial. cum Tryph. n. 45. p. 410.

<sup>(10)</sup> L. ii. ad hær. c. xlix.

тімеріаль, ет тімеріет провіримітет в'яго гет профитет. » (

99. Tertullianus ethnicos antistites alloquens dicit : « Enim vero nos, qui sub Dco omnium speculatore dispungimur, quique æternam ab eo pœnam providemus, merito soli innocentiæ occurrimus, et pro scientiæ plenitudine, pro latebrarum difficultate, et pro magnitudine cruciatus, non diuturni, verum sempiterni, eum timentes. » 1 ln le corporis resurrectionem probat, quod cum anima in æternum puniendum sit: « Si quis occisionem carnis atque animæ in gehennam, ad interitum et finem utriusque substantiæ arripiet. non ad supplicium. (quasi consumendarum, non quasi puniendarum) recordetur ignem gehennæ æternum prædicari in pænam æternam. » 8

# Objectiones solvuntur.

100. Obj. 1. Doctrina de æternis impiorum supplici's tota nititur vocibus àim et àimie, quæ ævum, vel tempus diuturnum significant. — ex'aimia, xai eri Exod. xv. 18. Dan. xii. 3. Mic. iv. 5. « Omnes populi ambulabunt unusquisque in nomine Dei sui : nos autem ambulabimus in nomine Dei nostri in æternum et ultra : » — iis rui àimia, xai ix'ixina. 4 Præterea quinquies tantum in novo Testamento voces hæ de impiorum suppliciis adhibentur : vix autem dogma tanti momenti vocibus ambiguis raro usurpatis probari potest. 8

101. Resp. Doctrina hæc ex prædicatione et traditione perpetua Ecclesiæ claret, et plurimis fulcitur Scripturæ testimoniis. Quod ad voces illas attinet, ævum, æternitatem plerumque designant, quamvis nonnumquam ad tempus diuturnum referantur. 6 Cæterum

dum agitur de impiorum suppliciis, quæ adjunguntur amplissimam postulant explicationem. « Quale est, æternum supplicium pro igne diuturni temporis existimare, et vitam æternam credere sine fine? cum Christus in codem ipso loco, in una eademque sententia dixerit, utrumque complexus: « Sic ibunt isti in supplicium æternum, » justi autem in vitam æternam. » 1 Quod ad textuum numerum spectat, satis est ut vel semel tradatur veritas. » Cæterum non sola nitimur Scriptura; sed perpetua fide ab Apostolorum temporibus ubique vigente, cujus testes insignes adduximus.

102. Obj. 2. Ex eo quod vita æterna dicatur et supplicium æternum, non sequitur eadem amplitudine vocem illam utroque loco prædicari; nam alias dicitur: « contriti sunt montes sæculi. Incurvati sunt colles mundi, ab itineribus æternitatis ejus. أَمُ الْمُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الل

103. Resp. Objecto loco ipsi montes sæculi dicuntur itinera Dei, ideoque eodem prorsus sensu vox Hebraica wity et Græca à in utraque sententiæ parte usurpatur: Vates scilicet vetustos montes veluti Dei itinera pingit, poetarum more. Cæterum is loco Matthæi justorum et impiorum adversa conditio exhibetur; et quum bestitudo illis in præmium a judice tributa, dicatur æterna, et pæna etiam

<sup>(1)</sup> L. i. ad Autolyc. n. 14. p. 182. ed. Wirc.

<sup>(2,</sup> Apologetic. c. 45.

<sup>(3)</sup> De Resurr. carn. c. 35.

<sup>(4)</sup> Chauncy's Salvation for all men p 263.

<sup>5)</sup> Unitarian Miscellany Vol. II. p. 31. Note et Vol. Vl. p. 426.

<sup>(6)</sup> Joan. viii, 55. Gen. xvii. 8. Exod. xl. 15.

<sup>(7)</sup> Aug. l. xxi. de civ. Dei c. xxiii.

<sup>(8)</sup> Alias enumerantur tredecim, quarum undecim in novo Testamento reperiuntur. Unitarias Miscellany Vol. VI. p. 125.

<sup>(9)</sup> Hab. iii. 6.

mpiis irrogata æterna quoque nuncupetur, nulla interpretationis justæ regula sinit ut diversimode explicetur. « Nam si æterni supplicii aliquando finis est futurus, » animadvertit optime Basilius M., a omnino habebit et vita æterna finem. Sin in vita non sic evangelici dicti sensum accinimus, quæ ratio est statuendi finem supplicio æterno? Æterni enim adjunctio pariter in utroque ponitur. « lbunt enim hi. » inquit « in supplicium æternum, justi autem in vitam æternam. » 1 Ouod ad vocem zodas pertinet, pænam suppliciumque denotat, nec necessario ad correctionem refertur, quamvis pænæ in hac vita irrogatæ ad hunc finem plerumque referendæ sint.

104. Obj 3. Psaltes dicit: « Numquid in æternum projiciet Deus : aut non apponet ut complacitior sit adhuc? aut in ancm misericordiam suam abscindet. a generatione in generationem? aut Obliviscetur misereri Deus? aut continebit in ira sua misericordias suas ? » 2 llias : « Non in perpetuum irascetur, aeque in æternum comminabitur. . 5 saias : « Congregabuntur in congregaione unius fascis in lacum, et claudenur ibi in carcere: et post multos dies risitabuntur. » 4 Apostolus : « Si cujus pus arscrit, detrimentum patietur: pse autem salvus erit; sic tamen quasi er ignem. » 5

105. Resp. Psaltes graviter afflictus eum aliquando sibi propitium futurum onfidebat: « In die tribulationis meæ eum exquisivi. . . . Renuit consolari nima mea, memor fui Dei, et delectassum. » Cæterum si quis malit verba ils ad vitam alteram referre, non reugnamus; spem scilicet enuntiat se aud fore a Deo ob peccata, quorum um pœnitebat, in æternum repel-

lendum. De ira minisque iis qui in hac vita versantur intentatis altero loco agit, Dei efferens misericordiam, qui haud semper se præbet adversum vel minacem; sed indulgentia summa hominum remittit peccata: « Non secundum peccata nostra fecit nobis: peque secundum iniquitates nostras retribuit nobis. » Isaias loco objecto justitiæ divinæ exercitium in dæmones et homines impios semper continuandum dicit. « Hoc vero loco, » animadvertit ipse Rosenmüller « quum proxime (vs. 23. Iova regnaturus dicatur, verbum יפקדוי haud dubie de pæna est intelligendum, ut infra 29, 6. Sensus est, sceleratos illos, quos divina justitia in carcerem conjecerit, post multos etiam dies fore torquendos, i. e. numquam futurum esse pænarum terminum. Ita Aben-Ezra: sensus est. matum hoc protrahendum esse, dum ipsi, inclusi carceri, ibi pœnæ loco essent detinendi.»6 De Apostoli loco objecto diximus, de purgatoriis pœnis disserentes. Liquet de reprobis non esse sermonem, sed de iis qui supra fundamentum lignum. fœnum et stipulam ædificant, scilicet de iis qui doctrina fidei servata, vana quædam tradunt, vel qui in leviores incidunt culpas.

106. Obj. 4. Ignis inextinguibilis in Scripturis haud denotat ignem perpetuum: nam minatur Deus sabbatum violantibus se ignem in portis Jerusalem accensurum qui non extinguetur; 7 quod significat incendium quod durabit donec urbs fuerit penitus consumpta. Sic et per Ezechielem. 8 Isaias Idumæis minatur iisdem vocibus quibus utitur Joannes de impiorum suppliciis: « Quia dies ultionis Domini, annus retributionum judicii Sion. Et convertentur torrentes eius in picem, et hu-

<sup>4)</sup> In regulis compendio traditis inter. 267.

l) Ps. Ixxvi.

<sup>5)</sup> Ps. cii.

ij Isaiæ zxiv. 22.

<sup>(8)</sup> I. Cor iii. 15.

<sup>(6)</sup> Rosenmüller in loc.

<sup>(7)</sup> Jer. xvii. 27.

<sup>(8)</sup> Ezech. xx. 45. 48.

mus ejus in sulphur: et erit terra ejus in picem ardentem. Nocte et die non extinguetur, in sempiternum ascendet fumus ejus. » <sup>1</sup> Liquet hæc ad litteram non esse accipienda, sed Dei magnam ultionem designare. <sup>2</sup>

107. Resp. Voces eædem non ubique eamdem obtinent vim : ex adjunctis enim sæpe pendent. Ignis qui non extinguetur apud Jeremiam et Ezechielem denotat incendium totius urbis. Idumææ desolatio ab Isaia depingitur, mutuatis imaginibus a Sodomis incendio consumptis. Cæterum licet prophetarum descriptiones non sint ad litteram urgendæ, Christi verba de igne numquam extinguendo, et de igne supplicioque æterno, non possunt idcirco ad temporalem pænam referri: hic enim, magister et judex, proprie loquitur, illi poetarum more vehementioribus vocibus, et vividioribus imaginibus utuntur. Quæ occurrit similitudo inter Joannis verba et Vatum. probabilem præberet rationem illa pari ratione interpretandi, nisi adjuncta discrimen ostenderent; agit enim ille de cruciatibus alterius vitæ post rerum mundanarum finem.

108. Obj. 5. Ignis metaphorice adhibetur, ut conscientiæ remordentis cruciatus indicetur, qui et vermis semper rodentis figura significatur; ergo æternitas suppliciorum ex ignis æterni metaphora haud certo infertur.

109. Resp. Quidquid sit de metaphora, constat pœnam summam vehementemque cruciatum utraque voce designari: quapropter adductis Christi Domini verbis, exclamat Augustinus: « Non eum piguit uno loco eadem verba ter dieere: quem non terreat ista repetitio, et illius pœnæ comminatio tam vehemens ore divino? » \*\*

Vocibus illis corporis cruciatus significari putat: « facilius est ut ad corpus dicam utrumque pertinere, quam neutrum; et ideo tacitum in illis divinæ Scripturæ verbis animi dolorem, quoniam consequens esse intelligitur, etiamsi non dicatur, ut corpore sic dolente animus quoque sterili pænitentia crucietur. » <sup>4</sup> Æternitas pænarum non pendet ex voce unica vel ambigua; sed ex claris testimonis, suffragante traditione perpetua.

110. Obj. 6. Pii doctique homines, in Scripturis exercitatissimi, pœnas æternas negarunt. Sic Origenes, Gregorius Nyssenus, Gregorius Nazianzenus, Ambrosius, imo et Hieronymus.

111. Resp. Origenis quidem scripta huic errori favent: sed eruditi hominis ingenio nimis fidentis opinatio vetusta fidei et concordi aliorum doctrina prævalere nequit. Gregorii Nysseni opera ab Origenistis corrupta fuisse olim contendit & Germanus Constantinopolitanus. 8 Habetur autem eius testimonium de sempiternis impiorum pœnis in oratione in eos qui differunt baptisma, quibus omnem tollit salutis spem : « Cum non sit obsignata, anima, eam exhibet « frustra dellentem et inutiliter pænitentem, non secus atque divitem qui induebatur purpun et bysso, quemque lautus, ac delicatus omnis generis cibus alebat materiam ignis qui non potest extingui. Nazianzenus catholico sensu locutus est de igne, vitii omnis levitatem absumente; 6 eum enim sempiternum agnovit : « Omnibus his formidabilior ignis, cum insomni illo verme conjunctus est, nec unquam extinguitur, verum in sceleratorum hominum pœnam, perennis est et sempiternus. " Quod autem addit: « Nisi tamen hoc

<sup>(1)</sup> Isaiæ xxxiv. 8.

<sup>(2,</sup> Unitarian Miscellany vol. vi. p. 136.

<sup>(3)</sup> L. xxi. de civit. Dei c. ix.

<sup>(4)</sup> Ibidem.

<sup>(3)</sup> L. cui titulus, Retribuens et legitimus.

<sup>(6)</sup> Orat. xxxix. in s. lumina. (7) Orat. xl.

loco quispiam ignem mitius. Deo vindice dignum est, inlum putet; » de pœnarum te, potius quam duratione exım est. Profecto de damnatis os autem simul cum aliis, vel nte alia istud excruciabit, quia rojecti sint, atque inustam in itia sempiternæ ignominiæ rerant. » 4 Ambrosius homigella a diaboli et ministrorum na distinguit, quatenus illa ad tionem diriguntur, quæ scilicet nac irrogantur : « Ideo dives vangelio, licet peccator, pœnazetur ærumnis, ut eitius possit . » 2 De divite quem Deus ipsa nocte eum moriturum quitur, non de illo qui sepulin inferno; ibidem enim ait : us suos castigat, quos diligit: tamquam generali damnatione is adstrictos, pæna damnat » Lapsam virginem alloquens Ego tamen qui scio graviora sis servari tormenta, et sine ias animas cruciatus manere. aporales utique, sed æternos: volo cruciatibus affici, profuque, non animam perdituris.» ymus arguit Pelagianos, quod es Christianes eidem cum damnationi subjicerent, urimis flagellis illos ad se reeus: « Peccatum autem et inipro qualitate vitiorum, post et iniquitatis vulnera, accipit m. Unde scriptum est (Psalmo ulta flagella peccatoris: » et teritus sempiternus : et per lagella atque cruciatus emenrael. » 4 « Peccatorum atque m, et tamen Christianorum, opera in igne probanda sunt,

atque purganda, moderatam arbitramur, et mixtam clementia sententiam judicis. » 8 Hæc suppliciorum æternam durationem non excludunt, sed Christianis plurimas rationes purgandi delicta a Deo præberi innuunt, nec totam irrogari pœnam quam merentur, juxta justitiæ rigorem. Profecto Hieronymus alias dicit : « Sciamus peccatores in Evangelio mitti in ignem æternum, qui præparatus sit diabolo et angelis ejus, et de his dici : « Vermis » eorum non morietur, et ignis eorum » non extinguetur. » 6 « In eo peccator maledictus erit, quod, incorrupto corpore, pænas patiatur æternas. » 7

112. Obj. 7. Pugnat cum Dei attributis suppliciorum æternitas. Deus summe bonus creaturas felices esse necessario optat: summe sapiens adhibuit subsidia quibus tanta felicitas illis certo comparetur: summe potens omnia procul esse jussit, quibus benefica ejus consilia in irritum mitterentur. Quomodo posset condere creaturam æternæ miseriæ obnoxiam? Quomodo posset vitam tribuere, quæ, parvo excepto intervallo, dum in terris quis versatur, summo foret in ævum cruciatui? 8

113. Resp. Bonitas infinita Dei in vita largienda exercetur, sicut et in tribuendis subsidiis quibus quis felix evadere possit. Sapientia divina in iis eligendis quæ tanto fini conveniant ostenditur: potentia etiam in iis amovendis obicibus ques adversa aliqua vis objiciat. Cæterum hæc non exigunt ut creatura rationalis libertate careat, quæ procul dubio insigne est donum; vel ut ejus abusus copiosissimis prorsus subsidiis divinis impediatur. Ipsa Dei libertas, quæ summa et necessaria

t. xv.
s. cxviii. Serm. xx. n. 2.
e Virg. laps. c. 8.
dial. adv. Pelag.

<sup>(5)</sup> In calce Comm. in Isaiam.

<sup>(6)</sup> Comm. in c. iii. Jonæ.

<sup>(7)</sup> Comm. ad c. lxv. Isaise v. 20.

<sup>(8)</sup> Unitarian Miscellasy, vol. vi. p. 416.

perfectio est, exigit ut possit pro arbitrio suo dona majora vel minora tribuere: suprema eius majestas postulat a creatura rationali et libera obsequium; et justitia, quæ illi, æque ac cæteræ perfectiones, convenit, injuriam illatam puniendam ostendit. Condendo creaturam æternæ felicitatis capacem, se bonum beneficumque probat Deus : quod autem æternæ miseriæ sit obnoxia, ex ejus libertate contingit, nullo cum divinæ bonitatis detrimento; nec enim aliqua necessitate in tantum malum incurrit. Vita est præclarum donum, quod ex facultate adipiscendi felicitatem perpetuam valde augetur. Si igitur per breve tantum intervallum quis felix sit, sibi est tribuendum.

114. Obj. 8. Pœna omnis juste irrogata ad correctionem peccantium dirigi debet: alias foret vindicta, quæ summo et optimo Deo indigna est. Jam vero correctis peccatoribus, tollitur omnis causa pænas irrogandi: igitur hæ desinant necesse est.

115. Resp. Poena delicti est punitio, et justitiæ exercitium, ideoque haud necessario ad emendationem dirigitur. Ea est peccati turpitudo, ut puniri debeat, sive emendationis spes subsit, sive peccator delicto pertinax inhæreat. Vindicta hæc, quæ sanctitate et justitia divina innititur, Deum maxime decet, scelerum utique ultorem : « Mihi vindicta; ego retribuam, dicit Dominus. » 4 Numquam autem corriguntur reprobi, quippe quorum voluntas in malo est obfirmata, elapso pœnitentiæ spatio, quod justissimo Dei judicio intra hujus vitæ limites continetur. Manet igitur semper pænæ causa, voluntas scilicet a Deo aversa. « Etsi erit ibi stimulus pœnitudinis, » animadvertit S. Fulgentius, « nulla tamen ibi erit correctio voluntatis. A talibus enim iniquitas sua ita culpabitur, ut nullatenus possit ab eis vel diligi; vel desiderari justitia: voluntas enim corum talis erit, ut habeant in se semper malignitatis suæ supplicium, numquam tamen percipere possint bonitatis affectum. » 2

116. Obj. 9. Inter delictum et pænam proportio servanda est: jam vero delictum temporis momento plerumque admissum nullam habet cum cruciatibus æternis proportionem.

117. Resp. Gravitas delicti temporis spatio quod in eo patrando impenditur, nou est dimetienda, sed re ipsa, et animi voluntate. Inter homines graviori sæpe puniuntur supplicio que temporis momento admissa sunt. v. g. homicidia, quam quæ per diutumum spatium. Quod ad peccati gravitatem attinet, infinita quædam Deo irrogatur injuria, dum creatura, beneficiorum oblita, legem negligit et violat, cum supremæ majestatis dispendio. In peccatore pertinaciter crimini inhærente reperitur voluntas semper peccandi : ipsaque semel in malo morte obfirmata nequit ad Deum converti, nihilque exhibet quod eam a pœna in quam incurrit liberandam suadeat.

118. Obj. 10. Ab omni humanitatis sensu abhorret ut quis diris in ævum crucietur suppliciis: a divina erga homines pietate procul esse debet; quis enim pater filiorum delectetur cruciatu? Carnificem potius quam patrem Deum exhibent qui inferorum æterna prædicant supplicia.

119. Resp. Judicia divina nobis in Scripturis sanctis, et Ecclesia docenie, patefacta, sunt attendenda; non noster in iis scrutandis sensus sequendus. « Humano errat affectu, » qui peccatorum pœnas leviores æstimat, et « tanto invenitur errare deformius, et

uanto sibi videtur sentire clemenus. » 1 Deus quidem pater benignismus morte peccatoris vel ejus pœna on lætatur; sed judex quum sit santissimus et æquissimus, odit et punit uidauid a sanctitatis norma est alieum. Attamen necesse non est eum oncipere pœnas irrogantem; nam ex psa peccatorum conditione, quum rocul sint a regno cœlorum, vehenens oritur dolor, qui, omnibus faentibus theologis, est maximus daanatorum cruciatus, pæna damni ditus. Quæ autem supplicia ignis nonine in Scripturis designantur, non atis feliciter quis explicuerit; nec nim igni quo fovemur est similis. zeterum carceris ipsius, ut ita loquanur, adjuncta haberi possunt quæjumque sint externa damnatorum supicia, quin Deus ea inferens conciliatur.

120. Obj. 11. Si æterna sint damnaorum supplicia, æque puniuntur qui emel lapsi fuerint, et qui totam vitam mni scelerum genere se inquinarerint.

121. Resp. Minime. Duratio est ealem, sed non doloris vis et cruciatus. Nequaquam tamen » animadvertit Ptime Augustinus, « negandum est, tiam ipsum æternum ignem pro diersitate meritorum quamvis malorum liis leviorem, aliis futurum esse graorem, sive ipsius vis atque ardor o pœna digna cujusque varietur, Ve ipse æqualiter ardeat, sed non quali molestia sentiatur. » 2

#### Animadversio.

122. De genere suppliciorum quibus iniuntur damnati, nullam definitiom protulit Ecclesia, quæ tamen ripturæ voces constanter adhibet. nic insistendum exemplo, et de iis

#### CAPUT IV.

#### DE CORFORUM RESURRECTIONE.

123.Corpora nostra sub finem mundi suscitanda fides docet, quippe quæ justissimo Dei judicio, animæ gloriæ vel pænæ consortium in ævum initura sunt. Fuerunt quidem ipsa Apostolorum ætate qui hoc dogma negarent, « dicentes resurrectionem jam esse factam. . Basilides Alexandrinus, qui Glauciam interpretem Petri se magistrum habuisse gloriabatur, id etiam impugnavit.

# Propositio.

Corpora omnium hominum in mundi fine resuscitabuntur, animabus iterum socianda nexu indissolubili.

124. Probatur 1. ex Scriptura. Job

ontra recta Dei verba perversius, eædem adhibendæ voces, quin ad litteram omnes pressius urgeantur. Pœnæ statim decedentibus in peccato mortali irrogantur, juxta illud Evangelii: « Mortuus est dives, et sepultus est in inferno. » 8 « Excipit impios, » inquit S. Hilarius, « statim ultor infernus, et decedentes de corpore confestim de via justa peribunt. Testes nobis sunt Evangelii dives et pauper. » 4 Quod autem in judicio Christus dicturus sit : « Discedite a me maledicti in ignem æternum. » ad omnium reproborum sortem decernendam refertur, qui corpore et animo sunt cruciandi in ævum, quum singulorum animæ antea pænas tantum luant. In parabola divitis de linguæ cruciatu fit mentio; sed singulæ parabolarum circumstantiæ non sunt urgendæ, quoties aliunde certo constat eas ad litteram non esse accipiendas.

<sup>1)</sup> Aug. l. xxi. de civit. Dei c. xvii.

<sup>2)</sup> Ibid. c. xvi.

<sup>(3)</sup> Luc. xvi. 22.

<sup>(4)</sup> In Ps. ii. (5) II. Tim. ii. 47.

inter ærumnas suas se spe resurrectionis solatur : עתי גאלי הי ואחרו על-עפר יקום ואחר שרי אתוח אלות אשר אני יאחזה-לי ראו Testimonium hoc præclarum a Vulgato interprete redditur. « Scio enim quod Redemptor meus vivit, et in novissimo die de terra surrecturus sum : et rursum circumdabor pelle mea, et in carne mea videbo Deum meum. Quem visurus sum ego ipse, et oculi mei conspecturi sunt, et non alius: reposita est hæc spes mea in sinu meo. » 1 Hæc nullam ambiguitatem relinguunt. certam enim indicant fiduciam. Job in ipsa qua tunc inducbatur carne. Deum oculis suis visurum. Textus quidem eumdem præsefert sensum, quamvis voces nonnullæ clarius enuntiatæ sint in versione Vulgata. Eum reddit Rosenmüller : « Ego novi vindicem meum viventem : et postremum super pulvere staturum, » quod explicat de cura quam ipsius in pulvere jacentis gesturus erat : « et post cutem meam eonsumptam correserint consumentes hoc, corpus, tamen e carne mea videbo Deum; quem ego videbo mihi, et oculi mei vident, nec alius: consumuntur renes mei in sinu meo, præ vehementi Deum videndi desiderio. » Plurimum laborarunt Rationalistæ ut verborum horum vim elevarent, sed irrito conatu, judice ipso Rosenmüller: « Johus spem. quam fovebat, se oculis corporis sui instaurati adspecturum esse Deum, verbis clarissimis declarat. » . . . « Non est cur negemus Johum spem illam, quam simplex verborum suorum sensus prodit, apud se aluisse,

mortis suæ somnum non æternum fore, sed ab ipso Deo se aliquando expergefactum iri, et futurum esse, ut Deus mortuo ipsi advigilare non desinat, ipsum olim in vitam revocatum ut amicum amice recepturus. » 2

125. Hanc fidem Judæis communem fuisse, Sadducæis exceptis, ex Evangelio colligitur, s quæ ex divinitus tradita revelatione manasse censenda est. De morte Lazari stenti Marthæ dixit Christus: « Resurget frater tuus; » respondit ipsa: « Scio, quia resurget in resurrectione in novissimo die. » 4

126. Apostolus Paulus clarissime resurrectionem corporum proponit et inculcat tamquam fidei præcipuum quoddam dogma: « Si autem Christus prædicatur quod resurrexit a mortuis, quomodo quidam dicunt in vobis, quoniam resurrectio mortuorum non est? Si autem resurrectio mortuorum non est: neque Christus resurrexit. » . . . « Sed dicet aliquis : Ouomodo resurgunt mortui? qualive corpore venient? Insipiens, tu quod seminas non vivificatur, nisi prius moriatur. . . . Sic et resurrectio mortuorum. Seminatur in corruptione, surget in incorruptione. Seminatur in ignobilitate, surget in gloria: seminatur in infirmitate, surget in virtute. Seminatur corpus animale, surget corpus spiritale. . . . Ecce mysterium vobis dico: omnes quidem resurgemus, sed non omnes immutabimur. In momento, in ictu oculi, in novissima tuba : canet enim tuba, et mortui resurgent incorrupti : et nos immutabimur. Oportet enim corruptibile hoc induere incorruptionem: et mortale hoe induere immortalitatem. » 5

127. Probatur 2. ex Symbolo Apostolico, in quo Carnis resurrectionem profitemur. Sic etiam Symbolum Constan-

<sup>(1)</sup> Job xix. 25.

<sup>(2)</sup> In locum.

<sup>(3)</sup> Matt. xxii. 23.

<sup>(4)</sup> Joan xi. 24.

<sup>(5)</sup> I. Cor. xv. 12. 35. 42. 34.

10politanum: Expectamus resurreionem mortuorum.

128. Probatur 3. ex Patrum testimois. S. Justinus de Christo dicit: « Duicem siquidem ejus adventum et præntiam prænuntiarunt sancti Vates:
nam quidem jam exhibitam ut despei et passionibus subjecti hominis:
cundam autem, quando e cœlis cum
loria et angelica militia sua advenict,
leritque; cum omnium etiam, qui unuam extitere, mortalium corpora sustabit; atque dignos quidem induet
alura corruptibilitatis universæ exerte: injustos autem in perpetuo senu, una cum malis gentis, in ignem
littet sempiternum. » <sup>4</sup>

129, Athenagoras librum de resurctione mortuorum scripsit, et ex postoli auctoritate eum veluti divium dogma vindicavit, difficultatibus t objectionibus diligenter excussis: βιλον πάντι το λειπομετον, ότι δει κατα τον жесто) от , то фвартот тоито как вкасковастот Выбабдал афдарблаг, іга дыспольдентых ёў latrateur tur rexpudertur, zai malir érutrees two xexweightens, i xai maira bia-Ипричит, бхастор хористан вихания а вна m σωματος έπραξες, έιτε άγαθα, έίτε κακα. - « Quod superest cuique perspicuum st, oportere secundum Apostolum hoc orruptibile et dissipabile induere coriptionem, ut vivificatis ex resurreione iis, quæ mortua erant, et rursum mjunctis quæ separata, aut etiam omno dissoluta, merito quisque referat 12e per corpus gessit, sive bona, sive ala. » 2

nar' ağıar ror Stor. areyeipti yap ou rur dapna & Savarer our TH JUXH & Stor. . . . . AAAa anioreis rexpous treiperbai. ire torai, rire πιστευσεις Seder Rai μη Seder. « Cum mortalitatem deposueris et immortalitatem indueris, tunc Deum pro meritis videbis. Excitabit enim tuam carnem cum anima immortalem Deus. . . . Sed mortuos excitari non credis. Cum res eveniet, tunc credes, velis nolis. » 5 Plura congerit ut fidem de resuscitandis corporibus suadeat, deinde subjungens : raura de marra érepyer à re des ocopia, is to inideigal nat dia router, out duratos istir i deos noinsai tur nadolinur arastasii απαντων άνθρωπων. « Hæc autem omnia operatur divina sapientia, ut vel ex his demonstret posse Deum generalem omnium hominum resurrectionem perficere. » 4 Se aliquando incredulum fidem ex attenta horum consideratione et Prophetarum lectione concepisse profitetur. Μα οδι άπιστει, αλλα πιστευε. nai yap iyu iniorer rero iocobai, adda rur κατανουσας άυτα πιστευω, άμα και έπιτυλεν ίεραις γραφαις των άγιων προφυτών. « Ne sis igitur incredulus, sed potius crede; nam et ego non credebam id futurum, sed nunc credo postquam hæc attentius consideravi; simul quod in sacras Scripturas incidi sanctorum Prophetarum. » 5

131. S. Irenæus carnis resurrectionem plurimis tuetur argumentis: «Vani autem omnimodo, qui universam dispositionem Dei contemnunt, et carnis salutem negant, et regenerationem ejus spernunt, dicentes non eam capacem esse incorruptibilitatis. Sic autem secundum hæc videlicet, nec Dominus sanguine suo redemit nos, neque calix Eucharistiæ communicatio sanguinis ejus (est.) neque panis quem frangimus, communicatio corporis ejus est. Sanguis enim non est, nisi a venis et

<sup>(4)</sup> Apol. 2.

<sup>(2)</sup> Athenag. dc resur. mort. n. 19. Vol. 11.

<sup>(3)</sup> Ad Autolycum l. i. n. 7. 8.

<sup>(4)</sup> N. 13. (5) N. 14.

carnibus, et a reliqua quæ est secundum hominem substantia, qua vere factum verbum Dei, sanguine suo redemit nos. Quemadmodum et Apostolus ejus ait: « In quo habemus redemptio-» nem per sanguinem ejus, et remis-» sionem peccatorum. » Et quoniam membra eius sumus, et per creaturam nutrimur: creaturam autem ipse nobis præstat, solem suum oriri faciens, et pluens quemadmodum vult : eum calicem, qui est creatura, suum sanguinem qui effusus est, ex quo auget nostrum sanguinem; et eum panem qui est a creatura, suum corpus confirmavit, ex quo nostra auget corpora. Quando ergo et mixtus calix et fractus panis percipit verbum Dei, fit Eucharistia sanguinis et corporis Christi, ex quibus augetur et consistit carnis nostræ substantia; quomodo carnem negant capacem esse donationis Dei. qui est vita æterna, quæ sanguine et corpore Christi nutritur, et membrum ejus? Quemadmodum et beatus Apostolus ait in ea quæ est ad Ephesios epistola: « Quoniam membra sumus » corporis eius, de carne eius, et de » ossibus ejus : » non de spirituali aliquo et invisibili homine dicens hæc: spiritus enim neque ossa neque carnes habet, sed de ea dispositione quæ est secundum verum hominem, quæ ex carnibus et nervis et ossibus consistit, quæ de calice, qui est sanguis ejus, nutritur : et de pane, qui est corpus eius, augetur. Et quemadmodum lignum vitis depositum in terra suo fructificat tempore, et granum tritici decidens in terram et dissolutum, multiplex surgit, per Spiritum Dei, qui continet omnia, quæ deinde per sapientiam in visum hominibus veniunt, et percipientia verbum Dei, Eucharistia fiant, quod est corpus et sanguis Christi; sic et nostra corpora ex ea nutrita, et reposita in terram, et resoluta mea, resurgent in suo tempore, Verbo Dei resurrectionem eis donante, in gloriam Dei Patris.» <sup>4</sup>

132. Tertullianus quoque de resurrectione carnis librum scripsit, qui incipit: « Fiducia Christianorum resurrectio mortuorum. » Impugnat hæreticos qui animam immortalem fatentes, carnem negabant suscitandam : « Ita dimidiam agnoscunt resurrectionem. solius scilicet animæ; aspernati carnem. sicut et ipsum Dominum carnis. » 1 Pergit ostendere inter utrumque emrem nexum, scilicet auod negent Christum veram habuisse carnem .qui pegant humanam carnem cum anima aliquando glorificandam. « Adeo non crit Christianus, qui eam negabit, quam confitentur Christiani, » Plurimis Scripturæ testimoniis, et gravissimis ralionibus dogma de resurrectione compro-

Ex his aliisque capitibus liquet resurrectionem carnis ab initio traditam, el inter præcipua dogmata repositam, nec ullatenus ex millennii fabula pendere: Athenagoras enim, Irenæus, Tertullianus aliunde eam probant.

# Objectiones solvuntur.

133. Obj. 1. De sui in pristinam conditionem felicem restitutione loculus est Job, vehementiori usus stylo, 18 yeluti a morte revocandum dicens.

434. Resp. Verba vehementiora sunt quam quæ eam excipiant explicationem: et plurima suadent eam spem Johnon affulsisse: « Dies mei, » inquit, . . . « consumpti sunt absque ulla spe. . . . Non revertetur oculus meus ut videat bona. » <sup>5</sup> Si de meliori fortuna ageretur, opus non erat præfatione adeo magnifica: « Quis mihi tribuat ut scribantur sermones mei? quis mihi det ut exarentur in libro stylo

plumbi lamina, vel celte in silice? \* 4

. 2. Resurrectio apud Danieicat revocationem ad vitam ım intervallum per quod aniprpore dormierit, seu verius Eadem nota Machabæis inse-

sp. Daniel prædicens multos in pulvere terræ dormiunt is, corporum plane resurredicavit, nec enim anima in rmit; sed corpore discedens ejus auctorem revertitur. Eane intelligendi sunt Machapora scilicet quæ cruciabant Deum, aliquando suscitanx mundi defunctos nos pro us in æternæ vitæ resurrecitabit. » 5

 J. Resurrectio pro vita fuiebatur; quapropter Sadduectionem negantes, alteram are censebantur, eosque reitus, Abraham, Isaac, Jacob s esse ostendendo.»

p. Qui negabant spiritus esse, hominem moriendo penitus deoque nullam resurrectionis chant. Ut Sadducæos hoc erantes confunderet et corrigeus, ostendit Deum dici in excipiebant Moysis libris, aham, Isaac, et Jacob, quos iperstites esse inde inferebat; eorum qui penitus interierant ndus foret. Cæterum plurima cum fide animarum superstinam de corporibus suscitanicam fuisse apud Judæos, sibus pluribus testimoniis cla-

rissimis novi Testamenti: nam corpus ipsum quod terræ demandatur suscitandum esse ostendit Paulus. 6

139. *Obj.* 4. « Caro et sanguis regnum: Dei possidere non possunt. » 7

140. Resp. Caro et sanguis hominem cupiditati et libidini obsequentem hic designant: monitos scilicet fideles voluit Apostolus gloriosam quam descripserat resurrectionem impios et peccatores haud manere: quod explicat altero sententiæ membro: « neque corruptio incorruptelam possidebit. » Sensu paulo mitiori utitur eadem phrasi, promptitudinem designans qua, humanis rationibus penitus neglectis, Deo vocanti obtemperavit — ου προσατεθέματ σαρχί και ἄιματί — « non acquievi carni et sanguini. » 8 « Quoniam igitur, » animadvertit olim Irenæus, « sine Spiritu Dei salvari non possumus, adhortatur Apostolus nos per fidem, et castam conversationem conservare Spiritum Dei, ut non sine participatione Spiritus sancti facti, amittamus regnum coelorum. Et clamavit, non posse carnem solam, et sanguinem regnum Dei possidere. » 9 Acute etiam Tertullia nus : « Non enim resurrectio carni et sanguini directo negatur, sed Dei regnum, quod obvenit resurrectioni (est autem et in judicium resurrectio) immo et confirmatur carnis resurrectio generalis, cum specialis excipitur. Dum enim in quem statum nontresurgat edicitur, in quem resurgat, subauditur. Atque ita dum pro meritis distinctionem resurrectionis, opus substantiæ, non genus, patitur; apparet hinc quoque, carnem et sanguinem, nomine culpæ, non substantiæ, arceri a Dei

probably the faith of that nation in all former times as it continues to be so to this day.» Priestley. History of the Christian Church, p. 4. §. 4.

- (6) I. Cor. xv. 16.
- (7) Ibid. 80.
- (8) Gal. i. 47.
- (9) L. v. adv. bær. c. 9.

<sup>. 23.</sup>i. 2.
h. vii. 9.
xii. 32.
nd the belief of a resurrection among the time of our Saviour, and in that abees long before him, so that it was

regno; nomine tamen formæ resurgere in judicium, quia non resurgant in regnum. » 4

141. Obj. 5. « Licet is, qui foris est, noster homo corrumpatur: tamen is, qui intus est, renovatur de die in diem. » ¹ Corpus vocibus hominis, « qui foris est, » intelligitur, anima vero hominis qui intus est nomine designatur. Illud manet corruptio: hanc renovatio.

142. Resp. Apostolus loquitur de corporis ærumnis quas fidei causa patiebatur, « Siapbeiperas frangitur, attenuatur corpus; nam et in jure perire dicuntur, quæ deteriora fiunt. » 5 Renovatur in dies anima, quatenus novas vires ad majora pro Christo subeunda experitur. De resurrectione locutus fuerat, cujus fides et spes certa animos ad patiendum dabat : « Scientes quoniam qui suscitavit Jesum et nos cum Jesu suscitabit. » 4 Quidquid igitur in corpore patiebatur, animo læto amplectebatur, tantæ mercedis spe roboratus: « Id enim, quod in præsenti est momentaneum et leve tribulationis nostræ, supra modum in sublimitate æternum gloriæ pondus operatur in nobis. » 5

443. Obj. 6. Eadem caro non erit: « Seminatur corpus animale, surget corpus spiritale. » 6

144. Resp. Corpus idem erit, quamvis conditione admodum diversa: « Potest et demutari quid, et ipsum esse nihilominus. . . . . Dominus quoque in secessu montis etiam vestimenta luce mutaverat, sed lineamenta Petro agnoscibilia servaverat: ubi etiam Moses et Elias; alter in imagine carnis nondum acceptæ, alter in veritate nondum defunctæ, eamdem tamen habitu-

dinem corporis etiam in gloria perseverare docuerunt. . . . . lta et in resurrectionis eventum mutari, converti, reformari licebit, cum salute substantine. »?

145. Obj. 7. Deformitas corporum, et sexuum discrimen in resurrectione servanda forent, quæ tamen gloriæ et beatitudini non conveniunt.

446. Resp. Non ideo corpus erit diversum quod deformitas tollatur: « Si enim, » inquit Augustinus, « statuam potest artifex homo, quam propter aliquam causam deformem fecerat, conflare, et pulcherrimam reddere, ita ut nihil inde substantiæ, sed sola deformitas pereat . . . . quid de omnipotenti artifice sentiendum est? » § Sexuum erit discrimen, quod, prava concupiscentia sublata, nihil turpe habet non est enim vitium sexus fæmineus, sed natura. » §

147. Obj. 8. Corporibus humanis in minutissimas particulas resolutis, et varias subeuntibus vices, sæpius in piscium et ferarum substantiam conversis, resurrectio fieri nequaquam polerit

148. Resp. Cum Augustino: « Non periit Deo terrcna materies, de qua mortalium creatur caro; sed in quemlibet pulverem, cineremve solvatur; in quoslibet halitus, aurasque defugiat; in quamcumque aliorum corporum substantiam, vel in ipsa elementa vertatur; in quorumcumque animalium, etiam hominum, cibum cedat, carnemque mutetur: illi animæ humanæ puncto temporis reddat, quæ illam primitus ut homo fieret, cresceret, viveret, animavit. » 10

149. Obj. 9. Nequidem Dei potentia fieri potest ut corpora eadem susciten-

<sup>(1)</sup> Tertull. l. de resur. carn. c. 50.

<sup>(2)</sup> II. Cor. iv. 16.

<sup>(3)</sup> Rosenmüller in locum.

<sup>(4)</sup> II. Cor. iv. 14. (8) Ibid. 17.

<sup>(6)</sup> I. Cor. xv. 44.

<sup>(7)</sup> Tertul. I. de resur. carn. 55.

<sup>(8)</sup> L. xxii. de civit. Dei. c. 49.

<sup>(9)</sup> Ibid. c. xvii.

<sup>(40)</sup> In Enchir. 88. Vide et Greg. Nyss. de hominis opificio c. xxvi.

ur, quum plurima particulis aliorum orpora tota constent, anthropophagis ominum carnibus præcipue vescentius.

150. Resp. Non constat esse aliquos omines qui vescantur solis carnibus umanis. Præterea non facile definitur uid requiratur ad identitatem corporis umani, quum toto vitæ tempore subat mutationes, quin identitas indiviualis destruatur, quidquid sit de phyiologorum placitis de totius corporis ibstantiæ intra septennium mutatione. quidem satis concipitur identitas haeri, licet particulæ paucæ ex iis quæ lim constituerunt corpus adsint. Præat autem simpliciter tenere ex fidei octrina corpora eadem suscitanda, lin singula quæ ad resurrectionem rtinent humano dimetiamur modulo: sus enim plurima efficere potest quæ )mo vix valet ullatenus concipere.

151. Obj. 10. Resurrectionis notio ad dæos ex Zoroastrica doctrina derivaest, et vulgi spes vana potius quam lei dogma habenda est.

452. Resp. Illa origo gratis fingitur, clamantibus libris veteris novique stamenti: nec enim Job Zoroastrum buit magistrum, nec Christus Domis ejus adoptavit placita. Fuit spes a Judæis omnibus communis, non nen vulgi præjudicium habenda est, i revelata doctrina, quam Christus a sua auctoritate communivit.

#### Animadversiones.

153. Eadem quæ singuli habemus corra propriis animabus in resurrectione njungentur, uti ex citatis testimoniis uet. Merito Tertullianus veluti absurm rejicit placitum eorum qui corra quædam, non tamen quæ nobis nc sunt, in resurrectione animabus njungenda censebant: « Quam absurm, quam et iniquum, utrumque au-

tem quam Deo indignum, aliam substantiam operari, aliam mercedem dispungi, ut hæc quidem caro per martyria lanietur, alia vero coronetur. • 4

154. Dotes corporis gloriosi longe erunt diversæ; « Seminatur in corruptione, surget in incorruptione. Seminatur in ignobilitate, surget in gloria: seminatur in infirmitate, surget in virtute: seminatur corpus animale, surget corpus spiritale. Hinc impassibilitas ei tribuitur, quod scilicet nihil pati possit: claritas, seu fulgor quidam gloriæ: nam Christus « reformabit corpus humilitatis nostræ configuratum corpori claritatis suæ: » sagititas etiam et subtititas, quod spiritus instar velocissime se conferat quo anima velit, nec obice ullo impediatur.

#### CAPUT V.

#### DE MILLENNIO.

155. Cerinthiani « mille annos post resurrectionem in terreno regno Christi, secundum carnales ventris et libidinis voluptates, futuros fabulantur, » inquit Augustinus, « unde Chiliastæ sunt appellati. » 4 A fœdo hoc errore semper abhorruerunt universi Ecclesiæ Patres: quapropter vehementer falluntur Encyclopediæ Americanæ scriptores, qui eum omnibus priorum sæculorum Patribus communem fuisse affirmant. <sup>8</sup> Papias, Joannis Presbyteri auditor, censuit quidem Christum mille annos cum justis in terris regnaturum. quod Justino, Irenæo, et aliis ejus secutis auctoritatem, visum est; sed turpes omnes voluptates ab hujusmodi regno scriptores hi abesse agnoverunt: quorum tamen sententia, utpote solido fundamento haud nixa, cæteris displicuit, et post Lactantium nullum naeta

<sup>()</sup> Tertull. l. de resur. carn.

B) I. Cor. xv. 42. (3) Phil. iii. 21.

<sup>(4)</sup> L. de hær. n. 8.

<sup>(5)</sup> Art. Millennium.

est patronum insignem. Eam ut refelleret scripsit Origenes, plerisque plaudentibus, et post ipsum « vir eloquentissimus Dionysius, Alexandrinæ Ecclesiæ Pontifex, elegantem scripsit librum, irridens mille aunorum fabulam. » <sup>4</sup> Calumniatur autem Gibbonius, Irenæum asserens fædas illas voluptatum carnis imagines cum millennio conjunxisse. <sup>2</sup>

156. Protestantes Millennii fabulam renovarunt, Apocalypsim arbitrio suo interpretantes, et spe illius regni suos delectantes. Eam plerique cordatiores jam deseruerunt; <sup>5</sup> sed Thomas Newton episcopus Anglicanus, testimoniis undique collectis studuit munire. <sup>4</sup> Sectæ novæ Shakeri <sup>5</sup> et Mormonitæ, eadem fabula sibi illudunt. Regnum autem ita describunt, ut, tyrannide omni sublata, omnes jure æquali in rebus civilibus et religiosis fruantur, et pax ubique gentium vigeat. Juvat igitur vanam hanc sententiam penitus evellere.

# Propositio.

Christi regnum cum Sanctis in terris per mille annos, nec' Scripturis nec traditione probatur.

157. Probatur, evertendo fundamentum contrariæ assertionis. Quod ad Scripturas pertinet, quæ in Apocalypsi dicuntur de duplici resurrectione, et de diabolo per mille annos ligato, et de martyribus cum Jesu mille annis regnantibus, præcipue afferuntur. Ea autem verbis insignis sane interpretis, Augustini, qui et sententiæ suæ affert argumenta juvat explicare: « Sunt et resurrectiones duæ, una prima quæ nunc est animarum, quæ venire non permittit in mortem secundam. Alia

secunda, quæ nunc non est, sed in sæculi fine futura est; nec animarum. sed corporum est : quæ per ultimum judicium alios mittet in secundam mortem. De his duabus resurrectionibus idem Joannes Evangelista in eo libro qui dicitur Apocalypsis, eo modo locutus est, ut earum prima a quibusdam nostris non intellecta, insuper etiam in quasdam ridiculas fabulas verteretur. Ait quippe in libro memorato Joannes Apostolus : « Et vidi » Angelum descendentem de cœlo, habentem clavem abyssi, et catenam » in manu sua, et tenuit draconem » illum serpentem antiquum, qui cog-» nominatus est diabolus, et sata-» nas, et alligavit illum mille annis, et misit illum in abyssum, et clausit: et signavit super eum ut non » seduceret jam gentes, donec finian-

» tur mille anni : post hæc oportet
» eum solvi brevi tempore. Et vidi
» sedes, et sedentes super eas, et ju» dicium datum est illis : et animas

m

ne.

įα

» occisorum propter testimonium Je-» su, et propter verbum Dei. Et si qui » non adoraverunt bestiam, nec ima-

» ginem ejus: nec acceperunt inscri » ptionem in fronte, aut in manu sua » et regnaverunt cum Jesu mille an-

» nis : reliqui eorum non vixerunt • » donec finiantur mille anni. Hæc re-

» surrection prima est. Beatus et san
» ctus est, qui habet in hacprima re-

» surrectione partem. In istis secunda » mors non habet potestatem, sed

» erunt Sacerdotes Dei et Christi, el » regnabunt cum eo mille annis. « Qui propter hæc hujus libri verba primam resurrectionem futuram suspicati

<sup>(1)</sup> Mieronym. l. xviii. in Isaiam.

<sup>(2)</sup> Decline and fall of the Roman Empire ch. XV.

<sup>(3) «</sup> The best expositors are in general agreed that the *only* passage of Scripture which speaks of the Millernium (namely xx. 4—6.) is to be taken in a figurative acceptation. \*Bloomfield in Apoc. xxi. i.

<sup>(4)</sup> Newton on the Prophecies Diss. xxv. p. 35 Americ. edit. « This doctrine lay depressed for many ages, but it sprung up again at the reformation. » p. 592.

<sup>(5) «</sup> The Testimony of Christ's second appearing p. viii. c. i. Albany, 1810.

int corporalem, inter cætera maxime mero annorum mille permoti sunt. . . Mille annos pro annis omniis hujus sæculi posuit, ut perfecto mero notaretur ipsa temporis pletudo. . . . . Unde et illud meis intelligitur, quod in Psalmo legir: « Memor fui in sæculum testamenti tui, verbi quod mandavit in mille generationes, » id est, in nnes. . . Ad hoc ergo ligatus t diabolus, et inclusus in abysso, jam non seducat gentes, ex quibus nstat Ecclesia, quas antea seductas nebat, antequam esset Ecclesia.... ligatio diaboli, est non permitti excere totam tentationem, quam post, vel vi, vel dolo, ad seducendos mines, in partem suam cogendo olenter, fraudulenterve fallendo. 10d si permitteretur in tam longo mpore, et tanta infirmitate multom, plurimos tales, quales Deus id rpeti non vult; et fideles dejiceret. ne crederent, impediret. Quod ne eret, alligatus est. Tunc autem solur, quando et breve tempus erit. n tribus annis et sex mensibus ler totis suis, suorumque viribus iturus . . . Interea dum mille is ligatus est diabolus, Sancti lant cum Christo . . . Eccleet nunc est regnum Christi, remque cœlorum. Regnant itaque illo etiam nunc Sancti eius. » . « Quæ sit porro ista bestia, mvis sit diligentius inquirendum, tamen abhorret a fide recta, ut à impia civitas intelligatur, et pous infidelium contrarius populo eli, et civitati Dei. . . Et qui it qui bestiam non adorant, nec iginem ejus, nisi qui faciunt quod Apostolus : « Ne sitis jugum duentes cum infidelibus? » « Non

adorant enim, id est non consentiunt, non subjiciuntur: neque accipiunt inscriptionem, notam scilicet criminis, in fronte propter professionem, in manu propter operationes. Ab his ergo malis alieni, sive adhuc in ista mortali carne viventes, sive defuncti, regnant cum Christo iam nunc quodam modo huic tempori congruo per totum hoc intervallum, quod numero mille significatur annorum. » . . . « Et cum finiti fue-» rint, » inquit, « mille anni, solvetur » satanas de custodia sua, et exibit ad » seducendas nationes. » . . . « Et antea modis quibus poterat, per mala multa et varie seducebat. Exibit autem. dictum est, in apertam persecutionem : de latebris erumpet odiorum. Hæc enim erit novissima persecutio; novissimo imminente judicio, quam sancta Ecclesia toto terrarum orbe patietur. » Hæc ex Augustino decerpsimus.4 158. Quæ autem apud Matthæum de bibendo vino novo cum Apostolis in regno Patris protulit Christus, ad tempus quod inter resurrectionem et ascensionem fluxit a S. Chrysostomo refertur, 2 ab Origene autem mystico

# « potum ex vite vera et vivente in sæ-Objectiones.

explicatur sensu, quatenus indicat

159. Objicit 1. Newton. Quæ de Millennio dicuntur non conveniunt temporis intervallo inter Christi primum adventum et secundum; nam pax et sanctitas Christi regno tribuuntur, diabolo ligato: e contra omnia ingruerunt mala per id temporis, præsertim post Constantini ætatem, Antichristi regno statuto, et flagitiis omnibus et erroribus fœdata Ecclesia. Si satanas ligatus per id temporis fuerit. quandonam liber habendus est ? 4

cula. » 5

L. xx. de Civ. Dei c. v. vi. vii. viii. ix. xi. Hom. lxxxiii. in Matth.

<sup>(3)</sup> Prol. in Cantic.

<sup>(4)</sup> Bishop Newton on the prophecies p. 886.

160. Resp. Sive cum Usserio mille anni a Christi adventu computentur, sive cum Grotio a Constantini imperio, vaticinio consonat eventus. Re quidem vera Daniel Messiæ adventus designando tempus illud iis ornavit elogiis. quibus vix aliquid sublimius a Joanne de mille annorum regno dictum reperitur: « ut consummetur prævaricatio. et finem accipiat peccatum, et deleatur iniquitas, et adducatur justitia sempiterna. » 4 Quod autem ligatus dicatur diabolus, significat non omnem nocendi vim sublatam, sed potestatem eius plurimum reprimi. Newtonis quæsito respondemus satanam liberum fuisse ante Christi adventum, quando ubique fere idolorum cultus cum flagitiis omnibus vigebat : quod si hæreses, et scelera deinceps grassata sint, non tamen potuerunt eam evertere Ecclesiam quam ipse erexerat : purissima enim mansit doctrina, et præclara semper data sunt virtutum exempla. Antichristi regnum nonnisi diabolo ad breve tempus 2 soluto sub mundi finem statuetur. Omnia igitur cohærent, sed ruit eorum interpretatio qui divina oracula ad contumeliam inferendam pervertunt.

161. Obj. 2. Si vera martyrum resurrectio eo loci non intelligatur, corporibus scilicet cum animabus iterum conjunctis, alia resurrectio etiam ad figuram poterit detorqueri, denegato dogmate fundamentali.

162. Resp. Prima resurrectio a secunda plane distinguitur a sacro scriptore, quamvis utraque vera sit, illa animarum, hæc corporum. Igitur resurgunt martyres Sanctique omnes, animæ scilicet e corporis carcere evadentes ad Deum feruntur, corporisque expectant consortium, postquam fratrum suorum expletus fuerit numerus.

163. Obj. 3. Regnum mille annorum in terris futurum est: Ecclesia enim e cœlo descendere Apostolo visa est.

164. Resp. E cœlo descendere visa est nova Jerusalem, quia cœlitus data sunt omnia privilegia quibus Ecclesia ornatur, tamquam sponsa viro suo. Inde profluunt gratiæ donaque omnia. Cæterum cœleste regnum designari eo loci patet, quum nullo annorum spatio includatur, sed in sæcula sæculorum duraturum prædicetur: sis riv aistas rest aistas rest aistas. 5

165. Obj. 4. Daniel de regno hoc in terris vaticinatus est : « Regnum autem, et potestas, et magnitudo regni, quæ est subter omne cœlum, detur populo sanctorum Altissimi. » 4 Psalmista de regno quod omnes complecteretur terras magnifice dixit. 5 Isaiss pulcherrimis imaginibus regni Christi felicitatem exhibuit, subjungens: « quia repleta est terra scientia Domini. » Apostolus : « Cæcitas ex parte contigit in Israel, donec plenitudo gentium intraret, et sic omnis Israel salvus fieret. »7 Quotidie autem oramus, Christo obsequentes: « Adveniat regnum tuum.» Hæc Newton.

166. Resp. Daniel certe non loquitur de millennio; statim enim subjungit:
« Cujus regnum, regnum sempiternum est. » Igitur de cœlesti Christi regno intelligendus est, quod quidem in terris incipit, quatenus his paratur Ecclesia illa quæ postea regnatura est gloriosa. Ideo autem regni magnitudo quæ est subter omne cœlum, data po-

Quod autem illa vocis arattati explicatio minus propria alicui videri possit, non ideo est figurata: sensus enim affinis est, et fere idem ac primarius, et ex adjunctis satis determinatur. Regnant Sancti cum Christo interim in cœlesti gloria.

<sup>(4)</sup> Dan. ix. 24.

<sup>(2) «</sup> Modico tempore. » Apoc. xx. 3.

<sup>(5)</sup> Apoc. xx. 5.

<sup>(4)</sup> Dan. vii. 27.

<sup>(5)</sup> Ps. ii. 8. (6) Isaiæ xl. 9.

<sup>(7)</sup> Rom. xi. 23. 26.

pulo sanctorum dicitur, ut nullius terrestris principatus potestas judicio extremo superesse intelligatur. Psalmista de Ecclesiæ Christi diffusione per omnes terras, objecto in loco, vaticinatur, uti jam vidimus. Isajas de Christi prino adventu loquitur, nam de eo expliat Apostolus voces quæ statim senuntur: « In die illa, radix Jesse, lui stat in signum populorum, ipsum entes deprecabuntur. » 4 Imagines utem quibus utitur Vates, mansuetulinem aliasque virtutes, quibus vera lominum felicitas comparatur, repræentant. Evangelicæ prædicationis frutus, quibus tamen carent plurimi hristo haud obtemperantes. Scientia Iomini vere repleta est terra : quæ mim semel enarravit unigenitus Dei 'ilius, prædicantur ubique gentium, t in fidelium cordibus manent inculpta. Apostolus ostendit haud absue divino consilio infidelitatem Juæorum contigisse, Deumque interea entes sua gratia ad fidem adducere. sos Judæos tandem lumine illo cœsti illustraturum. Non inde licet inrre totum orbem tandem aliquando lei unitate et animorum concordia onandum, adeo ut omnis tollatur eror et peccatum : hæc enim sunt dula somnia quæ cum rerum veritate on constant. Ideo ipse Rosenmüller notioni illi de florentissima chriianæ reipublicæ conditione suffragais est, monuit: « Cave hoc ita intelgas, quasi futurum sit tempus, quo omnibus plane erroribus et vitiis bera futura sit respublica christiaa. » 2 Ouod oramus ut regnum Chrii adveniat, ad Ecclesiæ ejus diffusioem, et ad gloriæ cœlestis adeptionem te refertur : « Ut cognoscamus in

terra viam tuam, in omnibus gentibus salutare tuum. » <sup>5</sup>

167. Obj. 5. Judaica Ecclesia Messiam per mille annos in terris regnaturum credidit, idque magno consensu docuerunt Patres trium priorum sæculorum, adeo ut inter dogmata primitivæ Ecclesiæ reponendum sit. Ita Barnabas, Justinus Irenæus, Tertullianus, quorum doctrinam Lactantius quarto sæculo propugnavit. Ejus cum resurrectione nexus adeo est intimus, ut huic vulnus inferatur ea denegata.

168. Resp. Judaicæ Ecclesiæ ante Christum traditio non satis probatur ex Rabbinorum post Christi adventum scriptis. Cæterum « bis mille annis dies Christi » definiuntur ex traditione domus Eliæ, uti refert Mede. 4 Vocatur quidem tempus remissionis in quo Deus solus exaltabitur, sed Chiliastarum regnum non depingitur. Non gravamur tamen fateri ex Judæorum de Messiæ regno notione sententiam illam derivatam. 8 Quod ad Ecclesiæ christianæ traditionem spectat, nullatenus probatur regnum illud unquam aguitum: nam Cerinthum voluptates corporis pollicentem rejecit et exhorruit. 6 Epistolæ Barnabæ auctor nihil de eo dicit, sed impium in judicio destruendum, et requiem secuturam. 7 Justinus quidem in ea versatus est sententia Christum cum Sanctis Hierosolymis per mille annos regnaturum, sed fassus est ingenue non omnes Christianos, etiam alioquin pie pureque sentientes, id agnoscere : ώμολοχησα έν σοι και προτέρον, ότι έρω μεν και αλλοι πολλοι ταυτα φροτεμετ, ως και παττως επισтабде тиго устибориног жоллия Раз кан тыг rus nadapas nai everfus irrur Apieriarur Этомия тиго ми эторібен ебимата бы.

<sup>(4)</sup> Vide Rom. xv. 12.

<sup>(2)</sup> Scholia in Apoc. xx. 3.

<sup>(3)</sup> Ps. lxvi. 3.

<sup>(4)</sup> Vide Newton in not. p. 588.

<sup>(5)</sup> Mosheim hist. Sæc. 3. §. 38.

<sup>(6)</sup> Eusebius I. iii. hist. Eccl. c. xxviii.

<sup>(7)</sup> Barn. ep. c. xv.

<sup>(8)</sup> Dial. cum Tryphone n 80.

« Tibi igitur et antea confessus sum . me et multos alios hæc sentire, ita ut omnino perspectum habeamus sic futurum : at multos rursus, eosque ex illo Christianorum genere, quod piam et puram sequitur sententiam, id non agnoscere tibi significavi. » Quod autem negativam particulam inserendam contendat Newton, adeo ut sententia nec pia nec pura habeatur, nihil nos moratur, nullo illi suffragante codice. 4 Eos qui secum sentiunt multos quidem vocat Justinus et rectæ sententiæ: eye de zas el rires elos épograpares zara жатта Хрібтіагої кай барков агабтабіг уегиσεσθαι επισταμεθα και Χιλια έν Ιερουσαλημ oirolomudeien nai normudeien nai maarurdeien ei mpoduras Istenia nas Hoaias nas és abbes έμολογωσι « Ego autem et si qui recte in omnibus sentiunt Christiani, et carnis resurrectionem futuram scimus, et mille annos in urbe Jerusalem ædificata, et ornata, et amplificata; quemadmodum Ezechiel, et Isaias, et cæteri Prophetæ promittunt. » Liquet de carnis resurrectione referri, quæ de recte quoad omnia sentientibus dicit, quamvis et millennio suffragari etiam existimaret Vatum documenta. Ita etiam Apocalypsin interpretatus est, resurrectionem et judicium post mille annos Hierosolymis transactos, futura affirmans, veluti ex Joannis Apostoli auctoritate. Insignem sidei vindicem fefellit certe opinio, nec est cur ejus auctoritate detineamur : nec enim ille existit nexus quem sibi finxit inter doctrinam de resurrectione et mille annorum Hierosolymis Christi regnum. Quod igitur atheos et blasphemos vocet qui bæc minime tenent, intelligendum necessario est de iis qui utrumque negant, sed non de negantibus millennium tantummodo: hi enim nullam sane contumeliæ in Deum speciem præbent. Irenæo arrisisse opinionem de regno terreno fatemur, sed hanc non omnibus probatam ex ejus scriptis constat; quum enim Isaiæ dicta de lupis et agnis simul pascentibus ad illud retulisset, addidit : « Non ignoro autem, quoniam quidam hæc inter nos, et ex diversis gentibus, et variis operibus credentes, et cum crediderint consentientes justis, tentent transferre. » 2 Papiæ quidem auctoritate eum ductum liquet, qui Joannis Presbyteri. non Apostoli, auditor fuerat, quique verba Apostolorum sibi relata haud intellexerat, referente Euschio. 5 Tertullianus etiam in ea sententia versatus est. Cæterum Origenes, Dionysius Alexandrinus, Caius Presbyter Romanus, aliique antiquissimi scriptores eam rejecerunt, quam tamquam penitus falsam habuit Eusebius. Notum est Hieronymum et Augustinum fabulæ loco eam habuisse, quos tamen majorum suorum traditioni inhæsisse constat. Igitur paucorum Patrum sententia non potest dogmatibus primitivæ Ecclesiæ accenseri. Qui autem affirmatur nexus inter eam et dogma de resurrectione nullatenus existit : hæc enim Christi clarissimis verbis, et Apostoli ad Corinthios epistola plane probatur, adeo ut vehementer errent auctores qui ex millennii fabula dogma hoc derivatum asserunt. 4

469. Obj. 6. Spes millennii maxime martyribus dabat animos ut omnia perferrent supplicia, resurrecturis quippe ante cæteros Sanctos. Ita post Dodwell, Newton.

170. Resp. Amor Christi gloriæque cœlestis statim adipiscendæ cupido martyribus dabat animos, uti ex S. Ignatii M. et S. Cypriani dictis constat.

<sup>(1)</sup> Ex contextu emendatio illa non sustinetur: nam quæ de atheis adjungit, ad alios pertinent, quos negatæ resurrectionis arguit.

<sup>(2)</sup> L. v. adv. hær. c. xxxiii.

<sup>(3)</sup> L. vi. Hist. c. 39.

<sup>(4)</sup> Encyclopædia Americana, Millennium.

Aliud huius Patris testimonium quo sanctos animi affectus pandit, hortans ad martyrium, juvat recitare: « Patriam nostram paradisum computamus, parentes Patriarchas habere iam coepimus: quid non properamus et currimus ut patriam nostram videre, ut parentes salutare possimus? Magnus illic nos charorum numerus expectat: parentum, fratrum, filiorum frequens nos et copiosa turba desiderat, iam de sua immortalitate secura, et adhuc de nostra salute solicita. Ad horum conspectum et complexum venire, quanta et illis et nobis in commune lætitia est! Qualis illic cœlestium regnorum voluptas sine timore moriendi, et cum æternitate vivendi! quam summa et perpetua felicitas! Illic Apostolorum gloriosus chorus : illic Prophetarum exultantium numerus : illic Martyrum innumerabilis populus ob certaminis et Passionis victoriam coronatus : triimphantes illic Virgines, quæ concuiscentiam carnis et corporis contientiæ robore subegerunt : remunemisericordes, qui alimentis et rgitionibus pauperum justitiæ opera cerunt, qui dominica præcepta serntes. ad cœlestes thesauros terrena trimonia transtulerunt. Ad hos, fradilectissimi, avida cupiditate promus, et cum his cito esse, ut cito Christum venire contingat, opteus. Hanc cogitationem nostram Deus deat: hoc propositum mentis et sidei Ominus Christus aspiciat; daturus eis loriæ suæ ampliora præmia, quorum ir ca se fuerint desideria majora. » 1

CAPUT VI.

DE PRÆDESTINATIONE.

171. Consulto abstinuimus a divinis

decretis evolvendis pro theologorum more, nos tanto operi impares ex animo professi. Prædestinationem Dei, æterna scilicet divinæ mentis consilia. agnovimus, et supremo providentiæ ordini omnia subesse docuimus: negantes tamen Deum mali esse auctorem. adeo ut nec aliquem necessitate impulerit ad peccandum, nec pœnis æternis, nisi ob peccata libera voluntate patrata, destinarit. Calvinus tum electionem ad gloriam et gratiam, tum reprobationem et supplicia æterna ad unicam retulit Dei voluntatem : animadvertit enim de Apostolo: «Subnectit clausulam, Deum cujus vult misereri, et quem vult indurare (Rom. 9, 48). Vides ut in solum Dei arbitrium utrumque conferat? Ergo si non possumus rationem assignare, cur suos misericordia dignetur, nisi quoniam ita illi placet : neque enim in aliis reprobandis aliud habebimus quam eius voluntatem. » 2 Prædestinationem idcirco sic explicat : « prædestinationem vocamus æternum Dei decretum, quo apud se constitutum habuit, quid de unoquoque homine fieri vellet. Non enim pari conditione creantur omnes: sed aliis vita æterna, aliis damnatio æterna præordinatur. Itaque prout in alterutrum finem quisque conditus est, ita vel ad vitam vel ad mortem prædestinatum dicimus. » 5 Id de Ada ipso affirmat. « Quum non alia ratione quæ futura sunt prævideat, nisi quia ita ut tierent decrevit, frustra de præscientia lis movetur, ubi constat ordinatione potius et nutu omnia evenire. Disertis verbis hoc extare negant, decretum fuisse a Deo, ut sua defectione periret Adam. Quasi vero idem ille Deus, quem Scriptura prædicat facere quæcumque vult, ambiguo fine condiderit nobilissimam ex suis creaturis.

<sup>(4)</sup> L. de mortalitate sub finem.

<sup>(2)</sup> Inst. l. iii. c. xxii n. 11.

<sup>(3)</sup> Inst. l. iii. c. xxi. n. 5.

. . . Decretum quidem horribile fateor : inficiari tamen nemo poterit quin præsciverit Deus, quem exitum esset habiturus homo, antequam ipsum conderet, et ideo præsciverit, quia sic ordinarat. » 4

172. Gomaristæ magistri sui duriora placita propugnarunt in synodo Dordracena, in peccatum originis nihilominus reprobationis causam rejicientes : Arminiani mitius censuerunt. Presbyteriani veteris scholæ illos sequuntur; quamvis quædam ad mitigandum duritiem inserta sint fidei confessioni. 2 Baptistæ de reprobis cautius loquuntur, eadem fere verba de electis usurpantes. <sup>8</sup> Anglicani prædestinationem decretum Dei de electorum salute per Christum esse definiunt, quin de reprobis loquantur: 3 unde factum ut qui reproborum rejectionem ad Dei decretum non referunt. hunc locum pro se interpretentur. 8 Janseniani plerique cum magistro docent « veram reprobationis causam esse peccatum originale, quo periisse et damnationem prævidentur meruisse. » 6 Postlapsarii hi dicuntur : Antelapsarii, qui reprobationem censent fieri ex decreto Dei absque ulla ad peccatum originis relatione, adeo ut hoc videatur ex ea consegui.

173 Præcesserat sæculo quinto, circa annum 473, Lucidus Presbyter Gallus, errores de prædestinatione tradens, quem refellit Faustus Rejensis. Lucidus, argumentis cedens, retractavit errores, quos damnarunt synodus Arclatensis, et synodus Arausicana Ill. Nono sæculo Gothescalcus, e Saxonia oriundus, sed monachi vitam in monasterio Orbacensi, Suessionensis diæceseos, professus, eosdem refricavit, in synodo Moguntina II. anno 848 ideiroo damnatus.

174. Prædestinatiana hæresis in eo plane posita est, quod quis credat Deum potestate sua aliquem ad peccandum determinasse, et summo veluti arbitrio ad supplicia æterna destinasse, absque respectu ad mala merita. Utrum autem in electione Sanctorum ad gloriam Deus suo usus fueri arbitrio, eos scilicet gratuito eligendo, quos copiosis gratiæ muneribus gloriæ fruendæ idoneos faceret: vel ad merita ex gratiæ auxilio comparanda respexerit, adeo ut electio nitatur præ-

<sup>(</sup>t) Inst. l. iii. c. xxiii. n. 7.

<sup>(2)</sup> a By the decree of God, for the manifestation of his glory, some men and angels are predestinated unto everlasting life, and others foreordained to everlasting death. These angels and men, thus predestinated and fore-ordained, are particularly and unchangeably designed; and their number is so certain and definite that it cannot be either increased or diminished. Those of mankind that are predestinated unto life, God. before the foundation of the world was laid, according to his eternal and immutable purpose, and the secret counsel and good pleasure of his will, hath chosen in Christ, unto everlasting glory, out of his mere free grace and love, without any foresight of faith or good works, or perseverance in either of them, or any other thing in the creature, as conditions, or causes moving him thereunto; and all to the praise of his glorious grace. . . . The rest of mankind, God was pleased, according to the unscarchable counsel of

his own will, whereby he extendeth or withholdeth mercy as he pleaseth, for the glory of his sovereign power over his creatures, to pass hy and to ordain them to dishonor and wrath for their sin, to the praise of his glorious justice. Confession of faith, chapter iii. n. 3. 4. 5. 7.

<sup>(5) «</sup> Others being left to act in their sin to their just condemnation, to the praise of his glorious justice. » Baptist confession of faith, ch. iii. n 3.

<sup>(4)</sup> Art. xvii.

<sup>(5) «</sup> The article seems to be framed according to the Calvinistic hypothesis. The article is not inconsistent with the opinion of the Remostrants. . . This opinion is confirmed by the circumstances that the Arminian doctrine seems to be favoured in the other offices of the Church-Analysis of Burnet's exposition. Art. xvii. § i.p. 263, 265.

<sup>(6)</sup> L. x. de gratia Christi c.

meritorum huiusmodi, inter s quæritur: Augustinianis, s aliisque gratuitam electiopugnantibus, Molinistis, aliistionem post prævisa merita s. De reprobatione pariter conır : sunt enim qui Alvaresio. , Salmanticensibus, et plurinistis assentiuntur, affirmanım solo arbitrio, vel saltem ob 1 originis reprobos exclusisse tamquam a munere indebito: prætermitti dicentibus, quin tur. Qui electionem meritorum ne niti dicunt, reprobationem sequi malorum meritorum nem, vel saltem peccati origi-) quis inquinatus discesserit,

d nos quod pertinet, fatemur divinæ electionis nos scrutari ere, et ideo libenter intra eos onsistimus, quibus dogma fidei ir: sed cum omnibus theologis s abhorremus ab eorum impiis qui prædestinationem ad supterna, quam theologi vocant onem formalem, ad solum Dei itum referunt.

Propositio.

batio positiva et formalis, qua mpii æternis destinantur supfit propter prævisum pecca-

יrobatur 1. ex Scripturis. Deus alloquitur,Israelitas: « Perditio l: tantummodo in me auxilium ישׁרַתְרָ, יִשׂרָאל כִי-בִי בְּעָזְרֶךְ. יּ
igitur ad pereuntes ipsos reest, potius quam ad Deum,
ilium præstat ut salutem asse-

Per Ezechielem dicit Deus : uid voluntatis meæ est mors licit Dominus Deus, et non ut convertatur a viis suis, et vivat? » 2 Hoc verum non foret, si ex Dei voluntate absoluta impiorum interitus penderet, absque ulla malorum meritorum præscientia.

478. Sapientiæ auctor dicit: « Nolite zelare mortem in errore vitæ vestræ, neque acquiratis perditionem in operibus manuum vestrarum. Quoniam Deus mortem non fecit, nec lætatur in perditione vivorum. » <sup>5</sup> Illuderet nobis sacer auctor, hortans ne perditionem nobis compararemus, si revera Deus absoluto decreto, nullatenus a studiis et conatibus nostris pendenti, interitum periturorum definiisset.

179. Petrus reddit rationem cur Deus minas promissionesque suas non statim exequatur: « Non tardat Dominus promissionem suam, sicut quidam existimant: sed patienter agit propter vos, nolens aliquos perire, sed omnes ad pænitentiam reverti. » 4 Mora illa contingit, ut peccatoribus pænitentiæ sitlocus, qua interitum evadant: nullo igitur absoluto Dei decreto interitui destinantur, sed eo tantum casu, quo pænitentiam agere recusent.

180. In die judicii Christus dicturus est reprobis : « Discedite a me maledicti in ignem æternum, qui paratus est diabolo, et angelis ejus : Esurivi enim, et non dedistis mihi manducare. » <sup>5</sup> Ea est causa interitus æterni, quod neglexerint reprobi charitatis officia, vel alia munia christiani hominis. Non igitur Dei voluntas et decretum causa suppliciorum quibus torquentur impii est.

181. Probatur 2. ex Patribus. Quum Augustinum et ejus discipulos maxime appellent Frædestinatiani, hos præsertim testes damus. Augustinus dicit: « Hoc ergo bonum quod est requirere Deum, non erat qui faceret, non erat usque ad unum, sed in co genere ho-

<sup>(4)</sup> II. Pet. iii. 9.

<sup>(5)</sup> Matt. xxv. 41.

minum quod prædestinatum est ad interitum. Super hos enim respexit Dei præscientia, protulitque sententiam. \* In hæc magistri sui verba scribit Fulgentius: « Satis evidenter his dictis ostendit, quia Deus peccata hominum vidit, quibus sententiam prædestinatione dictavit. \* 3

182. Augustinus iterum: « Bonus est Deus, justus est Deus: potest aliquos sine bonis meritis liberare, quia bonus est: non potest quemquam sine malis meritis damnare, quia justus est. » 8 Et alias Juliano respondens ait: « Non abstinct Deus bonum formationis suæ etiam a stirpe damnata. Sed si tibi displicet Deum creare quos damnet; contradic ci, si potes, ne creet eos, quos malos futuros, et in malignitate usque in finem perseveraturos, et ob hoc sine dubitatione damnandos esse præscivit. » 4 Et alias : « Ouos usque in finem sine pœnitentia victuros in impietate ac sceleribus suis, ac per hoc æterno supplicio puniendos, ignorare non potest præscius omnium futurorum. » 5

183. S. Prosper: « Hi de quibus dicitur: « Ex nobis exicrunt, sed non fue-» runt ex nobis : si enim fuissent ex » nobis, mansissent utique nobis-» cum: » voluntate exierunt, voluntate ceciderunt. Et quia præsciti sunt casuri, non sunt prædestinati. Essent autem prædestinati, si essent reversuri. et in sanctitate ac veritate mansuri. Ac per hoc prædestinatio Dei multis est causa standi, nemini est causa labendi. » 6 - « Nemo a Deo ita creatus est , ut pereat, quia alia est causa nascendi, alia pereundi. Ut enim nascantur homines, Conditoris est beneficium; ut autem pereant, prævaricationis est meritum. » 7

185. Probatur 3. ex Conciliis. Arelatense Concilium, anno circiter 475, epistolam Fausti Rejensis ad Lucidum probavit, et undecim Episcoporum subscriptionibus munivit. Fausto morem gessit Lucidus, et respondit: «Juxta prædicandi statuta Concilii damno vobiscum sensum illum qui dicit.... quod præscientia Dei hominem violenter compellat ad mortem, vel quod cum Dei pereant voluntate, qui pereunt... qui dicit alios deputatos ad mortem, alios ad vitam prædestinatos.»

186 Arausicanum II. Concilium, 2nno 529, decrevit omnes baptizatos posse per Christi gratiam quæ ad salutempertinent adimplere: « Aliquos vero ad malum divina potestate prædestinatos esse, non solum non credimus, sed etiam si sunt, qui tantum malum credere velint, cum omni detestatione illis anathema dicimus. » \*

187. Carisiacum II. Concilium anno 853: « Deus bonus et justus elegit ex eadem massa perditionis secundum præscientiam suam quos per gratiam prædestinavit ad vitam, et vitam illis prædestinavit æternam. Cæteros, quos justitiæ judicio in massa perditionis re-

<sup>184.</sup> Fulgentius: « Iniquos itaque quos præscivit Deus hanc vitam in peccato terminaturos, prædestinavit supplicio interminabili puniendos, in quo sicut culpanda non est præscientia humanæ impietatis, ita prædestinatio justissimæ laudanda est ultionis, ut agnosceret non ab co prædestinatum hominem ad qualecumque peccatum, quem prædestinavit peccati merito puniendum. » « Prædestinavit illos ad supplicium, quos a se præscivit voluntatis malæ vitio discessuros. » 8

<sup>(1)</sup> L. de persect. just. contra Cœlestium, c. xiii.

<sup>(2)</sup> L. ii. ad Monimum, c. xxvii.

<sup>(3)</sup> L. iii. contra Julian. c. xviii.

<sup>(4)</sup> L. i. oper. imperfecti, n. 130.

<sup>(5)</sup> Ibidem I. v. n. 61.

<sup>(6)</sup> Ad cap. object. Vincent. in resp. ad xii.

<sup>(7)</sup> Resp. ad iii. obj.

<sup>(8)</sup> L. i. ad Monimum c. xxiii. et xxiv.

<sup>(9)</sup> Cap. xxv.

liquit, perituros præscivit, sed non ut perirent prædestinavit: pænam autem illis, quia justus est, prædestinavit æternam. » 4

188. Valentinum III. Concilium: « Fatemur prædestinationem electorum ad vitam, et prædestinationem impiorum ad mortem: in electione tamen salvandorum misericordiam præcedere meritum bonum; in damnatione autem periturorum meritum malum præcedere justum Dei judicium. » <sup>2</sup>

189. Accedit ratio theologica, ex divinis perfectionibus desumpta: aliquem enim suppliciis æternis destinare arbitrio summo ac potestate, absque malorum meritorum prævisione injustitiam ac crudelitatem sapit. Insuper Deus vult omnes salvos fieri: quod dici nequit si suo decreto absoluto, absque ulla culpæ prævisione, reprobaverit quosdam, et suppliciis æternis addixerit.

## Objectiones solvuntur.

190. Obj. 1. « Universa propter semetipsum operatus est Dominus; impium quoque ad diem malum. » <sup>3</sup>

191. Resp. Utique propter se gloriamque suam Deus omnia facit, nec enim alius finis se foret dignus. Impius ad ærumnas, et interitum justa Dei ordinatione servatur, qui suo tempore ofinia peccatoris dissipat consilia, eumque pæna plectit. Cæterum quod impius quis sit, sua culpa contingit, nec enim vitium in homine est, prout a Deo est conditus; et quod in interitum ruat, propriæ voluntatis arbitrio fit, nullo decreto Dei eum ad malum vel ad interitum impellente.

192. Obj. 2. Apostolus impium dicit excitatum a Deo in divinæ potentiæ ostensionem: « Dicit enim Scriptura Pharaoni: Quia in hoc ipsum excitavi te, ut ostendam in te virtutem meam:

et ut annuntietur nomen meum in universa terra. Ergo cújus vult miseretur, et quem vult indurat. » <sup>6</sup>

193. Resp. Pharao ad solium evectus dicitur, (hæc enim vis est vocis שנתרקיד, ut divina potentia in populi Israclitici liberatione claresceret, eo frustra corde pertinaci et duro obnitente. Induratum a Deo cor eius dicitur, quia suæ duritiei relictum est, iis denegatis potentioribus gratiæ auxiliis quibus emollesceret. Id apud Moysen refertur, ut indicetur pertinaciam Pharaonis a Deo prævisam esse, nec ullatenus divinis obstare consiliis, guum inde potius foret occasio potentiam divinam insigni prorsus ratione exercendi. Apostolus argumentatur Deum misereri cujus vult, et quem vult indurare, ut doceat hominum quantumvis impiorum consilia et conatus providentiæ Dei subjacere, nec posse ullatenus divina frustrare consilia. Inde etiam infert gentes ad fidem vocari, misericordi et gratuita largitione, et Judæos in sua cæcitate et pertinacia relictos, justo judicio: nec quidquam in illa gratiæ œconomia reperiri alienum ab ea ratione quam Deus in Scripturis veteribus refertur servasse.

194. Obj. 3. Deus summo arbitrio alterum diligit, alterum odit, reprobationis, sicut et electionis, nulla alia causa data: « Rebecca ex uno concubitu habens, Isaac patris nostri. Cum enim nondum nati fuissent, aut aliquid boni egissent, aut mali, (ut secundum electionem propositum Dei maneret) non ex operibus, sed ex vocante dictum est ei: Quia major serviet minori, sicut scriptum est: Jacob dilexi, Esau autem odio habui.» 6

195. Resp. De electione ad gloriam, et de reprobatione non agit, saltem directe, eo loci Apostolus, sed de vo-

<sup>(1)</sup> Cap. i. (2) Can. iii.

<sup>(3)</sup> Prov. xvi. 4.

<sup>(4)</sup> Rom. ix. 47. (5) Exod. ix. 47.

<sup>(6)</sup> Rom. ix. 10.

catione ad fidem christianam. Allegaverat promissiones factas Abraham et ejus posteris: et demonstrandum suscepit eas impletas, licet Israelitæ, posteri ejus, a salute excidissent. Messia rejecto. Animadvertit idcirco gentem Israeliticam haud designari. sed omnes qui filii censerentur Abrahæ, fidem ejus imitando; quod ex eo probat, quod ordo naturæ plerumque neglectus sit in beneficiorum divinorum distributione, ut Dei arbitrium et electio gratuita claresceret. « Non autem quod exciderit verbum Dei. Non enim omnes qui ex Israel sunt, ii sunt Israelitæ: neque qui semen sunt Abrahæ, omnes filii : sed in Isaac vocabitur tibi semen : id est, non qui filii carnis. hi filii Dei; sed qui filii sunt promissionis, æstimantur in semine. » 4 Ostendit, Ismaele prætermisso, Isaacum electum esse promissionum hæredem: quod et in filiis Rebeccæ videre etiam est: priore enim Esau neglecto, Jacob beneficiorum copia auctus est. Prophetæ Malachiæ quædam verba in rem suam adhibet Apostolus, quorum vis ut perspecta habeatur, integrum testimonium recitare juvat : « Nonne frater erat Esau Jacob, dicit Dominus, et dilexi Jacob, Esau autem odio habui? Et posui montes ejus in solitudinem, et hæreditatem ejus in dracenes deserti? » 2 Liquet Vatem Dei erga Jacob dilectionem in eo ostendere, quod regionem feliciorem et fœcundiorem ei dederit habitandam. Malachiæ verbis utitur Apostolus, ut quod dictum est Rebeccæ illustret; quod quum, infantibus adhuc in utero latentibus, dictum sit, demonstrat illam Jacobi præ Esau ad hæreditatem assumptionem, divino consilio, et gratuita electione contigisse: nullam enim aliam rationem adsignari posse dicit, quum gemini essent fratres, et nondum aliquid egissent. Inde infert gentes etiam præ Israelitis ad fidem vocatas arcano Dei consilio, et gratuita misericordia. De reprobatione Vates certe non agit, nec Apostolus, saltem directe; ideoque odium illud quo Deus dicitur Esau prosecutus esse, non probat eum aliquem reprobasse et suppliciis addixisse solo suo beneplacito. Constat odium illic indicare minorem dilectionem, prout alias patrem et matrem et uxorem quis odisse dicitur, si eis Christi voluntatem præponat.

196. Obj. 4. Apostolus occurrit objectioni impii hominis, de sua obduratione, et reprobatione querentis, quam tamen, vitio suæ voluntatis perversæ. et libera sua electione contingere non dicit, sed verbis perspicuis jus Deo vindicat homines in interitum creandi: . Dicis itaque mihi: Quid adhuc queritur? voluntati enim ejus quis resistit? O homo, tu quis es, qui respondeas Deo? Numquid dicit figmentum ei, qui se finxit : Quid me fecisti sic? An non habet potestatem figulus luti, ex eadem massa facere aliud quidem vas in honorem, aliud vero in contumeliam? Quod si Deus volens ostendere iram, et notam facere potentiam suam, sustinuit in multa patientia vasa iræ, apta in interitum, ut ostenderet divitias gloriæ suæ in vasa misericordiæ, quæ præparavit in gloriam. » 5

197. Resp. De infidelitate et cordis duritie, potius quam de reprobatione æterna, directe agit Apostolus: nam in eodem quod aggressus erat argumento versari pergit. Quum speciali Dei beneficio et gratiæ munere gentes ad fidem pervenisse dixisset, et Judæos juste de relictos, proponit sibi hominis impii objectionem, cur Deus de hominum duritie queratur. Huic ut respondeat, querentem imprimis monet suæ infirmitatis et divinæ majestatis, ne temere scrutetur Dei consilia. Deinde adducit figuli exemplum, qui vasa pro arbitrio

fingit: quod tamen non ita urget, ut Deum dicat homines summo arbitrio in interitum vel gloriam destinare: sed potius Dei lenitatem et patientiam in tolerandis peccatoribus interitui idoneis effert - herrer ir wordn manpoduμία σχέυν δργώς χατηρτισμέτα έις απώλειας; - eius misericordiam vero in fidei gratiæque muneribus largiendis, quibus homines ad gloriam comparandam parentur, commendat. Eum adhuc agere de vocatione ad sidem liquet; nam statim subjungit: « Quos et vocavit non solum ex Judæis, sed etiam ex Gentibus. » 4 Et ex tota oratione infert : « Quid ergo dicemus? Quod Gentes, quæ non sectabantur justitiam, apprehenderunt justitiam : justitiam autem, quæ ex tide est, Israel vero sectando legem justitiæ, in legem justitiæ non pervenit. Quare? Quia non ex fide, sed quasi ex operibus. » 2 Cæterum si quis contenderit de reprobatione et electione æque valere verba Apostoli, non admodum repugnamus, quum impii non dicantur a Deo in interitum creati, sed potius magna indulgentia et misericordia tolerati, licet interitui idonei, suis utique actibus. Figuli autem imaginem eo tantum adhiberi contendimus, ut jus divinum asseratur homines in ea relinquendi conditione, in qua natura sua seu culpa reperiuntur, vel cos ad finem cum honore conjunctum assumendi. « Aliud quidem vas in honorem; aliud » vero in ignominiam. » Non quod alios bonos, alios non bonos faciat: absit. Verum Dei quidem bonitas ad omnes communiter pertinet : et quantum in ipso situm est, hoc est, secundum ipsius consilium et voluntatem, vellet omnes probos et fideles esse, ac virtute præditos. » Ita S. Methodius mar-1vr. 5 Equidem quum imagines plerumque non omnino rebus quadrent, non

sunt urgendæ ultra mentem iis utentium: ideoque Pauli verba de toleratis impiis figuli imaginis vim definire censenda sunt.

198. Obi. 5. In controversia Pelagiana S. Augustinus Pauli testimonia de electione et reprobatione constanter interpretatus est, et Dei propositum intellexit decretum divinum quo salus vel damnatio cuique pro Dei arbitrio destinatur. « Qui perseveraturi non sunt, ac sic a fide christiana et conversatione lapsuri sunt, ut tales eos vitæ hujus finis inveniat; procul dubio nec illo tempore quo bene pieque vivunt, in istorum numero computandi sunt. Non enim sunt a massa perditionis præscientia Dei et prædestinatione discreti, et ideo nec secundum propositum vocati, ac per hoc nec electi. » 4

199. Resp. Quæ Paulus de electione ad fidem, et de fidei dono denegato tradidit, ad electionem ad gloriam, et ad reprobationem facile transferuntur, inter se tamen discernuntur, et sane intelligenda sunt. De Augustini sententia valde controvertitur : id tamen fidenter affirmamus, omnibus consentientibus scholis catholicis, et manifestis ipsius testimoniis suffragantibus, eum nequaquam docuisse reprobationem formalem et positivam fieri pro Dei arbitrio, absque malorum meritorum prævisione. In objecto loco nihil hujusmodi dicitur; nam ante prædestinationem præscientiam Dei commemorat: quam falli non posse certum est.

200. Obj. 6. Augustinus ait: » Quum in primo homine universa generis massa in condemnationem defluxerit, quæ fiunt ex ea vasa in honorem, non propriæ justitiæ, sed Dei misericordiæ vasa esse. Quod vero alia fiant in contumeliam, non iniquitati sed judicio deputandum.» Ita verba recitat Calvinus.

<sup>(4)</sup> Rom. ix. 24. (2) Ibidem 30.

<sup>(</sup>z) L. de resur apud OEcumenium in c. ix. ep. 2d Rom.

<sup>(4)</sup> L. de corrept. et grat. c. vii. n. 46.

<sup>(5)</sup> Ep. cvi. de præd. et gratia nunc ep. clxxxvi.

201. Resp. Utique in primi hominis lansu ratio habetur cur genus humanum spoliatum sit donis gratiæ, et omni jure ad regnum cœleste, dictum ideirco ab Augustino « massa damnata'. » Summa Dei misericordia contingit ut aliqui ad gloriam evehantur: justo judicio fit ut alii rejiciantur : attamen ad solum Dei arbitrium damnatio horum non est referenda a quum constet Deum omnium velle salutem, et Christum pro omnibus fudisse sanguinem. Præterea plurimis remissa est baptismo originalis culpa, quorum damnatio in eam rejici idcirco non potest. De parvulis loco objecto agebat Augustinus contra Pelagianos, nullamque dicebat dari posse rationem cur quidam baptismo liberarentur a noxa originis, alii absque baptismo decedentes vita æterna carerent, nisi quod omnes eadem condemnatione propter Adam obstringerentur: « Hoc diximus propter eos, qui non valentes in causa gratiæ inscrutabilia Dei judicia perscrutari, cur ex Adam massa, quæ profecto ex uno in condemnationem tota collapsa est, illud vas faciat in honorem, illud in contumeliam: tamen audent parvulos reos propriorum constituere peccatorum. 1 Deinceps dicit: « Hæc massa si esset in medio, ut quemadmodum nihil boni ita nec mali aliquid mereretur. non frustra videretur iniquitas, ut ex ea fierent vasa in contumeliam. Cum vero per liberum arbitrium primi hominis in condemnationem universa defluxerit, procul dubio quod ex ea fiunt vasa in honorem, non ipsius justitiæ, quæ gratiam nulla præcessit, sed Dei misericordiæ; quod vero in contumeliam, non iniquitati Dei, quæ absit ut sit apud Deum, sed judicio deputandum est. » 2 De adultis baptizatis qui deinceps a gratia deciderint, et a sa-

lute, dici nequit peccatum originis esse damnationis causam: illud enim vere remissum et penitus sublatum est baptismo; quapropter Lucidus, prædestinatiano errore infectus, coactus est eam, quam propugnaverat, retractare sententiam: « Quod post acceptum legitime baptismum in Adam moriatur, quicumque deliquerit.»

202. Obj. 7. Fieri non potest ut Dei præscientia fallatur: « Nonne si Deus illos bonos fore præscivit, boni erunt, in quantalibet nunc malitia versentur? et, si malos fore præscivit, mali erunt, in quantalibet nunc bonitate cernantur? » <sup>3</sup> Ita ex Augustino Calvinus. <sup>4</sup>

203. Resp. Verissima hæc sunt, nec tamen probant Deum suo arbitrio decrevisse reproborum interitum. Aliud est nosse ab æterno quid facturi essent homines gratiæ obtemperantes, vel reluctantes: aliud decernere pænas, nulla criminum ratione habita. Mirum est Calvinum hæc adducere, quæ certitudinem divinæ prædestinationis ex præscientia repetunt.

204. Obj. 8. Prædestinatio gratuita sanctorum sexcentis in locis plane traditur ab Augustino, quam proinde theologi Augustiniauenses et Thomistæ tamquam certissimum fidei dogma defendunt; prædestinatio vero reproborum cum ea necessario nexu conjungitur: qui enim electi non sunt, nonnisi reprobi esse possunt.

205. Resp. Prædestinationis vox pro divino decreto dandi gratiam, vel gloriam, vel utramque apud Augustinum sumitur. Contra Pelagianos negantes gratiæ necessitatem prædestinationem vindicavit, gratiam scilicet non humanis meritis, sed divina largitate tribui. Utrum prædestinationem ad gloriam ad divinum arbitrium totam retulerit, a studiosis ejus lectoribus disceptatur,

<sup>(1)</sup> Ibidem n. 12.

<sup>(2)</sup> Ep. cvi. de præd. et gratia n. 8.

<sup>(3)</sup> L. de bono persev. c. xv.

<sup>(4)</sup> Inst. l. iii. c. xxiii. n. 13.

salva fide. Ea quidem admissa sententia, sequetur cæteros non electos gloriam non assecuturos, a qua, veluti a munere indebito, excluduntur, sed non ideo necessario in peccatum et interitum, Deo auctore, ruunt. Quod si sua infirmitate et pravitate peccent, damnationis causa penes ipsos erit. Cæterum quum illa quorumdam sententia a plurimis theologis catholicis rejiciatur, non est cur de consequentia inde derivanda simus soliciti : nam licet cum his sentire prædestinationem sanctorum niti præscientia meritorum gratiæ auxilio comparandorum, quæ sententia, Calvino ipso fatente, « habuit sæculis omnibus magnos auctores. » 1

206. Obj. 9. S. Fulgentius scribit: « Firmissime tene, neque perire posse aliquem eorum, quos Deus prædestinavit ad regnum cœlorum: nec quemquam eorum, quos non prædestinavit ad vitam ulla ratione posse salvari. » 2

et immutabilis: est enim decretum ejus de donis a se largiendis; proinde quilibet prædestinatus perveniet ad salutem, quilibet non prædestinatus nulla ratione poterit salvari: contingere enim nequit ut Dei præscientia fallatur. Cæterum inde non sequitur quemlibet non habere subsidia quibus salvari posset si vellet, eumque velle etiam posse, ideo est interitus causa voluntatis perversitas, quam Deus prævidit, quin ejus est auctor.

208. Obj. 10. « Sic ex Dei prædestinatione pendet eorum perditio, ut causa et materia in ipsis reperiatur. » <sup>5</sup>
Ita Calvinus.

209. Resp. Quum materia perditionis ideo in reprobis reperiri dicatur, quod Deus ita decreverit, causa ad Deum potius referenda est. Id ex Calvini principiis plane sequitur, imo absque

210. Obj. 11. « Dei ordinationi, qua

se exitio destinatos conqueruntur, sua constat æquitas : nobis quidem incognita, sed illa certissima. Unde constituimus nihil illos sustinere mali, quod non justissimo Dei judicio infligatur.»4 211. Resp. Illudit nobis Calvinus. æquitatem ordinationis divinæ asserendo, qua homines necessitati neccandi et pereundi subjiciuntur, uti ipse non diffitetur: « Excusabiles peccando haberi volunt reprobi, quia evadere nequeunt peccandi necessitatem : præsertim quum ex Dei ordinatione sibi injiciatur hujusmodi necessitas. » 5 Hujusmodi ordinatio injusta plane et crudelis foret, et Deo prorsus indigna.

212. Obj. 12. « Quicumque sunt ex reproborum numero, ut sunt vasa in contumeliam formata, ita non desinunt perpetuis flagitiis iram Dei in se provocare, et evidentibus signis confirmare, quod jam in se latum est Dei judicium, tantum abest ut cum ipso frustra contendant. » 6 Ita Calvinus, ut ostendat eos non injuria damnari.

215. Resp. Quum juxta Calvinum reproborum flagitia non sint causa decreti reprobationis, sed illud sequantur per consequentiam necessariam, non possunt in medium afferri ut ei constet æquitas. Hoc posito, nil interest utrum frustra cum eo contendant, vel proni ferantur in vitia, quum necessario damnandi sint: quod horret mens cogitare. Quis hæc, quæ scripsit Calvinus, legens non fremet? « Sua habet adversus reprobos judicia, quibus

ambagibus enuntiatur; subjungit enim verbis objectis: « Lapsus est enim primus homo, quia Dominus ita expedire censuerat: cur censuerit, nos latet. Certum tamen est non aliter censuisse, nisi quia videbat nominis sui gloriam inde merito illustrari. »

<sup>(1)</sup> Inst. l. iii. c. xxii. n. 4.

<sup>(2)</sup> L. de fide c. xxxv.

<sup>(5)</sup> Inst. I. iii. c. xxiii. n. 8.

<sup>(4)</sup> Ibidem n. 9.

<sup>(5)</sup> lbidem.

<sup>(6)</sup> lbidem n. 12.

consilium de illis suum exequatur. Quos ergo in vitæ contumeliam, et mortis exitium creavit, ut iræ suæ organa forent, et severitatis exempla, cos, ut in finem suum perveniant, nunc audiendi verbi sui facultate privat: nunc ejus prædicatione magis excæcat et obstupefacit. » <sup>4</sup>

214. Obj. 13. Præscientia Dei aliud non est quam certa cognitio eorum quæ ipse facturus est: quum igitur, omnibus fatentibus, præsciat reproborum singulorum interitum, eum decernere dicendus est.

215. Resp. Deus præscit omnia futura, tum quæ ipse facturus est, tum quæ creaturæ, libero arbitrio ab ipso donatæ, prava voluntate facient contra ejus legem; quorum auctor absit ut habeatur. Præscit reproborum crimina, et interitum, quem ob ea decernit; sed non ideo censendus est hunc proprio arbitrio, et nulla habita flagitiorum ratione, decernere; quod crudele foret.

## CAPUT VII.

## DE JUDICIO.

216. Statim post mortem judicium singularum animarum ficri, ex Apostolo colligitur, quod veluti notum jam et apud omnes receptum indicat? « Quemadmodum statutum est hominibus semel mori, post hoc autem judicium: sic et Christus semel oblatus est ad multorum exhaurienda peccata; secundo sine peccato apparebit expectantibus se ad salutem. » <sup>2</sup> Equidem inter Christi mortem et secundum ejus adventum magnum intercedit intervallum; sed nulla suadet ratio mortem inter et judicium, quæ Apostolus conjungit, illud repe-

riri. Ecclesiasticus retributionem operum in die obitus inveniendam dicit: « In die bonorum ne immemor sis malorum : et in die malorum ne immemor sis Lonorum; quoniam facile est coram Deo in die obitus retribuere unicuique secundum vias suas. » 5 Quum jam ostenderimus perfectos statim consequi gloriam cœlestem, peccatores in infernum detrudi, et quos urget levis culpa, vel pœnæ temporalis debitum, detineri aliquandiu a gloria, liquet fieri judicium, quo uniuscujusque conditio et sors decernatur. S. Chrysostomus dicit: « Omnes animæ, cum hinc emigraverint, variis peccatorum pænis implicitæ ad terribile illud ducentur tribunal » 4 S Augustinus idem docet : « Rectissime et valde salubriter creditur judicari animas cum de corporibus exierint. » 5 Cæterum humano modo judicium divinum concipiendum non est; nec enim diuturno examine opus est, quum Deus intucatur sinus omnes conscientiæ, et intuitu ipso sententiam veluti ferat.

217. Præter judicium hujusmodi quod particulare solet dici, generale, seu universale omnium hominum judicium a Christo in fine sæculi futurum fides docet. In Symbolo apostolico de Christo ad dexteram Patris sedente fidem nostram professi, adjungimus: « inde venturus est judicare vivos et mortuos. » In Symbolo Athanasiano de eo loquentes dicimus : « Ad cuius adventum omnes homines resurgere habent cum corporibus suis, et reddituri sunt de factis propriis rationem. » Illud tamen negant passim Rationalistæ, qui asserunt Christum formulam judicii adhibuisse ut sese Judæorum præjudicio accommodaret: hi scilicet Messiam judicium laturum expectabant.

<sup>(4)</sup> Inst. l. iii. c. xxiv. n. 42.

<sup>(2)</sup> Heb. ix. 27. (3) Eccli xi. 27.

<sup>(4)</sup> Hom. xiv. in Matth.

<sup>(5)</sup> L. ii. de anima et ejus orig. c. iv.

Propositio.

Christus Dominus universos homines in fine mundi judicabit.

218. Probatur ex Scripturis. Christus dicit: « Cum venerit Filius hominis in majestate sua, et omnes Angeli cum eo. tunc sedebit super sedem majestatis suæ; et congregabuntur ante eum omnes gentes. » 1 Pergit separationem justorum ab impiis referre, et judicis in utrosque sententiam. Paulus passim de judicio loquitur : « Omnes nos manifestari oportet ante tribunal Christi. ut referat unusquisque propria corporis, prout gessit, sive honum, sive malum. » 2 S. Joanni judicium exhibehatur: « Et vidi mortuos magnos et pusillos stantes in conspectu throni, et libri aperti sunt . . . et judicati sunt mortui ex his quæ scripta erant in libris secundum opera insorum. « 8 Hæc adeo per se patent ut expositione non indigeant.

Traditio adeo claret hac in re, ut superfluum foret aliqua adducere Patrum testimonia.

## Objectiones solvuntur.

219. Obj. 1. « Judicii vulgaris descriptio nec Deo digna est, nec rationi conveniens, imo ducit ad vana commenta; nec perspici potest caussa, cur ii, quibus sors jam post mortem contigit, denuo judicandi sint. »Ita quorumdam placita refert Rosenmüller. 4

220. Resp. Nihil in judicii descriptione, qualis a sacris scriptoribus datur, Deo indignum est, quamvis non omnia sint ad litteram urgenda, quum pro Scripturarum more res accommodentur humanæ cogitationi. Quod si nullum foret judicium, illuderent nobis Christus, et Apostoli, qui tam sæpe et tam perspicue illud tradunt. Causa autem manifesta est cur universi simul judicandi sint, ut justitia divina in tota œconomia mundi clare-

221. Obj. 2. « Judicium solemne a Messia ante regni ejus initia exercendum Judæi dudum expectaverant. »
. . . « Non igitur nova tum et ignota fuit ea doctrina. Sed Jesus correxit populares errores, servatis imaginibus. » <sup>5</sup>

222. Resp. Quidquid sit de Judæorum expectatione, Christus plane non ei sese accommodavit, sed sui adventus secundi adjuncta solemniter et perspicuo enuntiavit. Imagines quasdam adhibitas esse non negamus, quum sic ferret usus loquendi, sed rei salva veritate.

223. Obj. 3. Orbis non sufficeret hominum universitati.

224. Resp. Utique abunde sufficeret, uti calculo facto periti homines demonstrarunt: « Qui omnia proprie capiebant, » inquit Rosenmüller, « veriti sunt, ne amplum orbis spatium non sufficiat tol hominibus, qui unquam vixerunt, et adhuc victuri sunt; contra horum vanum timorem disputavit Süssmilch. » <sup>6</sup> Præterea relatio ad locum corporis gloriosi non eadem est ac corporis in præsenti rerum conditione.

225. Obj. 4. Frustra cogerentur in unum universi homines judicandi, quum singulorum conscientias rimari et dijudicare infiniti esset laboris; sententiam autem ferre in universos nullo facto examine, divinam justitiam non exhiberet.

226. Resp. Non tarda indagine, sed lumine divino omnia cordium arcana patebunt: Dominus enim in adventu suo « illuminabit abscondita tenebrarum, et manifestabit consilia cordium. » Tagna Deo gloria exurget sanctis universis a Christo agnitis, implis rejectis et damnatis.

scat, et Christus, Dominus et Servator, judex ab omnibus simul agnoscatur.

<sup>(1)</sup> Matth. xxv. 31. (2) Apoc. xx. 42.

<sup>(5)</sup> II. Cor. v. 40. (4) In Matth. xxv. 31.

<sup>(5)</sup> Ibidem. (6) Rosenmüller in Matth. xxv. 32.

<sup>(7)</sup> I. Cor. iv. 8.

227. Obj. 5. Quæ de tuba insonante et librorum examine dicuntur, translatum postulant sensum, sicut et plurima de sole obscurato, stellis de cœlo delapsis. Ergo tota descriptio Prophetarum more facta censenda est, ad Christi triumphum, propagato ejus cultu, depingendum.

228. Resp. Certo affirmare non possumus quousque sensus obvius in illa magnifica judicii descriptione retinendus sit: sed tuto contendimus ipsam rem quam Christus describit, futuram cum adjunctis solemnibus, quæ imaginibus adeo illustribus exhibentur. Veritatis magister non posset haberi si fundamentum deesset descriptioni, vel res alia describeretur, quam ex sermonis occasione, vel adjunctis, nemo detegere posset.

229. Obj. 6. Judicii nomine insinuavit Christus triumphum suum de hostibus, diffusa fide et cultu quem tradidit. Ideo cum Hierosolymorum excidio illud conjunxit, ultionis scilicet inde intium faciendum docens.

130. Resp. Plurima quæ de judicio tradidit Christus, judicium plane spectant instituendum post rerum mundanarum vices, ut æterna hominum conditio statuatur et declaretur. Quod autem ab Hierosolymitani excidii vaticinio ad judicii descriptionem transiisse plerisque videatur, contigit ex eo quod calamitates Judæorum imaginem quamdam præbeant eorum quæ sub mundi finem evenient.

231. Obj. 7. Liquet Christum judicium enuntiasse futurum in ipsa qua vivebat ætate, 4 et Apostolos brevi illud eventurum prædicasse. Vana igitur spe vel terrore inani hominibus illusisse videbuntur, nisi de triumpho fidei, Christi nominis gloria, et infidelium

punitione, magnis in eos irruentibus calamitatibus, intelligantur.

232. Resp. Quæ eventura dixit Christus antequam generatio quam alloquebatur transiret, respiciebant Hierosolymas, licet imago forent graviorum totius mundi calamitatum in fine culorum. Mirum igitur non est in . phetica locutione ca conjungi e temporum intervallo longissimo separantur, sed quæ habent inter se relationem et similitudinem Equidem ver-La illa: statim post tribulationem dierum illorum ad judicium spectant; sed tribulatio, de qua hic sermo, ea est cujus imago præcesserat in Hierosolvmorum eversione. Nullo pacto contendere quis poterit Christum judicium proximum dixisse, quum constanter recusaverit tempus illius habendi definire, se veluti ignarum exhibens. auod scilicet non foret hominibus revelandum. Postquam dixisset :« non præteribit generatio hæc, donec omnia hæc fiant: »2 subjunxit: « De die autem illa et hora nemo scit, neque Angeli cœlorum, nisi solus Pater. » 5 Apostoli pariter de judicio loquentes illud veluti imminens descripsisse videri possent, quia particulare et generale judicium simul mentibus fidelium obversari voluerunt, et homines incertos ea expectatione suspendi vult Deus; cæterum cavebant ne quis certo sibi persuaderet illud brevi futurum. Paulus ad Thessalonicenses secundam exaravit epistolam, ne deciperentur « quasi instet dies Domini. » 4 Petrus etiam fideles monuit « quia unus dies anud Dominum, sicut mille anni, et mille anni sicut dies unus. Non tardat Dominus promissionem suam, sicut quidam existimant : sed patienter agit propter vos. » 8

<sup>(1;</sup> Matth. xxiv. 54.

<sup>(1)</sup> Ibidem.

<sup>(3)</sup> Ibid. 36. (4) II. Th . 11. 2.

<sup>(5,</sup> II. Pet. iii. 8.

. . ·  $^{**}$   $\sim n$ .



· • • .

